




Reflexiones sobre política pública en 
educación indígena y Etnomatemática:

La situación en cinco países latinoamericanos

Editores:

Edwin Yesid Molano Franco
Hilbert Blanco Álvarez 



Reflexiones sobre política pública en 
educación indígena y Etnomatemática:

La situación en cinco países latinoamericanos

Editores:

Edwin Yesid Molano Franco
Hilbert Blanco Álvarez 



Prohibida la reproducción  total o parcial, por cualquier 
medio o con cualquier propósito, sin la autorización  
escrita de su autor o de la Editorial Universidad Nariño

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:  La 
situación en cinco países latinoamericanos

©   Editorial Universidad de Nariño

©   Editores: Edwin Yesid Molano Franco - Hilbert Blanco Álvarez

©   Saúl Bermejo Paredez, Yanet Amanda Maquera Maquera,Yolynda Maquera Maquera,-
Marta Rodríguez Cruz, François Gravel, William García, Guillermo Williamson, Martha 
Rosa Villavicencio Ubillús, Pilar Alejandra Peña Rincón, Roxana Auccahuallpa Fernán-
dez, Abdón Pari Condori, María Elena Tobar Gutiérrez, Pilar Alejandra Peña Rincón, Ós-
car David Montero De La Rosa, Edwin Yesid Molano Franco, Hilbert Blanco Álvarez
   
ISBN: 978-628-7771-90-1

Corrección de estilo: Ricardo Erazo Mera
Diseño y diagramación: David Sebastian Benavides

Fecha de publicación: Noviembre 2025

San Juan de Pasto -Nariño -Colombia



TABLA DE CONTENIDO

PARTE 1. POLÍTICA PÚBLICA EN EDUCACIÓN INDÍGENA, AVANCES, 

OBSTÁCULOS, TENSIONES Y HORIZONTE DE POSIBILIDADES EN CINCO 

PAÍSES LATINOAMERICANOS_ _____________________________ 13

CAPÍTULO. 1 CÓMO PERCIBEN LOS MAESTROS LA EDUCACIÓN INTERCUL-
TURAL-INDÍGENA EN LOS ANDES DEL SUR PERUANO_ __________ 14

CAPÍTULO 2 POLÍTICAS PÚBLICAS EDUCATIVAS Y COLONIALIDAD DEL _39
SABER EN EL ECUADOR DEL CORREÍSMO (2007-2017)_ __________ 39

CAPÍTULO 3 EDUCACIÓN INTERCULTURAL EN CHILE: PEDAGOGÍAS ENTRE 
EL TERRITORIO Y EL AULA_ ____________________________ 75

CAPÍTULO 4 RECONOCIMIENTO INDÍGENA Y EDUCACIÓN PÚBLICA EN 
COLOMBIA EN EL CONTEXTO DE LOS PAÍSES LATINOAMERICANOS: UNA 
APROXIMACIÓN HISTÓRICA_ ___________________________ 117

CAPÍTULO 5 LAS POLÍTICAS DE EDUCACIÓN INDÍGENA EN LATINOAMÉRI-
CA: AVANCES, CRÍTICAS Y POSIBILIDADES___________________146

PARTE 2 ETNOMATEMÁTICA Y TRANSFORMACIÓN SOCIAL: AVANCES, 

OBSTÁCULOS, TENSIONES Y HORIZONTES DE POSIBILIDAD, EN LA 

INVESTIGACIÓN CURRICULAR DE LA EDUCACIÓN INDÍGENA EN CINCO

 PAÍSES LATINOAMERICANOS___________________________ 211

CAPÍTULO 6 POLÍTICAS PÚBLICAS, EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS ORIGI-
NARIOS Y ETNOMATEMÁTICA: EL CASO PERUANO_ ____________212

CAPÍTULO 7 POLÍTICAS EDUCATIVAS, EXPERIENCIAS EN INSTITUCIONES 
EIB Y LA SITUACIÓN DE LA ETNOMATEMÁTICA EN ECUADOR_ ____ 250



CAPÍTULO 8 ETNOMATEMÁTICA PARA LA TRANSFORMACIÓN SOCIAL: 
ALGUNAS EXPERIENCIAS DESDE LA FORMACIÓN INICIAL 
DOCENTE EN CHILE_ _______________________________ 290

CAPÍTULO 9 LA ETNOMATEMÁTICA EN LAS POLÍTICAS DE EDUCACIÓN 
INDÍGENA EN LATINOAMÉRICA _ _______________________ 309

PARTE 3  EL SISTEMA EDUCATIVO INDÍGENA PROPIO EN COLOMBIA: 

UN MOVIMIENTO DE LUCHA POR LA DESCOLONIZACIÓN 

DEL PENSAMIENTO_________________________________ 361

CAPÍTULO 10VACÍOS Y AUSENCIAS QUE DAN ORIGEN AL SISTEMA 
EDUCATIVO INDÍGENA PROPIO (SEIP) EN COLOMBIA___________ 362

CAPÍTULO 11EDUCACIÓN INDÍGENA EN COLOMBIA: LUCHAS PARA 
VOLVER AL ORIGEN_________________________________ 398

CAPÍTULO 12 EDUCACIÓN MATEMÁTICA EN PROCESOS DE LEGITIMACIÓN 
EN EDUCACIÓN INDÍGENA EN COLOMBIA___________________418



8

La educación matemática y las políticas educativas en 
Latinoamérica vienen enfrentando retos que, vistos desde una 
perspectiva decolonial, requieren importantes transformaciones 
institucionales, de implementación y de principios éticos a fin 
de construir sociedades cada vez más justas. En este libro nos 
enfocamos en las transformaciones decoloniales que implican el 
reconocimiento de otros sujetos: los pueblos indígenas, y de otros 
saberes: las etnomatemáticas.

Como resultado de una tesis doctoral, surge este libro que 
recoge los aportes de diversos investigadores, educadores y 
lideres indígenas, que han venido estudiando e implicándose en 
la construcción de políticas públicas de educación en cinco países 
latinoamericanos: Brasil, Perú, Ecuador, Chile y Colombia, en 
relación a las necesidades y demandas de los pueblos indígenas, 
y a la incursión de la Etnomatemática como perspectiva que 
amplía la concepción de la educación matemática. 

Es así como en el 2021, mediante una alianza estratégica 
entre la Universidad de La Sabana, de Chía Colombia, y la 
Universidad Federal de Minas Gerais, de Brasil, se realizó una 
cátedra virtual, disponible en el canal de YouTube de la Red 
Internacional de Etnomatemáticas, en la que se analizó el estado 

Introducción

https://www.youtube.com/@redinternacionaldeetnomate966



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

9

de la cuestión en los cinco países mencionados anteriormente, 
para identificar obstáculos, avances, tensiones y oportunidades 
de transformación. La motivación de dicho análisis fue la de 
tener un panorama general que le diera un marco contextual y 
argumentativo a la propuesta de unos elementos orientadores 
para el análisis y diseño de una política emancipatoria de 
educación matemática en relación con los pueblos indígenas 
basada en la Etnomatemática. 

Este libro preserva la misma estructura de la Cátedra, 
la cual estuvo organizada desde tres ejes, en el primero se 
analizaron y discutieron los procesos de construcción y avances 
en las políticas públicas de educación indígena, lo cuál quedó 
plasmado en los primero cinco capítulos. El segundo eje recogió, 
en cuatro capítulos, las reflexiones sobre la manera en que la 
Etnomatemática se articula a iniciativas de transformación social 
en políticas públicas, currículos y experiencias de formación. 

Finalmente, el tercer eje se centró en el caso colombiano, 
cuya importancia radica en la novedad y potencial impacto en 
otros países de un Sistema Educativo Indígena Propio (SEIP), el 
cual se venía construyendo en un largo proceso de diálogo entre 
las organizaciones indígenas y el gobierno nacional, mediante la 
Comisión Nacional de Trabajo y Concertación de la Educación 
para los Pueblos Indígenas (CONTCEPI), y se oficializó el 30 de 
abril de 2025 con el decreto 0481, reconociéndose así el SEIP 
como Política Pública de Estado.



10

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Cada uno de los ejes mencionados está direccionado por 
preguntas problematizadoras: 

Primer eje: ¿Cómo vienen siendo transformadas las políticas 
educativas por los pueblos indígenas en Latinoamérica?

Como resultado, se señalan: los tres principios ético-normativos 
decoloniales que guían la transformación de las políticas; la manera 
en que estos principios son articulados a nivel institucional por 
medio de la participación de los pueblos indígenas como actores 
políticos y creación de legislación e instituciones; respecto de 
nivel de la praxis, se destacan propuestas como la autosegregación, 
el desarrollo de sistemas educativos propios, la concienciación, 
las prácticas de insubordinación creativa, y la preparación de un 
ambiente propicio para la interculturalidad.

Segundo eje: En este capítulo se muestra la manera 
en que la Etnomatemática se articula con los procesos de 
transformación en las políticas de educación indígena en cinco 
países latinoamericanos.

¿Cuáles son las aportaciones de la Etnomatemática en el 
fortalecimiento y desarrollo de los principios ético-normativos 
de diversidad, buen vivir e interculturalidad en las políticas de 
educación indígena?



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

11

¿Cómo participa la Etnomatemática en la transformación 
del nivel institucional de las políticas de educación indígena?

¿De qué manera las relaciones intersubjetivas e 
interculturales de la educación matemática inciden en el nivel 
institucional de la política educativa indígena? y ¿cuál es el papel 
de la Etnomatemática allí?

Los resultados de este análisis señalan a la Etnomatemática 
como una herramienta para la descolonización que contribuye 
con el fortalecimiento de los principios de diversidad, buen vivir e 
interculturalidad mediante la legitimación de saberes matemáticos 
otros, la concienciación de la colonialidad ejercida desde el 
saber matemático escolar, la adecuación institucional desde la 
investigación, la formación de profesores, la adaptación curricular, 
y los procesos de subjetivación, como acciones que inciden en los 
diferentes niveles y esferas de la política.

Tercer eje: ¿Cómo se crean procesos de legitimación 
comunitaria en relación a la educación matemática?

Los resultados de este análisis señalan que la concienciación, 
la participación como tejido y la autonomía para la crítica y la 
experimentación, son elementos de legitimidad en los que la 
educación matemática se teje con los saberes culturales, al aportar 
al fortalecimiento cultural y a una mirada crítica de la relación con 
la Madre Tierra.



12

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

A lo largo del libro, el lector encontrará un conjunto de 
problemáticas diversas que muestran cómo la política transforma 
la realidad educativa y las concepciones mismas del saber, a la vez 
que las experiencias cotidianas van transformando las políticas en 
un proceso dialéctico lleno de tensiones en las que se construyen 
acuerdos y al mismo tiempo van surgiendo nuevos interrogantes y 
nuevos temas van ingresando en la agenda política. De esta manera, 
cada uno de los ejes aquí plasmados implican nuevos desafíos que, 
aunque están fuertemente ligados, pueden abordase de manera 
independiente por lo que no es necesario realizar una lectura 
lineal, sino que puede abordarse según los intereses de quien lee.

En este orden de ideas, el análisis realizado y las reflexiones 
de los investigadores, docentes y lideres comunitarios, demarcan 
un derrotero para próximos estudios que contribuyan a una 
mejor comprensión y direccionamiento de las políticas de 
educación indígena y educación matemática en la búsqueda 
de un entendimiento mutuo que rompa con las barreras que 
históricamente han separado maneras de ver el mundo, saberes y 
pueblos.  Invitamos al lector a socializar y discutir sus reflexiones, 
contribuyendo así a tejer la transformación decolonial de la 
política, del saber, del pensamiento y de la educación.



13

Política pública en educación indígena, avances, obstáculos, tensiones 

y horizonte de posibilidades en cinco países latinoamericanos

PARTE 1

Comenzando por un panorama general de la situación en 

cinco países latinoamericanos, esta sección analiza la evolución de 

las políticas públicas en educación indígena en Perú, Ecuador, Chile, 

Colombia y Brasil. ​ Se examinan los avances, obstáculos y tensiones 

en su implementación, reflexionando sobre la transformación hacia 

modelos educativos que respeten la diversidad cultural, lingüística y 

epistemológica de los pueblos indígenas. ​ Además, se destaca el papel 

de estos pueblos como actores políticos en la construcción de sistemas 

educativos emancipatorios, inclusivos y pertinentes.



14

Saúl Bermejo Paredez

Universidad Nacional del Altiplano Puno, Perú

Instituto de Investigaciones Sociales “José A. Encinas”

Yanet Amanda Maquera Maquera

 Universidad Nacional del Altiplano Puno, Perú

Instituto de Investigaciones Sociales “José A. Encinas”

Yolynda Maquera Maquera

Universidad Nacional del Altiplano Puno, Perú

CAPÍTULO 1

CÓMO PERCIBEN LOS MAESTROS LA EDUCACIÓN 
INTERCULTURAL-INDÍGENA EN LOS ANDES DEL 

SUR PERUANO



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

15

Resumen 

Ante los diferentes postulados y acepciones teórico-
conceptuales de la educación dirigida a los indígenas, el objetivo 
es comprender las diferentes percepciones que otorgan los 
docentes de educación básica a la educación intercultural. 
La interculturalidad y la educación intercultural se perciben 
indistintamente como categorías equivalentes y han sido acogidas 
en los siguientes sentidos: a) como alternativa para revertir la baja 
calidad y equidad de la educación impartida en las escuelas rurales; 
b) como oportunidad histórica para ser visibilizados y acceder 
a una educación desde la cultura y lengua propias, insertándose 
en mejores condiciones a la vida nacional; c) como políticas y 
acciones para el tratamiento de la diversidad cultural y lingüística 
y relativizar los procesos de homogeneización y asimilación 
imperantes, que obstaculizan la consolidación del Estado-nación; 
d) como una educación exclusivamente dirigida a los indígenas, por 
tanto racista y discriminatoria; e) como una educación centrada en 
la enseñanza de lenguas y culturas aborígenes. 

Palabras clave: Diversidad cultural, educación bilingüe, 
educación intercultural, educación indígena, interculturalidad.



16

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Introducción

La educación intercultural en el Sur Andino peruano, 
presenta antecedentes situados en tres momentos: En un primer 
momento, a inicios del siglo XX se vivía una coyuntura de 
extrema polaridad e injusticia económica-social entre aquellos 
que poseían inmensas extensiones de tierras (latifundio) y los 
indígenas convertidos en sirvientes (nuevos esclavos) del poder 
instaurado, la condición indígena fue el pretexto para justificar 
no sólo la exclusión de la educación y las condiciones de vida 
digna, sino para despojar al ser indígena su condición humana 
y confinarlo a una situación de ente o cosa, así Deustua (1990) 
refiriéndose a los indígenas decía: ¿Qué influencia podrá tener 
sobre esos seres, que sólo poseen la forma humana las escuelas 
primarias más elementales?, en estas circunstancias; fue Manuel 
Z. Camacho un indígena aimara que inició con la alfabetización 
de los indígenas de manera clandestina, convirtiendo su casa en 
escuela, para salir de la ignorancia y poner fin a los abusos de sus 
opresores (Ramos, 2007).

En un segundo momento, a principios de la década de 1930 
se registran experiencias de educación intercultural desarrollados 
por maestros (Daniel Espezúa, Alfonso Torres, María A. Galindo 
y otros), sensibles con la educación de los niños indígenas. Son 
experiencias desarrolladas en el sistema escolar, sin embargo no 
fueron parte del currículo oficial, fueron iniciativas personales. En 
1945, según el acuerdo de Warisata sostenido entre los gobiernos 
de Perú y Bolivia se diseñó un currículo próximo a la educación 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

17

intercultural que incluía por vez primera la lengua materna de 
los niños indígenas en el proceso escolar (Pozzi-Escot, 1990). 

En un tercer momento, se oficializó la política de la 
educación intercultural en el Perú mediante la emisión (1972) 
de la Política Nacional de Educación Bilingüe (PNEB) y en 1975 
a través de un convenio bilateral entre Perú y Alemania se dio 
inicio al Proyecto Experimental de Educación Bilingüe de Puno 
- PEEB-P (Bermejo, 2010). Actualmente, en el Perú se imparte la 
Educación Intercultural Bilingüe (EIB) a cargo del Ministerio de 
Educación como parte de la educación básica, en zonas rurales 
dirigida a poblaciones indígenas.

En este trabajo se analiza la situación diacrónica y sincrónica 
de la educación intercultural bilingüe como experiencia educativa 
desarrollada en los Andes del Sur peruano, las percepciones 
de los maestros como actores principales de estas experiencias 
educativas, los enfoques respecto a la educación intercultural y el 
establecimiento de reflexiones y conclusiones, respectivamente. 



18

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

1. Inicios de la educación intercultural en el 
Sur Andino peruano

1.1.Educación intercultural para indígenas

La interculturalidad nace con propósitos distintos y en 
contextos heterógeneos; según Abdallah-Pretceille (2001) aparece 
en Europa en la década del 70 del siglo pasado, en Francia (1975), 
en el marco de los proyectos sociales y educativos y responde a 
las profundas raíces ideológicas del tradicional republicanismo 
francés; por su parte, Borboa (2006) hace referencia que fue 
en Alemania (1979), ligado a los programas compensatorios y 
se convirtió en la clave de un enfoque educativo que considera 
el respeto por los derechos humanos, la diversidad cultural, la 
fuerza y valor de la multiculturalidad, el refuerzo de la identidad 
cultural, el proceso recíproco de aprendizaje entre las culturas, 
el diálogo cultural basado en la relación interactiva y la igualdad 
de oportunidades para todas las personas. En América Latina, en 
particular el Perú, el concepto de interculturalidad se introduce 
a inicios de la década de 1980 en los proyectos de educación 
bilingüe, destinados exclusivamente para la población indígena. 

No obstante, en el Sur Andino peruano el primer antecedente 
de educación rural e intercultural bilingüe se registra con Manuel 
Z. Camacho en Puno, que de manera clandestina y desafiando 
el poder político-eclesiástico (cuando la escuela aún estaba 
prohibida para los indígenas), inició en 1904 la alfabetización 
para los aimaras al convertir su casa en escuela, en la comunidad 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

19

de Utawilaya-Ácora (Bermejo, 2010). Posteriormente, por los 
años veinte del siglo pasado trasciende en Latinoamérica, por sus 
ideas y obras educativas, el puneño José Antonio Encinas Franco, 
que concebía una escuela liberadora, sustentada en la pedagogía 
activa y la filosofía pragmatista, al propugnar que la escuela 
debe convertirse en el hogar del indio, con valor social e 
impulso político (Encinas, 1932); después cobraron relevancia 
las experiencias pedagógicas dirigidas a poblaciones indígenas 
como la implementada por Daniel Espezúa en Julio de 1931, 
mediante estrategias para el aprendizaje de lectura y escritura 
en lengua aimara; Alfonso Torres (1935-1940) diseñó materiales 
para enseñar en aimara y español; por los años 1933-1940, las 
Brigadas de Culturización Indígena hacían uso de las lenguas 
quechua y aimara, con el fin de posibilitar la integración del 
indio a la civilización a través de programas socioeconómicos que 
mejoraran tanto su nivel cultural como sus condiciones de vida; 
la experiencia desarrollada por María Asunción Galindo (1940-
1951), en la escuela de Uxirani, para iniciar la lectura y escritura 
en lengua materna; la experiencia desarrollada por los Núcleos 
Escolares Campesinos (1945); y el surgimiento de la educación 
inicial con los denominados wawa-uta y los wawa-wasi dirigidos 
a niños aimaras y quechuas preescolares en la región Puno.

En 1972 el Estado emite la Política Nacional de Educación 
Bilingüe (PNEB) como un hecho sin precedentes en el Perú y en 
la región latinoamericana, como primera política que respondía 
oficialmente a la diversidad étnica, cultural y lingüística del país. 
También en 1975 -como un hecho inédito en Latinoamérica-, se 



20

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

oficializa el quechua en el Perú a través del Decreto Ley Nº 21156; 
no obstante, debido a la reacción de sectores conservadores y 
elitistas, la oficialización del quechua nunca se reglamentó y, por 
tanto, no se aplicó. En 1975, a través de un convenio bilateral entre 
Perú y Alemania, surge el Proyecto Experimental de Educación 
Bilingüe de Puno (PEEB-P), que inició sus actividades en 1977 
bajo el modelo de transición, para después optar por el modelo o 
programa de educación bilingüe de mantenimiento. 

El PEEB-P es considerado como la mayor experiencia 
de educación bilingüe, especialmente en la producción de 
materiales educativos. Bolivia y Ecuador definieron sus políticas 
de educación bilingüe en función al modelo puneño (López, s/f): 
los textos de castellano producidos en Puno han sido adaptados 
al contexto ecuatoriano y reimpresos en dicho país; y en el caso 
de Bolivia fue más amplio, y comprende una autorización para 
adecuar todos los materiales educativos en quechua, aimara y 
castellano. El PEEB-P transitó por tres fases: Iniciación (1977 - 
1980), se desarrollaron investigaciones de base para formular 
currículos, estrategias, contenidos; se diseñaron y elaboraron 
los primeros libros de texto; implementación (1980-1988), 
con diversas actividades para asegurar el trabajo en aula de la 
educación bilingüe; y consolidación, para iniciarse en enero de 
1989 y consolidar la experiencia y corregir las deficiencias. El 
PEEB-P concluyó sus actividades en 1990. 

A fines del siglo XX hubo dos políticas de Educación 
Bilingüe Intercultural (EBI) 1989 y 1991 a 1995, impulsadas 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

21

desde el Estado, que fueron poco significativas en relación con los 
propósitos que perseguían. Como señala Zúñiga (2008) las tres 
últimas décadas del siglo XX comparten los siguientes rasgos: Se 
conciben casi con exclusividad para las poblaciones indígenas; 
son producto de la influencia de los académicos (en particular la 
de 1972) o de las corrientes de EBI vigentes en la región, más que 
de una convicción política; su implementación es limitada por 
la falta de voluntad política; con excepción de la política del año 
1972, las demás aparecen descontextualizadas de las realidades 
en las que se pretende que operen.

La primera década del siglo XXI, en lo que se refiere a la 
Educación Intercultural Bilingüe (EIB), transcurre como simple 
enunciación en políticas y leyes, carente de acciones pragmáticas 
y resultados concretos. Esta década marcó un retroceso en las 
políticas de educación intercultural dirigidas a poblaciones 
indígenas. Así, para el 2006 se ofrecía involucrar al 50% de 
la población escolar indígena bajo la EIB y para el 2015 la EIB 
llegaría a cubrir el 100%. Pero la realidad es otra, en el 2004 los 
datos oficiales de la DINEBI (Dirección Nacional de Educación 
Bilingüe Intercultural), indicaban que se había atendido con el 
programa EBI al 27% de la población rural bilingüe, únicamente 
(Bermejo, 2010). Para 2007, los discursos de interculturalidad, 
la atención a la diversidad, así como lo establecido en el Acuerdo 
Nacional (2002), la Ley de Bases de la Descentralización Nº 
27783 (2002), la Ley General de Educación Nº 28044 (2003), y el 
Proyecto Educativo Nacional quedaron en simples enunciaciones.



22

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

A pesar de una coyuntura adversa, en 2005 y 2007, desde la 
Dirección Regional de Educación Puno (DRE-P), liderado por el 
docente Saúl Bermejo Paredes (Director DRE-P), se formularon 
dos proyectos sui-géneris referidos a la educación intercultural en 
Puno: 1º El Proyecto Educativo Regional (PER-Puno) -elaborado 
en el 2005 como síntesis de las audiencias públicas hechas en 
las trece provincias de Puno-, estuvo vigente entre 2007-2015, 
a través de la Ordenanza Regional Nº 010-Gobierno Regional 
de Puno, y ampliado posteriormente con la Ordenanza Regional 
Nº 012-2016 hasta 2021; 2º El Proyecto Curricular Regional de 
Puno (PCR-Puno) fue entregado por la DRE-P en mayo de 2007 
al Gobierno Regional de Puno, e implementado a partir de 2008 
en respuesta al cuarto objetivo estratégico del PER-P. 

Finalmente, el Proyecto Educativo Nacional (PEN 2007-2021) 
que fue asumido por todos los gobiernos como política educativa 
nacional, en ninguno de sus objetivos estratégicos hizo referencia 
explícita a la educación intercultural; excepcionalmente, en 2016 
a través de la Resolución Ministerial Nº 629-2016-MINEDU se 
aprobó el Plan Nacional de Educación Intercultural Bilingüe al 
2021. Ese plan actualmente está en pleno proceso de consulta 
previa y pretende: a) Implementar la educación intercultural 
bilingüe en las más de 21 mil instituciones educativas de EIB 
registradas como tales, con todos los componentes de calidad 
que se requieren: docentes bilingües formados y titulados, 
implementación de un currículo y propuesta pedagógica de EIB, 
dotación y uso adecuado de materiales educativos en lenguas 
originarias y en castellano y desarrollo de una gestión moderna 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

23

y participativa; b) Implementar adecuadamente las diversas 
formas de atención en EIB, de acuerdo con los diversos escenarios 
socioculturales y lingüísticos (MED, 2016).

2. Percepción docente-social de los marcos 
paradigmáticos de la educación intercultural-indígena 

2.1. Creencias de la educación intercultural

Existen muchas tendencias respecto a la educación 
intercultural para indígenas, no todos concebimos de la misma 
manera. Sin embargo, las tendencias de pensamiento más 
predominantes (Bermejo, 2009), entre los docentes de educación 
básica regular están:

-	La Educación Intercultural (EI) es enseñanza de lenguas 
aborígenes: aimara, quechua, las amazónicas y únicamente 
dirigida a los indígenas. Esas percepciones provienen, inclusive, 
desde el Estado peruano que define la educación intercultural 
como una “Política educativa que se orienta a formar niños, 
niñas, adolescentes, jóvenes, personas adultas y personas 
adultas mayores de pueblos originarios para el ejercicio de la 
ciudadanía como personas protagónicas que participan en la 
construcción de sociedad democrática y plural” (MED, 2016, p. 
7). Esas ideas alimentan la posición de considerar la EI como 
una educación racista y discriminatoria por estar orientada 
de manera exclusiva para la población indígena y el proceso 
instruccional en lenguas indígenas.



24

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

-La Educación Intercultural es atraso. Diferentes estudios 
realizados en la zona andina del país (Alberti y Cotler, 1972; 
Ames, 2002; Degregori, 2013), señalan que la educación 
es una oportunidad de movilidad social, de ascenso social 
que implica dejar de ser indígena a través de la escuela para 
alcanzar el progreso. Entonces, es lógico que permanecer 
en una escuela rural recibiendo la enseñanza en lengua 
indígena no representa progreso, sino atraso.

-	La Educación Intercultural es una buena idea pedagógica 
que está dirigida a los alumnos culturalmente minoritarios 
y diferentes. El Perú es un país plurinacional, con presencia 
de más de 40 lenguas y culturas diferentes; sin embargo, el 
español es la única lengua predominante en todos los ámbitos 
sociales, culturales, educativos, etc., por lo mismo existe la 
idea de percibir a la EI solo para grupos pertenecientes a 
grupos y culturas minoritarias que siempre son indígenas.

- La Educación Intercultural es una educación compensatoria 
para igualar. Es evidente que existen grandes brechas en los 
resultados de aprendizaje entre los alumnos de educación 
básica en el Perú, entre los cuales los niños indígenas son los 
que registran los peores aprendizajes. En ese contexto se cree 
que la EI debe compensar las limitaciones de formación escolar 
a través de la alternancia de lenguas en el currículo escolar 
tomando a la vez en cuenta el origen cultural de los alumnos. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

25

•	 La Educación Intercultural es para los sectores rurales, 
urbano-marginales o para la educación primaria. No hay 
rastros de la implementación de la educación intercultural 
bilingüe con inclusión de las lenguas nativas como lenguas 
instruccionales en las instituciones educativas más 
sobresalientes del país; los colegios de alto rendimiento 
administrados por el Ministerio de Educación no incluyen 
formación en educación intercultural bilingüe.

•	 El indígena es pobre porque es indio. Para salir de la 
pobreza ha de renunciar a su lengua, a su cultura y a su 
identidad étnica, dejando de ser indio. Existe la creencia 
de que por ser vernáculo hablante está destinado a la 
pobreza y marginación social.

•	 La diversidad lingüística es un obstáculo para el 
desarrollo del país. La presencia de muchas lenguas 
y culturas ancestrales en el país son la causa del 
subdesarrollo y atraso de la sociedad peruana; por ello, 
se cree que la diversidad debe desaparecer o asimilarse 
a la cultura nacional representada por el castellano, por 
constituir una seria traba que impide la consolidación 
del Estado-nación, el progreso y la democracia.

•	 La Educación Intercultural es una educación de tercera 
clase para los marginales. Los de la primera clase están 
representados por la educación privada que acoge a las 
clases sociales de élite y de mayor privilegio, la educación 



26

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de segunda clase se imparte en las ciudades y centros 
urbanos, y la de tercera clase está dirigida a los indígenas 
de las zonas rurales.

•	 Las lenguas y culturas indígenas pueden tolerarse en 
el uso privado e incluso declararse como de interés 
público, preservando su existencia como un objeto de 
significado histórico al igual que el patrimonio artístico. 
Se cree que los adelantos en la ciencia y tecnología se 
manifiestan en idiomas como el inglés, francés, chino 
entre otros, pero las lenguas locales nunca obtendrán 
semejante oportunidad y espacio. Resulta poco probable 
pensar que en las lenguas indígenas se puede tratar la 
ciencia y la tecnología.

•	 El fomento de las lenguas y culturas indígenas encierra 
un fuerte peligro de fragmentación de la unidad nacional. 
Se cree que es mejor tener una sola lengua para alcanzar 
la unidad nacional, y que el fomento de la diversidad o 
mantenimiento de las lenguas indígenas representan la 
incomunicación y fragmentación de la sociedad en general.

•	 Percibir el componente cultural como una entidad 
pasiva, folclórica, y no como un proceso dinámico 
en constante reelaboración. Se cree que los hispanos 
desarrollan cultura y los indígenas folclore; mientras 
los primeros son hablantes de lenguas, los indígenas 
de dialectos; mientras los primeros generan ciencia y 
conocimiento, los indígenas solo hechicería, entre otros. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

27

•	 Pensar que la extinción de una lengua y cultura es 
natural y no provocada por acciones políticas dentro de 
un contexto histórico particular.

•	 Percibir la EI como diversificación del currículo o una 
especialización educativa y no como un paradigma o enfoque.

El artículo publicado como Procesos de educación intercultural 
y autosegregación indígena en los aimaras de Puno-Perú, elaborado 
por Bermejo et al. (2020), es el que mejor analiza las percepciones 
respecto a la educación intercultural indígena, cuyas conclusiones 
señalan que las experiencias de EIB desarrolladas por más de 
cuatro décadas, solo representan un valor simbólico, una posible 
política racista-discriminatoria restringido básicamente a lo 
lingüístico y cultural.

El valor simbólico de la EIB. Los indígenas aimaras, después 
de apropiarse de la escuela por más de un siglo, con la idea 
de recobrar el respeto y la dignidad humana, ante la práctica 
mortificante del desprecio a la vida y condición indígenas, hoy 
constatan que la educación recibida continúa encubriendo 
las diferencias objetivas de poder y las asimetrías sociales, 
poniendo incluso en crisis la representación que cada uno tiene 
de sí mismo.Ocurre sencillamente que las utopías y expectativas 
construidas colectivamente alrededor de las bondades que 
brindaría la escuela, no contrastan con los hechos que les toca 
vivir diariamente. Las leyes y políticas educativas generalmente 
adoptadas transcurrieron a nivel de simple enunciación, carentes 



28

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de acciones pragmáticas y resultados concretos, configurando 
a la EIB como una educación compensatoria (inclusiva), de 
reconocimiento y valoración de la diversidad, entre indígenas 
pertenecientes a culturas distintas, respectivamente.

 
La EIB como política racista y discriminatoria. Zúñiga (2008), 

refiriéndose a los programas EIB de las tres últimas décadas del 
siglo XX, señaló que estos se conciben casi con exclusividad para 
las poblaciones indígenas y son producto de la influencia de los 
académicos o de las corrientes de EIB vigentes en la región. Los 
aimaras, por regla general, conciben la EIB en las escuelas como 
un programa racista y discriminatorio, al estar exclusivamente 
dirigida a los indígenas y no a todos los peruanos; señalan que 
por su condición de pobres e indígenas han impuesto la EIB 
sistemáticamente desde las esferas del poder, solo para ellos 
las prácticas racistas, según los indígenas aimaras, han borrado 
implícitamente la noción de interculturalidad; niegan haber 
participado en la concepción y toma de decisiones respecto 
a la EIB; por tanto la EIB no les pertenece, es una educación 
impuesta. Se usó y abusó de la interculturalidad para justificar la 
presencia indígena y como pretexto para encubrir la marginación 
y la exclusión, se pretendió asumir la interculturalidad desde 
los programas EIB como reproducción de actitudes y dinámicas 
sociales subordinadas a la racionalidad dominante. De este 
modo, la interculturalidad desde los programas EIB en el Perú 
se ha constituido en el modo más eficiente de legitimidad de la 
colonialidad del poder, el racismo.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

29

EIB restringida a lo lingüístico y cultural. Los propósitos de la 
EIB establecidos en los Lineamientos de Política de Educación 
Bilingüe Intercultural y el Plan Nacional de Educación 
Intercultural Bilingüe al 2021, se dirigen a mejorar la calidad 
y equidad educativa, asumiendo la diversidad en las propuestas y 
experiencias educativas. Bajo este marco, desde la academía, las 
ONG y los decisores de políticas educativas desarrollaron algunos 
proyectos y acciones para el tratamiento de la diversidad cultural 
y lingüística, fundamentalmente, adaptando y alineando los 
procesos curriculares y didácticos a las teorías constructivistas y 
cognitivas, sin afrontar las brechas ocasionadas por la exclusión 
y la marginación de los pueblos indígenas. La EIB es finalmente 
un programa de castellanización, con grave amenaza de provocar 
una situación de desplazamiento lingüístico, irreversible para el 
aimara. Para evitar esta catástrofe, que es sistemática y gradual, 
los aimaras vienen ideando una posibilidad de respuesta que en 
este estudio hemos convenido en llamar como la autosegregación 
indígena, como estrategia de preservación y desarrollo natural de 
la lengua y cultura aimaras.

Los estudios, informes y balances presentados por diferentes 
fuentes a las instancias oficiales del Estado, a las organizaciones 
financieras, en los espacios académicos, publicaciones y otros, 
dando cuenta de las ventajas y bondades de una EIB en Puno, 
se han desmoronado solos a través del tiempo (más de cuatro 
décadas), no contrastan con las condiciones de vida real en las 
que se encuentran actualmente los aimaras en Puno. Cueto 
y Secada (2019), después de haber implementado un trabajo 



30

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de investigación en 28 escuelas rurales de Puno, interpelaron 
seriamente a los tomadores de decisiones por afirmar que, 
luego de treinta años de instaurado el programa EBI, esté 
completamente inoperativo, sentenciando: “pueden mirar los 
resultados descritos aquí, concluir que el programa no funciona”. 
Como remate, Zúniga y Gálvez (2002) afirmaron en su momento 
que la implementación de la EBI ha sido bastante limitada y, lo 
más grave, es que no ha logrado mayor aceptación de los actores 
educativos; no ha influido en los programas curriculares para 
población rural, menos para escuelas urbanas y no tiene presencia 
en la sociedad nacional (Bermejo, et al. 2020,).

Enfoques de la educación intercultural

En nuestros contextos la educación intercultural está 
asociada a los conceptos de:

Multiculturalidad. Concepto descriptivo restringido en 
nuestro medio, al reconocimiento de la existencia de una variedad 
de culturas, para denotar el carácter culturalmente heterogéneo de 
las personas (Rex, 2002; Soriano, 2004), pero no en la creación 
de sociedades nuevas conjuntas, como la aceptación de realidades 
plurales que enriquezcan la convivencia y la relación entre ellas 
(Bernabé, 2012; Zubieta, et al., 2011). Desde las instituciones 
educativas se promueven los “encuentros” o actuaciones 
culturales alrededor de actividades cívicas, artísticas, literarias, 
culinarias, etc. con el propósito de interrelacionarse con otros 
grupos culturales para así justificar estas acciones como parte 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

31

de la instrumentalización de la educación intercultural, aspecto 
que termina generando muchas veces confusiones entre los 
conceptos de interculturalidad y multiculturalidad. 

Pluriculturalidad. El prefijo pluri denota muchos, es 
decir, pluralidad de culturas en oposición a la monoculturalidad; 
se sabe que existen en el ámbito nacional pero no interactúan 
o tienen relación entre ellas. La opción monocultural asociada 
al centralismo, poder capitalino y desprecio por lo indígena, es 
la predominante desde la cual se dirige la educación y todos los 
eventos de comunicación social, político y cultural.

Diversidad cultural y lingüística-cultural. Se entiende 
como la coexistencia de más de 48 lenguas y culturas en el Perú, 
con énfasis en la idea de patrimonio cultural fundamentalmente, 
sin hacer referencia a las profundas desigualdades, exclusiones y 
negaciones entre ellas. Solamente evoca la grandeza del pasado 
histórico, añorando la vida ancestral como mirando nuestros 
“ombligos”, sin detenerse en la cosmovisión, el desarrollo del 
conocimiento y sabiduría de las diferentes culturas como 
aportes para enriquecer el avance de la sociedad global y quedan 
confinadas a una suerte de folclorización, dependencia y 
extinción paulatina.

Intraculturalidad. Está orientada a la introspección y 
construcción de cada identidad personal y nacional desde una 
visión crítica, identificando el estado actual y las consecuencias de 



32

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

los procesos de colonización, para propender por la transformación 
de las condiciones de vida actual y trazar visiones compartidas y 
escenarios de acción a futuro desde la “vuelta” a las cosmovisiones 
indígenas que se enriquezcan con el conocimiento universal.

Interculturalidad. Ese concepto va más allá de la simple 
interacción entre culturas y el reconocimiento de la diversidad, 
es un nuevo contrato social centrado en la refundación del 
Estado-nación con la participación democrática de cada una de 
las culturas o naciones, bajo un nuevo tipo de relaciones sociales 
equitativas, inclusivas y desprovistas de las mediaciones de 
poder, asimetrías económicas, sociales y culturales. Antes que 
teoría o enfoque es una práctica, no obstante, actualmente es 
sólo utopía, tiene un valor simbólico, encubre las diferencias 
objetivas de poder y las asimetrías sociales, desmerece nuestras 
epistemologías y sabiduría desarrollada en miles de años, 
conduciendo a una inevitable autosegregación indígena (Bermejo 
et al., 2020).

3. Reflexiones finales o conclusiones

En los albores del siglo XX, la presencia y condición 
indígena fue el pretexto para la marginación y la desigualdad 
social; la educación y el aprendizaje del castellano estaban 
prohibidos para los indígenas; en ese entonces acuñaban frases 
como “indio leído indio perdido”. Se trata de una coyuntura 
de gran polaridad e injusticia económica y social que en Puno 
estaba representada por los gamonales o terratenientes dueños 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

33

de enormes extensiones de tierras (haciendas), quienes en alianza 
con el clero y la clase política local imponían un poder absoluto 
en los indígenas, quienes despojados de sus tierras y derechos 
fundamentales estaban al servicio completo de sus opresores. 
Los gamonales sabían, desde sus antecesores que emprendieron 
la gran cruzada de la colonización occidental, que no podían 
abdicar y poner en manos de los subordinados aquel símbolo e 
instrumento que tenía más poder de lo que ejercían: la escuela, 
que implicaría la reinversión del orden establecido. 

Si bien en el periodo latifundista el concepto de 
interculturalidad estaba ausente, no obstante, la experiencia de la 
educación rural en Puno (1904), iniciada de manera clandestina 
por el indígena aimara Manuel Z. Camacho, esta fue asumida 
desde la perspectiva de la interculturalidad crítica (Walsh, 2010), 
entendida como transformación social que afronta el problema 
estructural-colonial-racial. No obstante, a diferencia del siglo 
pasado, cuando la educación estaba prohibida para los sectores 
indígenas en Puno, el nuevo siglo XXI, extiende la educación 
básica hasta los recónditos lugares de nuestras altiplanicies y 
cordilleras. El sistema feudal, cede paso a una nueva configuración 
económica social: el capitalismo, sistema que en adelante requerirá 
“indios leídos” con una educación elemental, mínimamente, 
para consolidar su hegemonía y los patrones de concentración 
y acumulación de riqueza. En ese nuevo escenario la diversidad 
cultural y lingüística, que anteriormente fue catalogada como 
un obstáculo para la consolidación del Estado-nación, ahora la 
diversidad, es reconocida como una fortaleza, una oportunidad, 



34

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

una clave para encarar la integración nacional, el estado de 
derecho, la democracia y el ejercicio pleno de la ciudadanía.  Así, 
la educación en general y la educación intercultural bilingüe para 
los sectores indígenas y progresistas, se convierten en las ideas de 
fuerza de la época, al intentar batallar en contra de las asimetrías 
de poder y el proceso de homogeneización-asimilacionista. 
Afloran diversas perspectivas o enfoques de interculturalidad y 
educación intercultural desde los círculos académicos, organismos 
internacionales y lecturas especializadas. 

Así, el Estado concibe la interculturalidad y la educación 
intercultural como acciones o políticas de reconocimiento y 
valoración de la diversidad, dirigidas únicamente hasta ahora, 
para los niños y adolescentes que pertenecen a los pueblos 
indígenas/rurales, alineando los procesos curriculares y 
didácticos a las teorías constructivistas y cognitivas, según las 
particularidades lingüísticas y culturales de cada contexto. Según 
la Política Sectorial de Educación Intercultural y Educación 
Intercultural Bilingüe (MED, 2016), tiene por finalidad: 
“Garantizar aprendizajes pertinentes y de calidad en los niños, 
niñas, adolescentes, jóvenes, personas adultas y personas adultas 
mayores de todo el Perú, desde el reconocimiento y valoración 
positiva de la realidad socioambiental y la diversidad cultural y 
lingüística que caracteriza al país, que contribuyan a la formación 
de ciudadanos y ciudadanas protagonistas y en la construcción 
de un proyecto colectivo de sociedad democrática y plural con 
igualdad de género”.  



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

35

El énfasis está puesto en la elaboración de currículos 
pertinentes según la cultura y lengua originaria, buscando 
configurar el discurso oficial de la “unidad en la diversidad”; no 
afronta las brechas culturales, económicas, sociales, etc., que están 
mediadas por los mecanismos y relaciones de poder, ocultando 
de ese modo la discriminación, el racismo y las desigualdades 
que, en lugar de ceder, se han perpetuado en los sectores sociales 
de procedencia indígena, fundamentalmente. Según Bourdieu, 
citado por Rother Tanja (2005), son los sistemas de educación 
los que contribuyen de manera importante a la continuidad de 
las desigualdades sociales. Por lo mismo, la interculturalidad y 
la educación intercultural desarrollada como política de Estado 
en Puno, desde nuestra visión indígena aimara, solo tiene un 
valor simbólico (encubre las diferencias objetivas de poder y las 
asimetrías sociales), desmerece nuestras epistemologías y sabiduría 
desarrollada en miles de años y contribuye ostensiblemente, a la 
persistencia de la pobreza y la marginación de nuestros pueblos, 
conduciendo a una inevitable autosegregación indígena.



36

REFERENCIAS

Abdallah-Pretceille, M. (2001). La educación intercultural. Idea Books, 

Alberti, G. y Cotler, J. (1972). Aspectos sociales de la educación rural en el 
Perú. Instituto de Estudios Peruanos.

Ames, P. (2002). Para ser iguales, para ser distintos. Educación escritura y 
poder en el Perú. Instituto de Estudios Peruanos.

Bermejo, S., Maquera, Y. A., y Bermejo, L. Y. (2020). Procesos de educa-
ción intercultural y autosegregación indígena en los Aimaras 
de Puno, Perú. Revista Historia de la Educación Latinoamericana, 
22(34), 19-43. 

Bermejo, S. (2010). Hacia una educación intercultural. Impresiones San 
Valentín.

Bermejo, S. (2009). ¿Por qué apostar por una educación intercultural? 
https://red.pucp.edu.pe/ridei/libros/%C2%BFpor-que-apos-
tar-por-una-educacion-intercultural/ 

Bernabé, M. del M. (2012). Pluriculturalidad, multiculturalidad e inter-
culturalidad, conocimientos necesarios para la labor docente. 
Revista Educativa Hekademos, 11(5), 67-76. 

Borboa, M. A. (2006). La interculturalidad: Aspecto indispensable para 
unas adecuadas relaciones entre distintas culturas. El caso entre 
“Yoris y Yoremes”. Revista Ra Ximhai, 2(1), 45-71. 

Cueto, S. y Secada, W. (2019). Eficacia escolar en escuelas bilingües en 
Puno, Perú. REICE. Revista Iberoamericana sobre Calidad, Efcacia 
y Cambio en Educación, 1(1). htps:// revistas.uam.es/index.php/
reice/article/view/5342. 

Degregori, C. I. (2013). Del mito de inkarrí al mito del progreso. Migración y 
cambios culturales. Instituto de Estudios Peruanos. 

Deustua, A. (1990). El problema pedagógico nacional. En La es-
cuela rural: Variaciones sobre un tema, Carmen Monterio 
(edit.), Lima: FAO-PEEC.

Encinas, J. A. (1932). Un ensayo de escuela nueva en el Perú. Editorial Minerva.

https://red.pucp.edu.pe/ridei/libros/%C2%BFpor-que-apostar-por-una-educacion-intercultural/
https://red.pucp.edu.pe/ridei/libros/%C2%BFpor-que-apostar-por-una-educacion-intercultural/
http://revistas.uam.es/index.php/reice/article/view/5342
http://revistas.uam.es/index.php/reice/article/view/5342


37

López, L. E. (s/f). La educación bilingüe en Puno-Perú: Hacia un ajuste de 
cuentas. https://www.academia.edu/18158691/La_educaci%-
C3%B3n_biling%C3%BCe_en_Puno-Per%C3%BA_hacia_un_
ajuste_de_cuentas

MED-Ministerio de Educación del Perú (2016). Plan nacional de educa-
ción intercultural bilingüe al 2021. https://repositorio.minedu.gob.
pe/handle/20.500.12799/5105 

Pozzi-Escot, I. (1990). Balance y perspectivas de la educación para po-
blaciones indígenas en el Perú. Allpanchis II, 5(35-63), 393-434. 

Soriano, R. (2004). Interculturalismo. Entre liberalismo y comunitarismo. 
Almuzara. 

Ramos, A. (2007). Aimaras rebeldes. Arequipa-Perú. Instituto de Estu-
dios Pukara.

Rex, J. (2002). Multiculturalismo e integración política en el Estado na-
cional moderno. Isegoría, (26), 29–43. 

Rother Tanja, R. (2005). Conflicto intercultural y educación en Chile: 
desafíos y problemas de la Educación Intercultural Bilingüe 
(EIB) para el pueblo Mapuche. Revista Austral de Ciencias Socia-
les, 9, 71-84. 

Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y educación intercultural. Insti-
tuto Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello.

Zubieta, E., Sosa, F. y Beramendi, M. (2011).  Adaptación cultural, actitu-
des hacia el multiculturalismo y ansiedad intergrupal en pobla-
ción militar. Boletín de Psicología, 102, 55–69.

Zúñiga, M. (2008). La educación intercultural bilingüe. El caso peruano. 
Foro Latinoamericano de Políticas Educativas – FLAPE.

Zúñiga, M. y Gálvez, M. (2002). Repensando la educación bilingüe in-
tercultural en el Perú: bases para una propuesta de política. En, 
Interculturalidad y política: desafíos y posibilidades, editado por 
Norma Fuller. Lima: Red para el Desarrollo de las Ciencias So-
ciales en Perú, PUCP-UP-IEP.

https://www.academia.edu/18158691/La_educaci%C3%B3n_biling%C3%BCe_en_Puno-Per%C3%BA_hacia_un_ajuste_de_cuentas
https://www.academia.edu/18158691/La_educaci%C3%B3n_biling%C3%BCe_en_Puno-Per%C3%BA_hacia_un_ajuste_de_cuentas
https://www.academia.edu/18158691/La_educaci%C3%B3n_biling%C3%BCe_en_Puno-Per%C3%BA_hacia_un_ajuste_de_cuentas
https://repositorio.minedu.gob.pe/handle/20.500.12799/5105
https://repositorio.minedu.gob.pe/handle/20.500.12799/5105


38

SOBRE LOS AUTORES

Saúl Bermejo Paredes. Docente metodología de 
investigación e interculturalidad, Facultad Ciencias 
de la Educación, Universidad Nacional del Altipla-
no Puno,Perú. Estudiante excelencia del pre-grado. 
Desarrollo académico en pedagogía intercultural e 
investigación cualitativa. Candidato a premio na-
cional: Palmas Magisteriales. Promotor Proyecto 
Educativo Regional y Proyecto Curricular Regional 
Puno-Perú (sui géneris en el Perú). Cargos ejercidos: 
Decano de Facultad, Director Regional de Educación 
Puno (02 períodos), Decano Colegio de Profesores 
del Perú Región Puno, Vicepresidente del Gobierno 
Regional de Puno y otros.

Yanet Amanda Maquera Maquera. Docente 
Facultad Ciencias de la Educación, Universidad 
Nacional del Altiplano Puno,Perú. Desarrollo 
académico en educación intercultural y educación 
psicomotriz. Reconocida como investigador 
RENACYT por el Consejo Nacional de Ciencia, 
Tecnología e Innovación Tecnológica del Perú.

Yolynda Maquera Maquera. Docente de Educación 
Inicial con grado académico de magíster y estudios 
de doctorado en educación. Experiencia docente 
en educación intercultural bilingüe. Egresada de 
Universidad Nacional del Altiplano Puno,Perú.  



CAPÍTULO 2

POLÍTICAS PÚBLICAS EDUCATIVAS Y COLONIALIDAD DEL 
SABER EN EL ECUADOR DEL CORREÍSMO (2007-2017)

Marta Rodríguez Cruz
Universidad de Sevilla1 

FLACSO-Ecuador

1. Departamento de Antropología Social, Universidad de Sevilla. Programa Doctores PAIDI 2020, FSE-JDA; 
Departamento de Antropología, Historia y Humanidades, FLACSO-Ecuador. mrodriguez59@us.es

39



40

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Resumen

El objetivo del presente trabajo es analizar en qué medida 
las políticas públicas educativas del correísmo (2007-2017) 
permitieron la descolonización del saber en escuelas interculturales 
bilingües en las que se inscriben estudiantes indígenas. 

Para ello se emplea una metodología cualitativa y etnográfica 
que ha integrado la aplicación de distintas técnicas para la 
obtención de los datos de investigación: análisis documental de 
la política pública educativa y de los materiales escolares con los 
que trabajan los estudiantes indígenas; observación participante 
y no participante en procesos áulicos y extra-áulicos; y entrevistas 
semiestructuradas a docentes y estudiantes. Los principales 
hallazgos muestran que, pese al marco discursivo sostenido de los 
principios de interculturalidad y plurinacionalidad, la política 
pública educativa del correísmo reproduce la colonialidad en las 
epistemes y lenguas indígenas, las mismas que son desbancadas 
en los procesos educativos por una lógica eurocéntrica y 
castellanizante del saber.

Palabras clave: correísmo, política pública, educación, 
colonialidad del saber, pueblos indígenas. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

41

Introducción

El régimen político que gobernó al Ecuador durante el 
periodo 2007-2017, con el liderazgo de Rafael Correa -conocido 
como correísmo-, llegó a la escena política del país andino con un 
discurso revolucionario muy próximo a la agenda indígena, que 
prometía descolonizar a la sociedad. 

Uno de los acontecimientos más importantes durante el 
mandato de Correa, y que abrió la etapa de la llamada Revolución 
Ciudadana, fue la creación de una nueva Constitución Política en el año 
2008, en la que, por primera vez, y en respuesta a las reivindicaciones 
y luchas que por siglos había desarrollado el movimiento indígena, 
Ecuador se reconocía como Estado intercultural y Plurinacional. 
(Asamblea Nacional Constituyente, 2008, Art. 1).

Con ello, y junto a su vecina Bolivia, que aprobaría una 
Constitución similar en el año 2009, Ecuador se situaba en la 
vanguardia de las constituciones más revolucionarias de América 
Latina y del mundo en materia de reconocimiento de derechos 
políticos, sociales  y culturales a los pueblos y naciones indígenas, así 
como la eliminación de los sistemas de neo-colonialidad y racismo 
en las otredades que históricamente habían sido subyugadas por 
la sociedad hegemónica blanco-mestiza. Se avistaba, pues, una 
transformación sin precedentes de las estructuras del Estado 
ecuatoriano que requirió, concomitantemente, modificaciones en 
los sistemas político, económico, educativo, social y cultural sobre 
los que este se sostenía. 



42

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En lo que respecta al sistema educativo, el mismo fue llamado 
a desarrollar una de las principales labores de descolonización del 
país a través de una profunda re-configuración de sus estructuras 
y dinámicas y de su propio concepto. El reconocimiento del 
Estado intercultural impregnó al sistema educativo de una 
lógica discursiva que incorporó hasta la saciedad los términos 
“interculturalidad”, “diversidad”, “diferencia”, “respeto”, entre 
otros que siguieron el mismo tono. Cabe preguntarse, no 
obstante, hasta qué punto este marco discursivo fue correlativo 
con una transformación de los elementos que integraron el 
sistema educativo durante el correísmo, desde la formación de 
los docentes, hasta la composición de los currículos de estudio 
del Sistema Nacional de Educación -al que desde aquel momento 
se le agregó el apellido de Intercultural (Sistema Nacional de 
Educación Intercultural, SINEI)- y del Sistema de Educación 
Intercultural Bilingüe (SEIB). 

El objetivo de este trabajo es analizar en qué medida la 
política pública del correísmo permitió una descolonización de las 
epistemes indígenas, en ese camino hacia la descolonización de la 
sociedad ecuatoriana, en general, y de los pueblos y nacionalidades 
indígenas en particular, a través del sistema educativo.

En la primera parte de este documento se realiza un análisis 
teórico de la colonialidad del saber. Luego se examinan las 
políticas públicas educativas del correísmo, desde donde se pasa 
a la presentación y análisis de los resultados obtenidos en una 
investigación etnográfica de las prácticas educativas registradas 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

43

en escuelas indígenas durante el mismo régimen político. 
Finalmente, se presentan las conclusiones obtenidas.

1. La colonialidad del saber

La colonialidad refiere al desarrollo de procesos de 
dominación a escala mundial. Estos procesos de dominación 
son liderados por occidente, tomando la raza como principio 
clasificatorio, discriminador, segregador y estructurante 
(Castro-Gómez et al., 2007; Escobar, 2003; Lander, 2000; 
Mignolo, 2008; Quijano, 2000). Aplicada a la dimensión del 
conocimiento, la colonialidad del saber se entiende como una 
“jerarquía de dominación colonial en la que los conocimientos 
producidos por los sujetos occidentales” se consideran superiores 
a los conocimientos “producidos por los sujetos coloniales no 
occidentales” (Grosfoguel, 2001, p. 6-7). Desde aquí, y para el 
caso latinoamericano, puede señalarse la existencia de una 
superposición de jerarquías epistémicas, donde una élite 
hegemónica blanco-mestiza, racista y colonizada por occidente 
(Quijano, 2000), reproduce sobre sí misma y sobre la otredad 
-tanto indígena como afrodescendiente- formas de dominación 
a través de la colonialidad del saber. 

En su estrecha vinculación con el racismo epistemológico, 
la colonialidad del saber establece relaciones interculturales 
asimétricas en las que las posiciones de dominación 
epistemológica siempre están ocupadas por sectores hegemónicos 
blanco-mestizos, independientemente de su constitución como 



44

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

mayorías (casos de Colombia, Ecuador o Perú) o como minorías 
(casos de Bolivia y Guatemala). Ello pone de manifiesto que el 
principio por el cual se rige la asimetría interétnica no tiene 
que ver con criterios de mayorías o minorías, sino de racismo y, 
sobre la base de este, de dominación. Estas formas de operación y 
reproducción de la dominación de los grupos sociales hegemónicos 
sobre los “otros” en el marco del Estado-Nación constituyen aquello 
que González Casanova (1963) y Stavenhagen (1963) llamaron 
“colonialismo interno”.

Para lograr la descolonización de los sistemas educativos, 
es fundamental incorporar el pluralismo epistemológico o la 
ecología de los saberes, planteamientos ampliamente analizados 
por Boaventura de Sousa Santos (2007). Ello permitiría desbancar 
el conocimiento occidental de su centro de poder epistemológico, 
mediante el que cuestiona, desvaloriza y desacredita las formas 
epistemológicas “otras”, así como conocerlo y reconocerlo como 
un sistema de conocimiento más entre los demás existentes, 
e insertarlo en un diálogo cognoscitivo horizontal, libre de 
jerarquías, para procurar un diálogo intercognoscitivo y dar valor, 
voz, visibilidad y legitimidad a las formas epistemológicas por él 
desacreditadas. Los sistemas educativos requerirían, por tanto, 
de un giro epistemológico (Quilaqueo et al., 2014, p. 274) que deje 
de tratar a los conocimientos “otros” como conocimientos de 
“segunda clase”.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

45

En este punto, es importante traer a análisis la categoría de 
interculturalidad para caminar en la dirección de la decolonialidad 
del saber. Correctamente entendida, en el ámbito educativo, 
la interculturalidad reconoce las asimetrías que existen en la 
sociedad y las repercusiones que estas asimetrías tienen en las 
relaciones establecidas entre los distintos actores educativos, con 
la consecuente subordinación de sistemas de conocimientos a 
un único sistema hegemónico de corte eurocéntrico (Rodríguez-
Cruz, 2019). Desde aquí, la interculturalidad en la educación tiene 
como meta construir relaciones igualitarias entre los sistemas 
de conocimiento que entran en contacto en el ámbito social, y 
dotar al estudiantado de una capacidad de análisis crítico de la 
sociedad y de las relaciones desiguales que en ella se construyen 
(Godenzzi, 1997, p. 29).

La interculturalidad reconoce que todas las culturas tienen 
el legítimo derecho a desarrollarse y a generar, desde sus propias 
particularidades y diferencias, la construcción de una sociedad 
común (Rodríguez-Cruz, 2019). Es por ello que el aprendizaje no 
puede darse desde una jerarquía de saberes y conocimientos ni 
desde la unidireccionalidad del proceso educativo, en el que los 
grupos históricamente excluidos y subalternizados aprenden e 
incorporan las lenguas, culturas y epistemologías de los grupos 
dominantes (Walsh, 2010). Cuando “los interculturales” son “los 
otros”, no existe la interculturalidad, pues la interculturalidad 
somos todos/as. 



46

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

2.Políticas Públicas Educativas durante el correísmo   
(2007-2017)

Partiendo del encuadre teórico-analítico de la colonialidad 
del saber, vamos a examinar en qué medida las políticas 
públicas educativas del Ecuador del correísmo, desde el discurso 
teórico-político, han promovido esa descolonización de las 
epistemologías indígenas. 

Para ello, hay que empezar señalando que uno de los 
acontecimientos más importantes de la historia de Ecuador 
durante las últimas décadas ha sido la consolidación del 
movimiento indígena como sujeto político y su capacidad de 
exigir al Estado respuestas a sus demandas. En este proceso 
de consolidación, sus reivindicaciones principales han sido 
tres (Bretón et al., 2001) la tierra, el territorio y la educación. 
Esta educación debe favorecer la reproducción y conservación 
de los elementos sociales, culturales y lingüísticos propios y, a 
su vez, incorporar los mismos elementos de la sociedad nacional 
en el proceso educativo, para lograr un proceso equilibrado de 
interaprendizajes. De aquí, la demanda por una educación que 
sea intercultural y bilingüe. La modalidad educativa intercultural 
bilingüe guarda total coherencia con el reconocimiento del Estado 
ecuatoriano como intercultural y plurinacional en la Constitución 
Política de 2008 (Asamblea Nacional Constituyente, 2008, Art. 1), 
logro de la lucha histórica del movimiento indígena, representado 
por la CONAIE (Confederación de Nacionalidades Indígenas del 
Ecuador). En este nuevo modelo de Estado, la interculturalidad 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

47

y la plurinacionalidad, como principios refundacionales de la 
nación, permitirían acabar con las estructuras de dominación 
colonial y neocolonial por las cuales los grupos subalternizados a 
partir de la categoría de raza (indígenas y afroecuatorianos) son 
subyugados por el poder hegemónico blanco-mestizo.

Dentro de las políticas públicas nos vamos a detener en el 
análisis de los dos elementos más importantes para la educación 
intercultural bilingüe durante el correísmo: la Constitución 
Política del 2008 (Asamblea Nacional Constituyente, 2008) 
y la Ley Orgánica de Educación Intercultural Bilingüe (LOEI, 
Gobierno de Ecuador-Ministerio de Educación, 2011).

2.1.Constitución Política del 2008

La Constitución del 2008, emitida durante el mandato de 
Rafael Correa (2007-2017) y con plena vigencia, establece cambios 
muy importantes para la Educación Intercultural Bilingüe. 

Una de las modificaciones más significativas que incorpora 
la Constitución es la de la promoción de la interculturalidad en el 
sistema educativo nacional, en tanto que derecho de toda persona 
y comunidad -y no solo de los pueblos y nacionalidades indígenas- 
a interactuar con las culturas que integran la sociedad nacional 
(Arts. 27, 28, 343). La transversalización de la interculturalidad 
guarda coherencia con la declaratoria del Estado Ecuatoriano 
como intercultural y plurinacional (Art. 1) y con la eliminación 
de los subsistemas educativos hispano e indígena para constituir 



48

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

un único Sistema Nacional de Educación Intercultural, en cuyo 
paraguas se incorpora el Sistema de Educación Intercultural 
Bilingüe, como se verá de manera más pormenorizada en el 
análisis de la Ley Orgánica de Educación Intercultural (2011).

Otro de los cambios importantes que introduce la 
Constitución tiene que ver con la oficialización de los idiomas 
kichwa y shuar, junto con el castellano y demás idiomas de los 
pueblos indígenas en las zonas donde habitan (Art. 2). Cabe 
señalar, no obstante, la desigualdad lingüística que se deja 
entrever en este articulado, en el que, junto al castellano, aparecen 
escritos los nombres de las dos lenguas indígenas mayoritarias 
en Ecuador -el kichwa y el shuar-, mientras que a las lenguas 
minoritarias se las refiere como “demás lenguas indígenas”. 

Siguiendo con la dimensión lingüística, la Constitución 
dictamina que la lengua principal de educación debe ser la de 
la nacionalidad respectiva y el castellano el idioma de relación 
intercultural (Art. 347, numeral 9), precepto que debe aplicarse 
dentro de la complejidad del mapa lingüístico y étnico del 
Ecuador, integrado por 13 lenguas, 14 nacionalidades y 20 
pueblos indígenas. También la Constitución determina que en 
los currículos de estudio del Sistema Nacional de Educación debe 
introducirse de manera progresiva la enseñanza de, al menos, 
una lengua ancestral (Art. 347, numeral 10). Sin embargo, aunque 
la Constitución fue aprobada en referéndum en el año 2008 y 
establece que es responsabilidad del Estado garantizar el derecho 
de todas las personas a aprender en su propia lengua (Art. 29), no 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

49

se ha observado un impulso a las lenguas indígenas dentro del 
SEIB (Rodríguez-Cruz, 2017ab, 2018a, 2019, 2020, 2021), sino a 
la lengua extranjera (inglés), tanto en este como en el Sistema 
Nacional de Educación (Rodríguez-Cruz, 2018bc).

También es importante hacer referencia a lo ocurrido con la 
Dirección Nacional de Educación Intercultural Bilingüe (DINEIB) 
en el momento en el que se estaba preparando toda esta reforma 
de política pública educativa recogida en la Norma de Normas, y 
que supuso un cambio muy importante para la educación de los 
pueblos y nacionalidades indígenas. La DINEIB era una instancia 
creada por el movimiento indígena dentro del Estado a finales 
de los años 80, que funcionó de manera descentralizada hasta la 
llegada del gobierno de la Revolución Ciudadana. 

La burocratización de algunos profesores y funcionarios que 
fueron sancionados por las comisiones de defensa del Estado2 ; la 
imitación de modelos, teorías y metodologías del sistema educativo 
español; la presión ejercida por el nuevo gobierno, que veía en la 
descentralización de esta entidad un riesgo de balcanización del 
Estado con impacto en la unidad nacional; y la referencia a los 
levantamientos indígenas en los Kukayos3  Pedagógicos de Séptimo 
de Primaria, tachados por el presidente Correa de propaganda 
política de la CONAIE, llevaron a emitir el 18 de febrero de 2009 el 

2. La centralización de la Ley de Carrera docente asignaba la sanción de estos profesionales a los directivos de 
la educación hispana, por lo que la DINEIB no disponía de tribunales propios para sancionar a los trabajadores 
(Montaluisa, 2008). 

3. Libros escolares con los que trabajaban los estudiantes indígenas.



50

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Decreto 1585 por el que se eliminó la administración comunitaria 
de la Educación Intercultural Bilingüe -recogida en los Artículos 
57 de los Derechos Colectivos y 347 de la Constitución y en la Ley 
150 de 1992 (Montaluisa, 2008)-. 

Así fue como la DINEIB perdió su autonomía técnica, financiera 
y administrativa y se convirtió en una Subsecretaría de Educación 
Intercultural Bilingüe, adscrita al Ministerio de Educación. Desde 
este momento, el director de esta nueva entidad y sus funcionarios 
fueron designados por la máxima autoridad nacional -el presidente 
del gobierno- y no por las organizaciones indígenas. 

Asimismo, desde diferentes sectores se criticó la 
burocratización de algunos miembros de la propia dirigencia 
indígena, resaltando que fueron los propios indígenas los que 
no hicieron una buena gestión de la EIB y por ello las escuelas 
indígenas se convirtieron en escuelas hispanas para indígenas 
pobres, donde los alumnos tenían docentes mestizos, docentes 
indígenas mestizados, llevaban uniforme, no hablaban sus propias 
lenguas y negaban su propia identidad (I. Gómez, comunicación 
personal, 3 de julio de 2013). Además, se señalaba que como 
conocedores de la baja calidad educativa de estas escuelas, los 
funcionarios indígenas preferían inscribir a sus hijos en escuelas 
mejores -en escuelas hispanas o en liceos alemanes y franceses- o 
enviarlos al extranjero. Sin embargo, todos estos elementos que 
se critican se reproducen hoy día, más de una década después 
de que la DINEIB perdiera su autonomía y de que la EIB sea 
gestionada por el Estado (Rodríguez-Cruz, 2018c2021).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

51

En definitiva, el SEIB sufrió una serie de transformaciones 
significativas que se recogen en la Constitución y se concretan 
en la Ley Orgánica de Educación Intercultural (2001), como 
veremos a continuación.

2.2. La Ley Orgánica de Educación Intercultural (2011)

Como anunciábamos, una de las modificaciones más 
importantes que incorpora la LOEI (Gobierno del Ecuador-
Ministerio de Educación, 2011) es la creación de un único Sistema 
Nacional de Educación Intercultural del que el SEIB pasa a formar 
parte, a través de la Subsecretaria de Educación Intercultural 
Bilingüe (Arts. 2, 77). Justamente, uno de los motivos por los cuales 
la DINEIB se re-centraliza es la creación de un único sistema en 
el que se debe transversalizar la interculturalidad (Arts. 6, 26,79), 
en consonancia con la declaratoria de Estado intercultural que 
Ecuador introduce en la nueva Constitución.

Por otra parte, la LOEI (2011) también incorpora modificaciones 
importantes en lo relativo a la formación de los docentes de Educación 
Intercultural Bilingüe, competencia que pasa a asumir el Estado 
a través de la Subsecretaría de EIB, a partir de la recentralización 
de la DINEIB (Art. 82). La Ley determina el acceso gratuito de los 
docentes a cursos de capacitación y actualización en materia de EIB 
(Art.10) y establece que los educadores deben atender y evaluar a 
los estudiantes conforme con su diversidad lingüística y cultural 
(Art. 11), por lo que hablar y escribir en la lengua indígena de la 
nacionalidad respectiva (Art. 78) y acreditar su dominio (Art. 94) se 



52

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

convierten en requisitos esenciales para el ejercicio del magisterio 
en esta modalidad educativa. 

Otra modificación importante tiene que ver con el currículo 
del nuevo Sistema Nacional de Educación Intercultural que, como 
tal, debe incorporar la interculturalidad, la plurinacionalidad y la 
diversidad cultural como ejes vertebradores.

Mientras que, para el SEIB, la Ley determina la elaboración de 
un nuevo modelo curricular de EIB para la Amazonía (Apliquemos 
el Modelo del Sistema de Educación Intercultural Bilingüe 
(AMEIBA)) y para el resto del país (Modelo del Sistema de Educación 
Intercultural Bilingüe (MOSEIB)), tomando como referente el 
modelo curricular previamente elaborado por la DINEIB para 
todas las regiones. En el marco del SEIB, la Ley dispone que ambos 
modelos curriculares deben ser aplicados conforme a las lenguas y 
culturas de los pueblos y nacionalidades indígenas y, a partir de ellos, 
deben desarrollarse complementaciones curriculares adaptadas a 
las especificidades de cada pueblo y nacionalidad (Arts. 6 y 78). 
Asimismo, y en consonancia con el principio de interculturalidad, 
el currículum de Educación Intercultural Bilingüe debe estar 
integrado por el currículo nacional y el currículo de EIB (Art. 92). 
Sin embargo, la Ley no enfatiza que también el currículo nacional 
debe incorporar los elementos sociales, culturales, económicos, 
ecológicos y políticos de los pueblos y nacionalidades indígenas, 
en respuesta a la transversalización de la perspectiva intercultural, 
en la que tanto insiste a través de estas herramientas de política 
pública educativa. En este sentido, parece que la interculturalidad 
es cosa de “los otros”. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

53

También la LOEI decreta la creación del Instituto Nacional 
de Evaluación Educativa para garantizar la calidad de la educación. 
La Ley establece un procedimiento de autoevaluación para las 
escuelas y otro para los auditores, quienes deben realizar una 
evaluación externa según los estándares de calidad determinados 
por el gobierno (Arts. 67, 68,69). No debe perderse de vista que 
estos estándares de calidad responden al modelo educativo 
hispano-occidental, lo que contradice el planteamiento de un 
supuesto Sistema Nacional de Educación llamado intercultural. 
De aquí, que muchas escuelas comunitarias que desarrollaban 
modelos educativos indígenas fueran clausuradas por el 
correísmo por no superar esa evaluación, que siguió estándares 
hispano-occidentales (Rodríguez-Cruz, 2018bc).

Lo mismo puede señalarse con la evaluación de 
instituciones de Educación Superior indígenas, como fue el caso 
de la Universidad Amawtay Wasi, clausurada en 2013, al haber 
sido construida con lógicas educativas adaptadas a la realidad 
y a las necesidades de los pueblos y nacionalidades indígenas. 
Llama mucho la atención que, en el mismo año en el que el 
correísmo cerraba la Amawtay Wasi, directamente vinculada a 
las cosmovisiones indígenas, construyera cuatro universidades 
de excelencia de cuño eurocéntrico, estando dos de ellas dirigidas 
a la explotación de la matriz productiva: la universidad Yachay en 
la Sierra y la universidad IKIAM en la Amazonía. 



54

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

3. De la teoría a la práctica de la política pública educativa

A continuación, se presenta un análisis etnográfico del 
desarrollo de la “Educación Intercultural Bilingüe” durante el 
correísmo, para examinar en qué se concreta la práctica de la 
política pública educativa y hasta qué punto este régimen político 
promovió la descolonización de los pueblos indígenas a través del 
sistema educativo.

Los datos que se exponen corresponden a un trabajo de 
campo desarrollado en los años 2013, 2014 y 2015 en cinco 
escuelas de Educación Básica (de 1° a 10° grado, de 5 a 14 años de 
edad), ubicadas en comunidades indígenas de las regiones Sierra 
y Amazonía. Estas escuelas son: escuela José Ignacio Narváez, 
comunidad de San José de La Bolsa, parroquia Miguel Egas 
Cabezas, cantón Otavalo, provincia de Imbabura, región Sierra; 
unidad del Milenio Cacique Tumbalá, comunidad de Zumbahua, 
parroquia de Zumbahua, cantón Pujilí, provincia de Cotopaxi, 
región Sierra; escuela Pacha Quilotoa, comunidad de Rumipamba, 
parroquia de Guangaje, cantón Pujilí, provincia de Cotopaxi, región 
Sierra; unidad del Milenio Sumak Yachana Wasi, comunidad de 
Colimbuela, parroquia de Imantag, cantón Cotacahi, provincia 
de Imababura, región Sierra; Centro Educativo Comunitario 
Río Villano, comunidad de Bellavista, parroquia de Canelos, 
cantón Pastaza, provincia de Pastaza, región Amazonía. Los 
estudiantes inscritos en escuelas de la región Sierra pertenecen 
a la nacionalidad kichwa; los de la Amazonía se adscriben a las 
nacionalidades achuar, andoa, kichwa-amazónica, shiwiar, shuar, 
waorani y zápara. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

55

Para la obtención de los datos en el terreno se aplicaron 
las técnicas de análisis documental de los libros escolares y 
de otros materiales extracurriculares, observación con y sin 
participación en procesos áulicos y extra-áulicos y entrevistas 
semiestructuradas con docentes (34) y estudiantes (82). Con base 
en los datos obtenidos a través de estas técnicas, expondremos 
los resultados siguiendo los siguientes rubros: currículum  
-contenidos y lengua de comunicación e instrucción-, formación 
docente y adaptación micro curricular de los contenidos de 
estudio a las especificidades de la nacionalidad indígena dada. 
Como podrá notarse, las imágenes presentadas tienen una baja 
calidad. Lo anterior es debido a las duras condiciones de vida de 
los pueblos indígenas en las comunidades, mismas en las que se 
desarrolló el trabajo de campo. Los registros de los materiales 
escolares debieron tomarse mediante fotografía a falta de otros 
medios técnicos en las comunidades -suministro eléctrico, 
copiadoras, escáner, etc.-. 

3.1. Currículum: contenidos y lengua de comunicación 
e instrucción

El análisis documental de los libros escolares con los que 
los estudiantes indígenas desarrollan el proceso de enseñanza-
aprendizaje pone de manifiesto que el contenido de estos 
materiales está fundamentalmente integrado por epistemes 
de base eurocéntrica, en los cuales de manera predominante 
se presentan modos de vida urbanos hispano-occidentales. Así 
lo señalan también los propios estudiantes indígenas, cuando 



56

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

afirman que “lo que mostran [muestran] los libros es más bien 
de la ciudad, cómo le hacen allá en la ciudad” (Comunicación 
personal, febrero de 2015).

Lo anterior ha sido corroborado en las diferentes materias de 
estudio -Ciencias Naturales, Matemáticas, Lengua y Comunicación, 
etc.-. En el caso de la materia de Ciencias Sociales, si bien se 
incorporan algunas referencias a determinados aspectos sociales 
y culturales de los pueblos indígenas, estas se presentan de forma 
aislada y marginal. Estos elementos no son representativos de la 
interculturalidad ni de la transversalidad que esta perspectiva 
debe tener en el conjunto del currículo escolar. 

Por su parte, en la materia de Matemáticas llama la atención 
la predominancia, no solo de contenidos de estudio de base 
eurocéntrica, sino también de técnicas de enseñanza-aprendizaje 
de estas características, frente a la inexistencia de conceptos e 
instrumentos propiamente indígenas como la Taptana (Figura 
2.1). La Taptana es un instrumento de cálculo prehispánico 
encontrado en la provincia ecuatoriana de Cañar, que permite 
realizar grandes cálculos mediante el empleo de granos y piedras 
colocados en sus casilleros y agujeros. En kichwa significa 
“contador de números” (Montaluisa, 2006). 

Estudios realizados desde la Etnomatemática demuestran 
que este instrumento, al contrario del método occidental, no se 
basa en la memorización de contenidos, sino en “el razonamiento 
lógico, la activación del pensamiento y la verificación concreta 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

57

de los resultados” (Alquinga, 2018, p. 124), ya que promueve el 
desarrollo de los procesos de enseñanza-aprendizaje desde la 
identificación con la propia cultura (Castro, 2014).

Sería altamente pertinente incorporar este instrumento 
indígena en los procesos matemáticos de enseñanza-aprendizaje 
que se desarrollan en el currículum del Sistema de Educación 
Intercultural Bilingüe y del Sistema Nacional de Educación, que 
se presume intercultural. 

Figura 2.1: Taptana Cañari
Fuente: Tun y Montaluisa, 2014, p. 2.



58

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Sin embargo, lo que se encuentra es el método de enseñanza-
aprendizaje eurocéntrico basado en la memorización, como se 
señala en los propios materiales escolares. El siguiente registro 
lo ilustra claramente:

Figura 2.2: Unidad Didáctica 4. Matemáticas
Fuente: 	 Cuarto de Educación General Básica. Libro del 
alumno. Ministerio de Educación-DINEIB, p. 79

En lo que respecta a la lengua de comunicación e instrucción 
en la que se sustenta el proceso educativo, el castellano es la 
lengua predominante en los materiales escolares oficiales 
y en todos los procesos de enseñanza-aprendizaje áulicos y 
extraáulicos observados. La lengua indígena de la nacionalidad 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

59

correspondiente queda soterrada en los procesos educativos 
indígenas, contraviniendo las determinaciones establecidas por 
la política pública durante el correísmo. Ilustra lo anterior uno de 
los registros realizados en el libro de Séptimo de Educación Básica 
de la materia de Lengua y Comunicación (Figura 2.2), en el que 
se ofrece una amplia explicación de la historia del español, que se 
abre con la referencia “La vida de nuestro idioma”. Al contrario, las 
13 lenguas indígenas que existen en Ecuador no son históricamente 
referenciadas ni explicadas en los mismos términos. 

 

Figura 2.3: Unidad didáctica. Lengua y Comunicación
Fuente: Séptimo de Educación General Básica. Libro del 
alumno. Ministerio de Educación-DINEIB, p. 54



60

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Figura 2.4: Unidad didáctica. Lengua y Comunicación
Fuente: Séptimo de Educación General Básica. Libro del 
alumno. Ministerio de Educación-DINEIB, p. 55

Se observa en la figura 2.4, una clara articulación entre 
colonialidad del saber y colonialidad lingüística, por cuanto las 
epistemes indígenas y sus lenguas originarias correspondientes 
son claramente anuladas. En esta colonialidad lingüística se 
evidencia la idea de cuál es el conocimiento válido y verdadero y 
cuál es la lengua válida para transmitirlo (Albán, 2010; Cuestas-
Caza, 2018; Garcés, 2007; Veronelli, 2016). 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

61

Junto al énfasis de los materiales escolares en el valor y 
en la historia del español como lengua “nacional”, se observa 
el énfasis en el valor y la historia de la música “nacional”. Para 
ello, se hace referencia a los “géneros que delatan las raíces 
mestizas e indígenas de nuestra población”. Sin embargo, los 
materiales escolares vuelven al eurocentrismo cuando ofrecen 
una explicación histórica de la música en occidente y omiten la 
referencia a la historia de la música indígena y a la diversidad 
musical e instrumental -tanto indígena como afroecuatoriana- 
existente en el país, como puede verse en el siguiente registro:

 

Figura 2.5. Unidad didáctica. Lengua y Comunicación
Fuente: Séptimo de Educación General Básica. Libro 
del alumno. Ministerio de Educación-DINEIB, p. 61



62

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Figura 2.6. Unidad didáctica. Lengua y Comunicación
Fuente: Séptimo de Educación General Básica. Libro del 
alumno. Ministerio de Educación-DINEIB, p. 63

Las lógicas educativas registradas durante el correísmo en 
las instituciones educativas demuestran que, desde este régimen 
político, se entiende que ni los conocimientos ni las lenguas 
indígenas son válidos ni, en su caso, verdaderos, lo que constituye 
una clara demostración de la colonialidad lingüística y de la 
colonialidad del saber.

3.2. Formación docente

El planteamiento curricular, tanto en términos de contenido 
como de lengua de instrucción, está en completa sintonía con 
la deficiente formación del personal docente que desarrolla su 
actividad magisterial en escuelas indígenas. La planta docente de 
las escuelas etnografiadas está integrada por maestros mestizos 
e indígenas, quienes no han sido formados en interculturalidad. 
Como los propios docentes afirman, “no sé qué sea eso de la 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

63

interculturalidad” (Comunicación personal, abril de 2015). Ello 
ha llevado a registrar una evidente ausencia de la perspectiva 
intercultural en los planteamientos y metodologías pedagógicas 
desarrolladas por los docentes, tanto mestizos como indígenas. 

Respecto al bilingüismo, los docentes mestizos no han 
recibido la enseñanza de la lengua indígena de los estudiantes 
de los que son responsables. Por lo anterior, los procesos 
educativos por ellos liderados siempre transcurren en español. 
Algunos de estos docentes tratan de aprender palabras indígenas 
de sus propios estudiantes y señalan, justamente, la falta de 
herramientas para poder responder al bilingüismo:

En el tiempo que he estado aquí en la escuela, pues, a 
través de los alumnos he aprendido muchas palabras. Pero claro, 
palabras sueltas no vale. Pero yo les digo a los niños ‘ustedes me 
enseñan y yo me siento ahí en su puesto y ustedes me enseñan’ y 
ellos hacen así y yo aprendí así palabras sueltas. Pero, por ejemplo, 
yo digo, yo sentiría que si aprendo cuando yo estoy escuchando 
que hablo y digo ‘ay, qué está diciendo’ y yo no puedo decir eso y 
yo no puedo aprender si un niño me dice una palabra suelta por 
ahí y... eso para mí no es aprender. Pero es que las bases están mal 
dadas en la Universidad. Y el gobierno no nos ha obligado, como 
un requisito obligado no. Lo que sí dijeron es que nos daban un 
plazo, no me acuerdo si era de cuatro años, para que aprendamos 
el kichwa, el año anterior dijeron eso. Pero de ahí saber que al 
menos ahora, antes en la educación bilingüe llamaban a cursos, 
pero ahora eso ya no hay. Yo pienso que hasta es falta de nosotros 



64

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

mismos no haber buscado la manera de aprender porque trabajar 
en una institución y no saber el idioma es duro, porque hay veces 
que tengo que estar preguntando...’, ¿qué le digo, cómo tengo que 
pronunciar esto?’ (Comunicación personal, marzo de 2014).

En cuanto a los docentes indígenas, pese a que estos sí son 
bilingües (lengua indígena-español), principalmente imparten 
su enseñanza en castellano y solo emplean la lengua indígena 
para ofrecer explicaciones del contenido objeto de estudio a 
algún estudiante que no lo entiende en español. Como determina 
la política pública, el proceso debe darse completamente a la 
inversa: la lengua indígena debe ser siempre la lengua principal 
de instrucción y comunicación. Cuando a los docentes indígenas 
se les interpela del por qué no ofrecen la enseñanza en lengua 
indígena, recurrentemente contestan que “ya le aprenden en la 
casa” (Comunicación personal, 30 de abril de 2015).

Esta misma lógica castellanizante es la que se transmite y 
refuerza a través de los libros de texto escolares y de las propias 
actividades que confeccionan los docentes -mestizos e indígenas- 
como se verá a continuación.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

65

3.3.Adaptación microcurricular de los contenidos de estudio 
a las especificidades de la nacionalidad indígena dada

El desconocimiento de las culturas y cosmovisiones indígenas 
entre los docentes mestizos impide la realización de adaptaciones 
microcurriculares de los contenidos de estudio a la realidad de vida 
de los estudiantes, tal y como determina la normativa anteriormente 
analizada; las actividades complementarias que preparan estos 
docentes están sesgadas hacia la episteme occidental-eurocéntrica. 
Por ejemplo, en una de las escuelas, el docente cubría estas 
actividades mediante la proyección de películas de las industrias 
Disney y Pixar en asignaturas como Educación Estética. El docente 
llevaba su propia televisión, un reproductor de DVD y películas 
animadas de las industrias referidas y tomaba la corriente de la “casa 
del profesor”, una pequeña vivienda destinada a su alojamiento y 
la única que contaba con electricidad en toda la comunidad. Estas 
películas vienen recomendadas como actividades en las páginas 174 
y 175 del libro de texto del alumno para la asignatura de Lengua y 
Literatura de 3º de Básica.

En el caso de los docentes indígenas, estas adaptaciones 
micro curriculares sí tienen pertinencia, ya que estos docentes 
se enculturaron y socializaron en el seno de las culturas de sus 
pueblos y nacionalidades indígenas de pertenencia. Por ejemplo, 
en algunas escuelas andinas se observó la creación de una 
chacra  en la que los estudiantes sembraban algunos alimentos 
de producción comunitaria, como habas, papas y mellocos. 
Estas y otras actividades micro curriculares están directamente 



66

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

conectadas con las realidades comunitarias y las cosmovisiones 
indígenas, como muestra el siguiente registro en el diario de 
campo.  Sin embargo, todas ellas se confeccionan y desarrollan 
en castellano.

Estamos en clase de Ciencias Naturales. La maestra dice que 
vamos a salir al campo. Nos vamos. Los niños se sientan en círculo y 
la maestra empieza a explicar las características del terreno. Habla 
sobre las plantas endémicas de la zona, del tipo de producción 
agrícola, de cuál es la época de siembra, qué tipos de frutos se 
siembran, qué enfermedades tiene la producción y cómo las curan 
los campesinos. Ahora habla de la época de cosecha. Habla de los 
abuelos, que son los más sabios de las comunidades por su edad y 
saben todo sobre el campo. Toda la clase transcurre en castellano 
(Diario de campo, mayo de 2014).

A pesar de la pertinencia que muestran las actividades 
microcurriculares elaboradas por docentes indígenas en términos 
de contenidos, la falta de herramientas disponibles para la 
enseñanza intercultural impide el planteamiento de un diálogo 
de interaprendizajes entre los universos cognitivos con los que 
los estudiantes indígenas entran en contacto. Lo mismo ocurre 
en el caso de los docentes mestizos, ya que tanto estos como 
los indígenas recibieron su formación magisterial en escuelas 
y universidades que ofertan planes y programas hispano-
occidentales y son, en sí mismas, centros de reproducción de la 
colonialidad del saber. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

67

4. Conclusiones

Pese a la retórica del reconocimiento y del derecho a la 
diferencia que impregna los marcos discursivos de las políticas 
públicas del correísmo, este estudio demuestra una reproducción 
de la colonialidad del saber gestada en el vaciamiento de categorías 
tan importantes para el avance hacia una sociedad descolonizada 
como las de interculturalidad y plurinacionalidad.

Dentro de las reformas que el correísmo desarrolló en 
materia de política pública educativa, la recentralización de 
la DINEIB y su pérdida de autonomía técnica, financiera y 
administrativa ha supuesto uno de los principales retrocesos 
respecto al avance logrado por el movimiento indígena en su 
lucha por la EIB y la construcción de un verdadero Estado 
intercultural y plurinacional. La pérdida de autonomía de la 
DINEIB ha supuesto la pérdida de un espacio político muy 
importante para los pueblos y nacionalidades indígenas, quienes 
desde esta instancia desconcentrada ejercían el derecho a decidir 
autónomamente en su propia educación. Lo anterior contraviene 
claramente el principio de plurinacionalidad y el derecho de 
autonomía y libre determinación, sobre todo, porque esta pérdida 
de autonomía se produce justo cuando el Estado ecuatoriano se 
declara intercultural y plurinacional.

Como evidencia el análisis de dos de los elementos más 
importantes de estas políticas durante el régimen de Correa 
-la Constitución Política (2008) y la LOEI (2011)- el sistema 



68

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

educativo se somete a importantes cambios para avanzar hacia 
una educación intercultural y bilingüe; sin embargo, el ambicioso 
marco normativo no es correspondido con una realidad de grandes 
vacíos y redefiniciones de la colonialidad de las epistemes y lenguas 
indígenas. Esta es reproducida tanto en las escuelas que registran 
población indígena, como en escuelas que registran población 
blanco-mestiza. En sí misma, esta distribución segregacionista de 
la población en escuelas “para indígenas” y “para no indígenas” 
impide de manera contundente una posible descolonización de la 
sociedad, así como el avance hacia una verdadera interculturalidad.

Por lo demás, el análisis de la realidad educativa que se 
vive en las escuelas “interculturales bilingües” pone en evidencia 
los mecanismos por los cuales se reproduce la colonialidad del 
saber. Tanto la formación de los docentes como los currículos 
escolares, en términos de contenido y lingüísticos, revelan la 
preeminencia de epistemologías occidentalocéntricas que son 
transmitidas mediante el castellano. Tanto las epistemologías 
como las lenguas indígenas son desbancadas de los materiales 
escolares y de la formación reglada de los docentes que trabajan 
con población indígena. Si bien algunos de los docentes 
indígenas presentan estrategias pedagógicas más coherentes 
con el universo simbólico, social y cultural de los estudiantes, no 
tardan en hacerse evidentes el sesgo lingüístico castellanizante y 
la ausencia de la perspectiva intercultural en los planteamientos 
educativos. Por todo lo dicho, puede afirmarse que las políticas 
públicas del correísmo reproducen la colonialidad del saber.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

69

REFERENCIAS 

Albán, A. (2010). Racialización, violencia epistémica, colonialidad 
lingüística y re-existencia en el proyecto moderno/colonial 
Colombia. En C. Mosquera Rosero-Labbé, C. Rodríguez Garavito y 
A. Laó-Montes (Eds.) Debates Sobre Ciudadanía y Políticas Raciales 
En Las Américas Negras (pp. 197-221). Editorial Universidad 
Nacional de Colombia. 

Alquinga, M. (2018). La enseñanza-aprendizaje de la matemática a 
través de la taptana. Anales de la Universidad Central del Ecuador, 
1(376), 113-128.

Asamblea Nacional Constituyente de Ecuador (2008). Constitución 
Política del Ecuador 2008. http://www.oas.org/juridico/pdfs/
mesicic4_ ecu_const.pdf 

Bretón, V. y Del Olmo, G. (2001). Educación bilingüe e interculturalidad 
en el Ecuador: algunas reflexiones críticas. En P. Dávalos (Ed). 
Yuyarinakuy: “Digamos lo que somos, antes que otros nos den diciendo 
lo que no somos”. Una minga de ideas (pp. 101-105). Editorial Abya-
Yala.

Castro, J. (2014). Taptana Cañari (Taptana Nikichik). Comunicación 
presentada en el XII Coloquio Regional de Matemáticas y II 
Simposio de Estadística. Universidad de Nariño, Colombia

Castro-Gómez, S. y Grosfoguel, R. (2007). Prólogo. Giro decolonial, 
teoría crítica y pensamiento hetárquico. En S. Castro-Gómez y 
R. Grosfoguel (Eds.) El Giro Decolonial. Reflexiones para una 
Diversidad Epistémica más allá del Capitalismo Global (pp. 127-
167). Iesco,Pensar,Siglo del Hombre.

Cuestas-Caza, J. A. (2018). Runashimi: (de)colonialidad, poder y 
resistencia. FAIA, 7 (31), 1-11. 

De Sousa Santos, B. (2007). Beyond abyssal thinking. From global lines 
to ecology of knowledges. Eurozine (20 abril 2020) https://www.
eurozine.com/beyond-abyssal-thinking/

https://www.eurozine.com/beyond-abyssal-thinking/
https://www.eurozine.com/beyond-abyssal-thinking/


70

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Escobar, A. (2003). Mundos y Conocimientos de Otro Modo: El 
programa de investigación de Modernidad/Colonialidad 
latinoamericano. Tabula Rasa, 1, 51-86.

Garcés, F. (2007). Las políticas del conocimiento y la colonialidad 
lingüística y epistémica. En Castro-Gómez y R. Grosfoguel (Eds.) 
El giro decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá 
del capitalismo global (pp. 217-242). Siglo del Hombre, Universidad 
Central, Instituto de Estudios Sociales Contemporáneos, Pontificia 
Universidad Javeriana, Instituto Pensar.

Gobierno de Ecuador-Ministerio de Educación (2011), Ley Orgánica de 
Educación Intercultural (LOEI) http://diccionario.administracion 
publica.gob.ec/adjuntos/2loei.pdf 

Godenzzi, J. (1997). Equidad en la diversidad. Reflexiones sobre 
educación e interculturalidad en los Andes y la Amazonía. En 
J. Calvo-Pérez y J. C. Godenzzi (Eds.). Multilingüismo y educación 
bilingüe en América y España (pp. 19-30). CBC.

Grosfoguel, R. (2001). La descolonización del conocimiento: diálogo 
crítico entre le visión descolonial de Frantz Fanon y la sociología 
descolonial de Boaventura de Sousa Santos. En A. Vianello y B. 
Mañé (Eds.). Formas-Otras: saber, nombrar, narrar, hacer (pp. 97-
108). CIDOB. 

Lander, E. (Comp.). (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismo y 
ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas. CLACSO. 

Mignolo, W. (2008). La opción descolonial. Letral, 1, 4-22.

Montaluisa, L. (2006). Ñuqanchiq Yachai (Nuestra Ciencia). Gráficas 
Arboleda.

Montaluisa, L. (2008). Trayectoria histórica de la educación 
intercultural bilingüe del Ecuador. En C. Vélez Verdugo (Ed.).  
Educación Intercultural Bilingüe y Participación Social (pp. 47-77).  
CARE Internacional Ecuador/Contrato Social por la Educación 
Ecuador. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

71

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder: Cultura y conocimiento 
en América Latina. En W. Mignolo (Ed.). Capitalismo y geopolítica 
del conocimiento: El eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el 
debate intelectual contemporáneo (pp. 117-131). Ediciones del Signo.

Quilaqueo, D., Quintriqueo, S., Torres, H. y Muñoz, G. (2014). Saberes 
educativos mapuches: aportes epistémicos para un enfoque de 
educación intercultural. Chungara, 46 (2), 271-283. 

Rodríguez-Cruz, M. (2021). Colonialidad del saber y dominación 
epistemológica. Aportes etnográficos para un análisis de la 
Educación Intercultural Bilingüe en el Ecuador del correísmo. 
Chungara, 53 (4), 705 – 719.

Rodríguez-Cruz, M. (2020). Familia migrante, escuela y comunidad en 
los Andes equinocciales: continuidades y cambios en la identidad 
cultural. ÍCONOS, XXIV (68), 191-210.

Rodríguez-Cruz, M. (2019). Interculturalidad y educación intercultural 
bilingüe. Vacíos y desafíos en Ecuador. En M. Osuna Rodríguez y 
M. Rivera Mateos (Eds.). Educación, sociedad e interculturalidad (pp. 
7-31).  Universidad de Córdoba. 

Rodríguez-Cruz, M. (2018a). Construir la Interculturalidad. Políticas 
educativas, diversidad cultural y desigualdad en Ecuador. ÍCONOS 
– Revista de Ciencias Sociales. 60, 217-236.

Rodríguez-Cruz, M. (2018b). Educación intercultural bilingüe, 
interculturalidad y plurinacionalidad en el Ecuador. Luchas y 
experiencias del movimiento indígena: desde Dolores Cacuango hasta la 
Revolución Ciudadana. Vol. I. Abya-Yala, Fundación Pueblo Indio del 
Ecuador, Ministerio de Educación-DINEIB.

Rodríguez-Cruz, M. (2018c). Educación intercultural bilingüe, 
interculturalidad y plurinacionalidad en el Ecuador. Políticas 
educativas de la Revolución Ciudadana: teorías y realidades. Escuelas 
comunitarias y Unidades del Milenio. Vol. II. Abya-Yala, Fundación 
Pueblo Indio del Ecuador, Ministerio de Educación-DINEIB.

Rodríguez-Cruz, M. (2017a). Unidades del Milenio, Educación 
Intercultural Bilingüe y (des) igualdad en el acceso a la educación 
en Ecuador. Un análisis desde la investigación etnográfica. RUNA, 
archivo para las ciencias del hombre, 38 (1), 41-55.



72

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Rodríguez-Cruz, M. (2017b). Interculturalidad, plurinacionalidad y 
Sumak Kawsay en Ecuador. La construcción de un nuevo modelo 
de estado a través de la educación intercultural bilingüe: discurso y 
realidad. Perfiles Educativos. XXXIX (157), 70- 86.

Stavenhagen, S. (1963). Clases, colonialismo y aculturación. América 
Latina, I(IV), 63-104.

Tun, M.  Montaluisa, L. O. (2014). La Taptana. Encyclopaedia of the 
History of Science, Technology, and Medicine in Non-Western 
Cultures, 1-9. https://bit.ly/3jdqn5O

Veronelli, G.A. (2016). Sobre la colonialidad del lenguaje. Universitas 
Humanística, 81, 33-58. 

Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y educación intercultural. En 
J. Viaña Uzieda, L. Tapia Mealla y C. E. Walsh (Eds.). Construyendo la 
Interculturalidad Crítica (pp. 75-96). CAB-Instituto Internacional de 
Integración del Convenio Andrés Bello.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

73

SOBRE LA AUTORA

Marta Rodríguez Cruz. Licenciada y Doctora 
en Antropología Social por la Universidad de 
Sevilla. Maestra en las especialidades de Es-
tudios Americanos; Educación; Cooperación 
Internacional y Desarrollo; y Derechos Huma-
nos, Interculturalidad y Desarrollo por distin-
tas universidades andaluzas. Posdoctora en 
Antropología Social por el Instituto de Inves-
tigaciones Antropológicas de la Universidad 
Nacional Autónoma de México (UNAM). Se 
ha desempeñado como docente en la Univer-
sidad de Sevilla, en el CEAS-Unidad Ciudad 
de México y en la UNAM, en niveles de licen-
ciatura y posgrado. Ha realizado estancias de 
investigación internacionales en prestigiosas 
universidades e institutos de Inglaterra (Cam-
bridge), Ecuador (FLACSO), México (INAH, 
IIA-UNAM) y Argentina (CONICET). Miembro 
del grupo de investigación GEISA (Grupo para 
el Estudio de las Identidades Socioculturales 
en Andalucía), del Seminario Universitario de 
Estudios sobre Desplazamiento Interno, Mi-
gración, Exilio y Repatriación (SUDIMER) y 
del Sistema Nacional de Investigadores (Nivel 
1), e investigadora afiliada al Departamento 
de Antropología, Historia y Humanidades de 
FLACSO-Ecuador. Es docente-investigadora 



74

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

del Departamento de Antropología Social de la Universidad de 
Sevilla y coordinadora del Diplomado “Niñez y Adolescencia Mi-
grante en las Américas” y del Seminario Internacional “Niñez, 
Adolescencia y Juventud Migrante. Retos y Necesidades de Nues-
tro Tiempo”, participados por distintas sedes de la UNAM en Mé-
xico, Estados Unidos y España y por las Universidades de Sevilla 
y Córdoba. Ganadora de varios premios sobre educación, inter-
culturalidad y pueblos indígenas, desde hace varios años viene 
estudiando los procesos migratorios, educativos y de salud de la 
niñez y la adolescencia en contextos de alta exclusión, desigual-
dad y diversidad cultural en España, Ecuador y México, países en 
los que ha realizado trabajos de campo prolongados con pobla-
ción indígena y no indígena.



75

CAPÍTULO 3

EDUCACIÓN INTERCULTURAL EN CHILE: PEDAGOGÍAS ENTRE 
EL TERRITORIO Y EL AULA⁵ 

Guillermo Williamson C.
Universidad de La Frontera

Não vivemos apenas sobre a Terra. Somos filhos e filhas da Terra.
Melhor ainda, somos a porção da Terra que num momento avançado de sua evolução e com-

plexidade começou a sentir, a pensar, a amar e a venerar.

A casa comum, a espiritualidade e o amor
Leonardo Boff. ⁶

5. Agradecimiento: Investigación “Educación en los Territorios Rurales de Chile: Un panorama actual 
descriptivo-analítico”. (2022-2024) Universidad de La Frontera. DIUFRO DI22-0031.
6.  Boff (2017, P. 47).



76

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Resumen

Hay una contradicción básica en la educación de niños(as), 
jóvenes y adultos en territorios donde coexisten diversas culturas: 
la diferencia de propósitos, curriculums, pedagogías, lenguas, 
creencias, entre lo que y como se enseña y aprende en la escuela 
y en el territorio y entre quien educa. Cada cual tiene sus propias 
dinámicas formativas. Hay una institucionalidad de hegemonía 
escolar de poder cultural y una vivencia que la resiste de modo 
sistemático no escolar. Pero hay un tercer espacio de intersección 
y comunicación: el de la educación intercultural. No es ni uno ni 
el otro, es distinto, es espacio del encuentro, del diálogo, a veces 
de fusión sincrética o comunicación bilingüe, estudiada desde 
cualquiera de los espacios y no en sí misma. 

A partir de investigaciones y sistematizaciones de muchas y 
variadas experiencias educativas interculturales proponemos que 
el curriculum comunitario transite hacia el escolar como camino 
para una educación intercultural que se enriquezca desde diversas 
fuentes culturales de saber, pero que adquiera un sentido en sí 
mismo. La educación intercultural es el territorio de aprendizaje 
intercultural que se constituye y enriquece desde diversas 
fuentes culturales, pedagogías y metodologías que se potencian, 
reconstruyen y recrean en un nuevo escenario pedagógico.

Palabras clave: Educación, Interculturalidad, Territorio, 
Pedagogía, Experiencias.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

77

1. Introducción⁷ 

Si hay una complejidad en la época actual, al mismo tiempo a 
escala global como local, es la de la interculturalidad. Sostenemos 
que la interculturalidad es un campo educativo, social, político, 
económico, lingüístico, espiritual particular, diferente al de la 
cultura occidental de fundamentos judeocristianos y racionales 
laicos y a las de las otras culturas particularmente de los pueblos 
indígenas y tribales. 

Es un campo de relaciones sociales, societales y de 
aprendizajes especiales y particulares, con identidad y calidad 
propia, con características de funcionamiento y construcción de 
lenguajes y sentidos particulares a ella. Consideramos que es en 
la comunidad donde se puede vivir la interculturalidad y es en la 
educación que hace dialogar la escuela y el territorio, en relaciones 
horizontales, de respeto mutuo, de aprendizaje común, de diálogo 
y producción cooperativa del conocimiento, donde se puede 
vivir auténticamente la interculturalidad. Esa es la educación 
intercultural en territorios de aprendizajes interculturales 
(Williamson, 2017) a la que nos referimos, sin conclusión, sino 
con el “levantamiento” de ideas para una reflexión activa que lleve 
a la movilización pedagógica pacífica, amorosa, constructiva de 
infancias, juventudes y adultos dialogantes y sujetos de derechos 
que los ejercen cooperativa y transformadoramente.

7. Este capítulo se inscribe en el marco del “Programa Kelluwün: Educación, Intercultu-
ralidad y Desarrollo” (Proyecto EXS21-0016, 2021); y del Magister en Educación, ambos 
de la Universidad de La Frontera, Chile.



78

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

2. La Interculturalidad

La educación intercultural emerge como un campo propio 
de acción pedagógica cuando interactúan teniendo como condición 
la intersección en un espacio pedagógico y cultural particular: la 
educación oficial dominante con la educación social de los territorios, 
los lenguajes formales del sistema educacionales y las lenguas 
maternas cotidianas de las familias, cuando se combinan -en el 
individuo y el curriculum- el carácter de las relaciones sociales 
de aprendizaje de las instituciones escolares y aquellas propias a 
las familias y comunidades. Estos dos mundos no son lo mismo, 
bajo ningún parámetro o indicador que se intente asimilar en su 
totalidad uno a otro. Comparten muchas dimensiones propias a la 
existencia humana pero sus bases espirituales más profundas los 
diferencian, sus lenguajes, sentidos y valor de la memoria colectiva, 
significados de la identidad.

Al revisar bibliografías en buscadores masivos o académicos 
referidas a educación intercultural bilingüe (EIB) o educación 
intercultural (EI), verificamos que la cantidad de publicaciones 
es muy significativa, a escala mundial, en diversos idiomas. Al 
acotar a un país como Chile, si bien se reduce obviamente la 
cantidad, el número de publicaciones no es menor. Sin embargo, 
en esos grandes repositorios de contenidos culturales producto 
de investigaciones, sistematizaciones, experiencias, materiales 
elaborados hay una gran diversidad de conceptos que se confunden 
entre sí o lo hacen con los lectores, incluso con autores y autoras 
(Williamson, 2004). A veces se confunde educación indígena con 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

79

educación escolar gestionada por comunidades, o se confunde la 
EIB con la EI. Se habla de Proyectos Educativos Institucionales 
Interculturales como si fuesen Proyectos Educativos Indígenas 
(como si en el mundo indígena existiera esta definición, lo que es en 
sí una oposición). Se han buscado fórmulas que intentan resolver 
esta contradicción básica entre educación escolar oficial (estatal 
o privada) con contenidos, gestión o pedagogías autogestionadas 
por comunidades indígenas, tales como educación intercultural 
en contextos indígenas, educación de base indígena en contextos 
interculturales escolares. 

En fin, este es un debate aún abierto y difícil de resolver. 
La educación indígena tiene su propia lógica, lengua, sentido, 
propósitos, fundamentos, curriculum, pedagogías, historia, 
relaciones sociales de aprendizajes establecidos en la memoria 
ancestral de los pueblos, enraizados en los territorios: son 
experiencias autogestionadas libremente en territorios 
comunitarios-naturales, asociados a un buen vivir (kümen 
mogen), a la naturaleza y a la autonomía de gobernanza de 
los territorios (Consejo de Educación Mapuche Azeluwam; 
Williamson; Caniuqueo y Pérez [Editores], 2012). 

Por su parte, la educación escolar tiene otras raíces, se sustenta 
en otras espiritualidades, ideologías o creencias, tiene un carácter 
oficial desde el estado, una organización y conceptualización 
pedagógica racional, pero, sobre todo, en una sociedad neoliberal 
como la chilena, privatizada en su esencia y estructurada 
mercantilmente en torno a la movilidad del dinero azuzado por 



80

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

la competencia: reproduce en su estructura, financiamiento y 
hegemonía cultural, los fundamentos esenciales neoliberales 
postergando aquellos propios de un liberalismo democrático y 
excluyendo pensamientos socialistas, populares e indígenas. 

Una es o debería ser o haber sido en lengua originaria y la 
otra en español. Pero en el interior de la primera hay dinámicas 
modernizadoras, sincréticas, que se han adaptado o han apropiado 
categorías, contenidos, metodologías de la hegemónica; en la 
segunda, hay resistencias, teóricas y prácticas, conceptuales y 
metodológicas, al modelo dominante desde los pensamientos 
alternativos, críticos, liberadores, socialistas, convertidos en 
prácticas transformadoras e innovadoras que la aproximan en 
algunos aspectos a las pedagogías indígenas, también adaptando 
o apropiando algunos de sus planteamientos y actos educativos. 

Una cuestión interesante y que no trataremos aquí, pero 
que no puede ser desconsiderada en el caso específico del pueblo 
mapuche, es que en el trasfondo cultural y político-institucional 
de los sistemas educacionales están institucionalidades u 
organizaciones del poder de gobernabilidad de la comunidad 
general, opuestos de modo radical (de raíz). La sociedad occidental 
y nacional de Chile se ha organizado desde una noción de 
nación con identidad, lengua, institucionalidad y territorio, una 
modalidad democrática del Estado y una noción de ciudadanía 
que resulta de la de nación; al contrario, el pueblo mapuche no 
contaba con un estado que centralizara decisiones, autoridad o 
gobierno común, en ninguna escala de poder sobre las familias 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

81

y comunidades más allá de las propias de estas. Se organizaba 
en términos absolutamente descentralizados: en lof o aiyarehues, 
que estructuraban familias amplias, de varias generaciones, con 
ancestrales comunes y diversos vínculos de relación con otros lof 
o aiyarehues en sus territorios. 

Entonces, cabe preguntarse: ¿cómo dialoga el centralismo 
con la descentralización? ¿Cómo dialoga el Estado con la 
autodeterminación? ¿Cómo dialoga el Estado con la sociedad 
indígena? Al final, en lo profundo de la educación intercultural, se 
halla el interés político, educacional y de las sociedades nacional 
e indígenas, de encontrar una respuesta práctica, de convivencia 
y creación de comunidad, a esta cuestión de gobernabilidad, 
política y sociedades institucionalizadas y aquellas que son 
regidas por sus propias normas, valores, condicionamientos 
territoriales y costumbres enraizadas en la memoria e identidad 
de origen ancestral. 

Es una cuestión que deberá analizarse en otro espacio de 
estudio, pero que aquí se consigna como un determinante de 
sustrato profundo de las tensiones y contradicciones propias a 
encuentros de culturas diversas, que buscan encontrar espacios 
interculturales de diálogo y cooperación.

No hay como asimilar una pedagogía a otra de forma absoluta. 
Las diferencias e imposibilidades no están en las pedagogías sino 
en los fundamentos más profundos, espirituales, organizadores 
de la vida social colectiva de ambas (y entre todas las familias 



82

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

culturales), que hacen difícil la plena unidad y unificación 
en un solo pensar y actuar educativo: las grandes y diversas 
comunidades culturales en el mundo se han mantenido por 
milenios y se mantendrán muchos más con sus identidades 
espirituales definitorias. Han buscado diálogos, convivencia, 
encuentros, cooperación, ecumenismo… pero no unificación. 
La interculturalidad como campo propio de conocimiento y 
acción educativa y cultural, política y social, es el gran desafío 
de este y el siguiente siglo.

Aunque occidente y sus culturas judeo-cristiana y racional, 
en tiempos de globalización capitalista neoliberal, crea que el 
libre mercado, la democracia, la secularización del Estado y los 
derechos humanos, serán capaces de producir una comunidad 
cultural unificada a nivel mundial, ello no será totalmente 
posible, pues son las creencias espirituales el cimiento más 
sólido y profundo en el mundo cultural y natural de las grandes 
familias culturales: la interculturalidad es el gran desafío de hoy 
y el futuro (Habermas y Ratzinger, 2007). Marx planteaba que 
el socialismo sería posible cuando el capitalismo y sus fuerzas 
productivas e intelectuales se hayan expandido a todo el mundo 
y que en definitiva el comunismo unificará a todos los seres 
humanos consigo mismos, el mundo y el trabajo, al constituirse 
como sujetos, no en la historia sino como constructores de ella 
(Sanmartín, 2013) pero ello desconoce –por razones que no 
analizaremos aquí- el grado de resistencia e independencia de las 
culturas, lenguas y espiritualidades en territorios de identidad, 
reproducción y existencia colectiva. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

83

De alguna manera, un modo de enfocar la interculturalidad 
y permitirla, sería seguir los ejemplos y tesis políticas no 
ortodoxas, creativas, contextualizadas, de Salvador Allende, Lula 
da Silva, José Carlos Mariátegui, de un modelo social democrático, 
de igualdad y justicia social (el Socialismo es su opción) pero “a la 
chilena”, “a la brasileña”, a la “indigenista latinoamericana” y no 
según manuales o normas afirmativas de verdades que prescriben 
el pensar y actuar. 

Finalmente, no habrá unificación cultural, social y 
económica, puesto que, si la economía también es cultura, la 
infraestructura es también superestructura (Fanon, 2017) por lo 
que no será posible la interculturalidad sin un cambio social y de 
concepción de la construcción de la materialidad y espiritualidad 
de la historia, sin la presencia dignificante y creadora del trabajo 
humano cooperativo, sustentable, no predatorio de la naturaleza. 

Otra perspectiva plantea que la interculturalidad no sería 
posible pues ya fue superada por la hiperculturalidad producida 
por la democracia que, en un contexto de globalización capitalista, 
altamente tecnologizada, superando las relaciones interculturales, 
multiculturales, transculturales en una nueva forma de vivir la 
cultura, ahora a escala global (Han, 2018); este interesante enfoque 
supone la expansión profunda, global y total del capitalismo 
desconociendo la permanencia de millones de comunidades que 
mantienen, resisten y defienden sus lenguas, creencias y modos 
de vida, sustentadas en procesos productivos locales basados en 
principios económicos de mercados centrados en el intercambio 



84

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de valor de uso y de reciprocidad, de cooperación y sustentabilidad, 
de supremacía de lo colectivo por sobre lo individual.

En este contexto y siguiendo estos breves esbozos de 
ideas que asumimos y consideramos ciertas, nos preguntamos 
si, por ejemplo, los pueblos indígenas y tribales, el budismo o 
el hinduismo, consideran la superación del individuo por la 
comunidad tal como la entenderíamos en el debate progresista 
y socialista de superación de la desigualdad, la exclusión, el 
neoliberalismo; o, en otro ámbito, en el temporal histórico, 
si la noción de progreso tan cara a la modernidad o de avance 
inevitable a la utopía colectiva del pensamiento revolucionario, 
tendría validez en sociedades en que el centro de la existencia 
está en una buena vida en el aquí y ahora. 

Sólo será la interculturalidad en la comunidad como el 
espacio común y compartido que hay que construir, con paciencia, 
confianza, respeto mutuo, para que dialoguen los pueblos, 
culturas, comunidades en todos los ámbitos de la vida social, 
colectiva, construyendo categorías comunes de conversación 
otorgándole contenidos a ellos. 

La Humanidad y cada sociedad, cada sistema educacional, 
requiere enriquecerse desde diversos paradigmas, lenguajes, 
creencias, estéticas, modos de vida, especialmente en tiempos 
de globalización, de tecnologías de información y comunicación, 
sino libre y universal, con mayores posibilidades que nunca en la 
historia de la humanidad de conectar personas y colectivos, pero 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

85

también de populismos, del renacimiento del negacionismo de 
los horrores provocados por grupos humanos, de la afirmación 
violenta del fundamentalismo cultural, religioso, nacional, social. 

La educación intercultural es una opción histórica para 
construir conceptos, categorías, estrategias pedagógicas, 
didácticas, proyectos educativos en definitiva, en que la educación 
juegue un papel central en la construcción de las comunidades 
locales y territoriales donde se pueda ir construyendo y viviendo 
la unidad de la diversidad de quienes habitan y conviven en 
ella, con la naturaleza y sus distintas formas de vida: construir 
comunidad entre comunidades sin negar la identidad de cada 
una y la diversidad entre todas es el desafío al que debe contribuir 
la educación intercultural.

Aquí surgen algunas cuestiones claves. 

La pedagogía juega un papel sustancial al construir desde 
la infancia una capacidad de respeto mutuo por las distintas 
creencias y modos de vida, de aprendizaje de diversas lenguas 
de modo que se valoren todas, de trabajo productivo físico e 
intelectual en la naturaleza, de uso de tecnología antigua y digital. 

La existencia y praxis de los que denomino “dialogantes 
interculturales” es clave: entre las distintas culturas que se sitúan, 
una frente a la otra, son actores, individuales o sociales, que 
han vivido en ambas, que manejan las lenguas, que gozan de la 
confianza de las autoridades y miembros de las comunidades; su 



86

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

vida probablemente ha sido o será trágica (así parece mostrarlo 
la historia, desde la Malinche en México al desorejado en Chile o 
los bucaneros en el Caribe), mas, son necesarios para iniciar las 
primeras confianzas que puedan irse construyendo en el tiempo. 
Es posible pensarlos no en categorías de traición o traidores/as 
a alguna cultura o comunidad, sino en clave positiva, de puente 
entre dos orillas diferentes de un mismo río en la educación 
y pedagogía. Pueden ser los/as educadores comunitarios, 
ancestrales, populares indígenas en territorios de (des)encuentros 
culturales, lingüísticos, económicos, culturales, ambientales. Son 
sujetos, actores sociales claves, para los intercambios culturales, 
lingüísticos, conceptuales, espirituales. 

Como son tan importantes, deben ser cuidados, bien 
tratados, sin obligarles a renunciar a sus identidades, lenguas 
o espiritualidad, dándoles conocimiento y reconocimiento a su 
valiente generosidad. No reemplazan a las autoridades formales, 
oficiales, tradicionales, reconocidas, poderosas que son las que 
negocian y llegan a parlamentar y acordar proyecciones y límites, 
pero pueden jugar un papel central, sobre todo en los primeros 
momentos de las aproximaciones tentativas de conocimiento. 
Este tema lo hemos tratado en otra oportunidad ⁸ por lo cual no nos 
extenderemos aquí sino avanzaremos hacia lo que nos interesa: la 
construcción de espacios de conversación y construcción cultural 
específicamente interculturales, en experiencias concretas 

8. Ponencia “Dialogantes interculturales. Talentos para una Sociedad y Educación Inclusivas: 
reflexiones desde la existencia”. IV Congreso Internacional Gestión del Talento, Lanzarote, 
España. 2015.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

87

de aprendizaje, en territorios de aprendizajes interculturales 
existentes y de construcción permanente, inédita y diversa. 
(Williamson, 2017).

3. Contexto indígena en Chile

Desde el Censo de 2017, a pesar de ir en constante aumento 
desde los años 90, la población indígena en Chile no ha tenido 
mayores variaciones, resultando 2.185.792 de personas que se 
autoidentificaron como indígena, lo que equivale al 12.8% de la 
población total del país (17.076.076). El pueblo mapuche es el 
más numeroso entre ellos (casi 1.800.000 personas), seguido 
del pueblo aymara (156.000 personas) y el pueblo diaguita 
(88.000 personas). El 91% de los indígenas se encuentran entre 
estos tres pueblos, el otro 9% se distribuye entre los otros 6 
pueblos reconocidos legalmente⁹. Destaca la tendencia respecto 
al incremento sostenido de la población urbana indígena por 
sobre la rural, que arroja un 87.8% frente a un 12.2% que habita 
en zonas rurales. (Mamo, 2021, P. 367). Además, hay una cantidad 
de chilenos no cuantificada, no censada, que reconoce en sus 
ancestros presencia indígena, lo que en cierto sentido les hace 
establecer un vínculo familiar ancestral que los incluye en alguna 
medida en una categoría mestiza asociada a sus dos referentes 
culturales: indígena y “español”.

9. Rapa nui (0,4%), Likan antay (1,4%), Quechua (1,6%), Colla (0,9%), Kawéskar (0,1%), 
Yagán o Yámana (0,1%), Otro (1,3%). Instituto Nacional de Estadísticas. Censo 2017.



88

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En Chile hay seis lenguas habladas en distintas zonas del 
país y distintos grados de uso cotidiano, todas con riesgo de 
desaparición, pero con políticas lingüísticas de recuperación: 
aymara, quechua, rapa nui, kawésqar, yagán y mapudungun. 
El Ministerio de Educación10 señala que las principales 
problemáticas identificadas respecto del estado de las lenguas 
indígenas son: la falta de status de las lenguas, el contexto de 
habla y comunicación, falta de espacios de uso y posibilidades 
de uso, funcionalidad más allá de lo local o familiar y el que el 
castellano sea la lengua oficial de comunicación y enseñanza, (art 
30, nº2, letra “d”, LGE) desplazando a una posición subordinada 
a las lenguas originarias, tanto en la educación formal como en 
la informal. A ello se agrega una serie de condiciones internas 
a las comunidades y pueblos como la autodiscriminación, la 
desmotivación para entregar conocimientos de la lengua materna 
a las siguientes generaciones, contextos locales adversos al uso 
de las lenguas o a las propias comunidades, la disminución de 
personas hablantes y falta de apoyos externos para promocionar 
la lengua indígena en la economía, trabajo, formación profesional. 
Finalmente, también hay un problema de información, pues se 
desconoce con algún grado de certeza la magnitud de uso y habla 
de las lenguas para cada pueblo y territorio. 

Dado este contexto, la interculturalidad es claramente un 
campo en que se relacionan de modo desigual dos sistemas de 
conocimiento, dos fuentes de saberes, dos lenguas en las cuales 

10. https://peib.mineduc.cl/lenguas-originarias/situacion-de-lenguas-originarias/ 
(Recuperado: 14.11.2021)



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

89

una (el castellano) ha sido y es hegemónica y excluyente de la 
segunda (la de los pueblos indígenas específicos). En consecuencia, 
la desigualdad que afecta a los pueblos indígenas respecto del 
resto de la sociedad, en prácticamente todos los campos de 
indicadores de la planificación o estudios oficiales, del saber 
académico, de las propias consideraciones de los pueblos y, de la 
participación del poder político y social11 , a diversas escalas. En 
definitiva, la desigualdad estructural se expresa en la educación 
y relación entre lenguas, en desmedro de los pueblos que, como 
condición de su sobrevivencia y resistencia luchan por derechos 
formales asegurados por el Estado.

Por ello es necesario sistematizar y aprender de algunas 
experiencias desarrolladas en el campo intercultural que, 
con diversos grados de éxito, han intentado avanzar en la 
escala local, en acciones pedagógicas, que permitan generar, 
reconstruir, debatir y difundir descubrimientos conceptuales y 
metodológicos que, por su vez, permitan ir definiendo propósitos, 
objetivos, contenidos, metodologías, límites y posibilidades de 
diseños pedagógicos, de programas educativos, de curriculums 
interculturales, prácticos y viables en diversos territorios.

11. En la actual Convención Constituyente de Chile se asignaron 15 cupos reservados 
para los 9 pueblos indígenas reconocidos oficialmente. La primera Presidenta de la 
Convención es una educadora, lingüista y militante indígena mapuche, Dra. Elisa Lon-
cón A.  Ello –según este autor- constituye un avance importante en la presencia visible 
y vinculante de los pueblos originarios.



90

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

4. Educación Intercultural: aprendizajes desde 
experiencias significativas 

Como Línea de Educación Intercultural del Departamento 
de Educación, de modo propio, en cooperación con organizaciones 
indígenas (mapuche), con el Ministerio de Educación, con 
unidades de la propia universidad, con diversos órganos 
estatales, organizaciones no gubernamentales, fundaciones 
internacionales, redes universitarias de educación intercultural, 
hemos desarrollado, desde el año 2000, una amplia y extensa 
actividad intercultural en campos muy diversos de investigación, 
eventos académicos, publicaciones, sistematizaciones, asesorías 
o apoyos a organizaciones indígenas, especialmente en el sur 
de Chile, teniendo como eje la interculturalidad, más que el 
desarrollo indígena o el de la sociedad hegemónica en particular.

Seleccionamos las experiencias por su realización en 
Territorios de Aprendizajes Interculturales (Williamson, 2017), 
es decir, en territorios locales, comunales, comunitarios o 
educacionales, en los cuales se encuentran y desencuentran la 
cultura ancestral mapuche, con su lengua y creencias espirituales 
y la cultura hegemónica, propiamente chilena, de base judeo-
cristiana y lengua española.

Seleccionamos algunas experiencias que muestran una 
diversidad de posibilidades metodológicas que se abren a la 
educación intercultural. Las hemos seleccionado y organizado 
según características que nos interesa destacar en cada una, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

91

desde el punto de vista académico, fundamentadas en la idea 
de que la sistematización de experiencias es uno de los modos de 
difundir la producción de conocimiento, que tiene como finalidad 
la acción transformadora de la sociedad y su educación (Santibañez 
y Álvarez, 1996).

Referimos    a  continuación, entonces, breve y descriptivamente, 
algunas acciones que hemos llevado a cabo en las últimas décadas, 
como ejemplos indicativos de algunas y diversas líneas de acción 
educativa interculturales.

Investigación acción participativa intercultural (iap-i)12 

A través de una metodología de Investigación Acción 
Participativa (IAP) de carácter Intercultural (IAPI) (Williamson, 
2002) entre los años 2000 y 2005, se realizó un proyecto 
denominado “Gestión Participativa en Educación-Kelluwün) con 11 
comunidades mapuche y una ciudad en la Comuna de Ercilla, Región 
de La Araucanía. El proyecto consideraba el uso del mapudungun 
(lengua propia del pueblo mapuche), monitores de las comunidades,  
acciones de recuperación y revitalización de la lengua, memoria, 
ceremonias y espacios de espiritualidad. Esta Comuna tiene una 

12. Proyecto de Investigación + Desarrollo: Experiencias Innovadoras de Gestión Participativa 
en Educación. (Proyecto Gestión Participativa en Educación-Kelluwün). FUDEA/Universidad 
de La Frontera/Municipalidad de Ercilla/Fundación W.K.Kellogg´s Proyecto Iniciativa 
Comunidad de Aprendizaje, concursado a nivel latinoamericano (I Fase, con F. W. K.Kellogg´s: 
1999-2002; II Fase con IIPE/UNESCO-Buenos Aires: 2003-2004). Proyecto DIUFRO Nº 
00/116.
Proyecto de Extensión Permanente: Kelluwün: 1999-2009 una década apoyando la 
educación, interculturalidad y comunidad local de Ercilla. (2009) (PEP 031/2009).



92

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

significativa población indígena (51% según el Censo de 2017), por 
tanto el proyecto de IAPI se realizó efectivamente en una comuna 
distribuida de modo más o menos igual entre población indígena 
(fundamentalmente rural) y no indígenas (fundamentalmente 
urbana o habitante de villorrios), es decir, en un contexto territorial 
intercultural. A través del proceso de investigación las comunidades 
(“lof”, agrupación de familias próximas físicamente, con ancestros 
comunes), desde la familia a cada lof, en mapudungun, definen y 
plantean al estado local y regional, desde la base, sus problemas, 
prioridades de solución, aportes propios y demandas. (Williamson 
et al., 2005; Neirotti et al., 2004)

Cada proceso de investigación duraba aproximadamente 7 
meses y culminaba en un Cabildo Comunal en que se presentaban 
al conjunto de comunidades, a las organizaciones sociales de la 
ciudad, a las autoridades de los gobiernos local y regional, como 
de la Corporación Nacional de Desarrollo Indígena (CONADI) y a 
académicos de la Universidad de La Frontera. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

93

Investigación en sala de clases 13 en escuelas 
interculturales  (2007-2019) 

Se trata de una experiencia de investigación formativa, 
en diferentes asignaturas del curriculum de educación básica 
(a partir de 5° año), enseñanza media humanista-científica y 
técnico-profesional, de personas jóvenes y adultas (EPJA), en los 
cuales los estudiantes son los protagonistas de las investigaciones: 
definen los problemas, temas y preguntas de pesquisa, hacen 
lo diseños de investigación, elaboran los instrumentos de 
recolección de información (en general encuestas), realizan el 
trabajo de campo (aplicar las encuestas a la población definida), 
tabulan la información, la analizan y elaboran las conclusiones. 
Luego presentan los resultados en un Congreso anual que se 
realiza en la Universidad ante un promedio de 200 alumnos, 
sus profesores, estudiantes de la universidad e invitados. Entre 
2007 y 2019 se desarrollaron un promedio de 22 investigaciones 
anuales, de 18 establecimientos educacionales, con cerca de 600 
estudiantes y 25 profesores por año. 

13 Proyectos de Investigación: Proyecto Nuestra Escuela Pregunta Su Opinión-NEPSO. 
Proyecto de I+D. Ação Educativa, Universidad de La Frontera. (2005 a la fecha). Proyecto 
FID08-0001 
Metodología de Investigación en Sala de Clases: el impacto en el desarrollo personal y 
profesional de los docentes. (2016-2018) Universidad de La Frontera. DIUFRO DI16-
0046.
Construcción de indicadores y evaluación de resultados de aprendizaje del proyecto 
educacional Nuestra Escuela Pregunta Su Opinión-NEPSO Polo Chile. (2012-2013) 
Universidad de La Frontera. Proyecto DIUFRO  DI12-0040



94

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Entre los establecimientos encontramos varios de educación 
básica en comunidades indígenas de Ercilla y otros lugares 
de alta presencia mapuche, participaron liceos de enseñanza 
media con una proporción significativa de estudiantes mapuche 
próxima o superior al 50% del total de estudiantes y en EPJA un 
Centro perteneciente a una organización de mujeres comuneras 
del territorio local; esos proyectos se han desarrollado en una 
diversidad de temáticas, modalidades institucionales, formatos 
pedagógicos, integraciones curriculares (Williamson et al., 2015), 
la mayoría en español pero algunos en mapundugun completo o 
en ciertas partes de la investigación. 

Esta metodología debate la posibilidad de que un 
instrumento de investigación, como es la encuesta de opinión, 
pueda ser aplicada en aulas en contextos interculturales, tanto 
por su origen en el paradigma cuantitativo positivista, como por 
su distanciamiento respecto de los procesos de conversación 
que caracterizan la producción de conocimiento indígena. Esas 
críticas son correctas desde una pedagogía indígena propia y 
auténtica, pero, nuestra opinión -basada en el análisis de 20 
proyectos presentados en los Congresos NEPSO, incluyendo 
algunos de contextos monoculturales con temas indígenas y 
de conversaciones con profesores/as de proyectos en contextos 
mapuche e interculturales-, es que en un contexto educativo 
intercultural, en territorios interculturales como son las escuelas 
y muchos espacios sociales de (des)encuentros culturales, la 
investigación formativa, en sala de clases, con encuestas de opinión 
complementada por otros instrumentos de pesquisa, es válida 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

95

como un medio más de aprendizaje de conceptos y competencias 
necesarias para la mejor comprensión de temáticas de interés 
social o ciudadana, de aprendizajes disciplinarios, del trabajo 
cooperativo, del conocimiento del paradigma científico occidental, 
pero también como una fuente de producción de información 
y conocimiento sobre la propia comunidad, de los territorios 
indígenas, de las problemáticas de las comunidades (Williamson, 
2019). Además, otorga una relevancia al papel del docente como 
investigador co-protagonista con los estudiantes, lo que hace que 
los educadores conozcan mejor a los estudiantes, sus comunidades 
y los principales problemas locales que oprimen a las familias y 
territorios para promover, en esos espacios interculturales, tareas 
transformadoras (Williamson y Hidalgo, 2019). 

Hoy, con las nuevas Bases Curriculares recientemente 
aprobadas por el Ministerio de Educación14 , proponen -entre 
varias sugerencias y opciones obligatorias didácticas- que 
la educación considere la enseñanza basada en proyectos o 
problemas a la que nosotros agregamos basada en preguntas 
(ABP - con las tres acepciones), siguiendo principios de Paulo 
Freire (2013). La didáctica de investigación en sala de clases, con 
enfoque ABP, permite el protagonismo de estudiantes indígenas 
-en nuestro caso mapuche- conociendo su territorio en un 
proceso de formación ciudadana.

  14 https://www.curriculumnacional.cl/614/articles-241604_recurso_pdf.pdf



96

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Formación de educadoras/es tradicionales ancestrales 
que dictan la asignatura lengua y cultura indígena 
(Consejo de Educación Mapuche Azeluwam; Williamson, 
Caniuqueo y Pérez [Editores], 2012). 

La reivindicación histórica indígena -en el campo 
intercultural y no en el propio- es el de que la cultura y lengua 
indígena tengan presencia en aquellos establecimientos que están 
en territorios indígenas o en contextos de influencia indígena y 
que, por otra parte, los niños, niñas y jóvenes tengan acceso a 
la educación escolar de calidad a que tienen derechos todos los 
habitantes del país. 

En el primer caso -el que nos interesa ahora- es fundamental 
la formación de educadoras (en una alta proporción son mujeres) 
de las comunidades ubicadas en los territorios donde se ubican 
los establecimientos educacionales y que puedan enseñar 
eficientemente la asignatura “Lengua y Cultura de los Pueblos 
Originarios Ancestrales”.15  En términos generales esta asignatura 
-que no debatiremos aquí- se desarrolla principalmente en 
educación básica. Entre el año 2005 y el 2020 hemos desarrollado 
un conjunto de cursos y diplomados en educación intercultural 
y en algunos casos, bilingüe, aproximadamente con 800 
educadores tradicionales del sur de Chile (desde La Araucanía 
a Magallanes), que se fueron integrando progresivamente a los 
sistemas escolares mientras se ampliaba la instalación de la 

  15 Decreto Supremo 97 del Ministerio de Educación, 21 de Julio 2020.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

97

asignatura que originalmente se denominó “Lengua y Cultura 
Indígena”.16 Una evaluación del Programa Orígenes mostró que 
en aquellas escuelas en que se combinan alumnos bilingües 
funcionales o al menos incipientes, presencia transversal de 
interculturalidad en el proyecto educativo, y disponibilidad 
de profesionales y con experiencias de educación intercultural, 
tienen buenas condiciones para el aprendizaje de la lengua así 
como de la cultura originaria y alcanzan mejores logros, que 
aquellas en que no se dan estas condiciones (Organización 
de Estados Iberoamericanos, 2009). Pero esta evaluación se 
fundamenta en un supuesto: el éxito de este propósito de interés 
formativo del sistema escolar como del sistema de aprendizaje 
indígena, aparece asociado a “profesionales” de la educación con 
experiencia en educación intercultural. Este supuesto ha sido 
discutido por las comunidades, organizaciones de educadores 
y por nosotros, en general ante el Ministerio de Educación y 
algunos educadores indígenas y no indígenas. 

Pensamos que una educación intercultural efectiva debe ser 
entregada por miembros de las comunidades de los territorios que 
reconocen a esa escuela como propia, sin que el reconocimiento 
oficial de sus estudios sea una condición ni obligatoria ni deseable. 

 16. Cursos de Capacitación en la Asignatura de Lengua y Cultura Indígena a Educadores 
(as) Tradicionales pertenecientes a Establecimientos Educacionales de las Provincias 
de Llanquihue, Osorno, Chiloé, Región de Magallanes, Cursos y Diplomados en La 
Araucanía. 
Proyecto de Extensión: Programa Kelluwün: Educación, interculturalidad y desarrollo 
(2017) EXS17-0259.
Curso de Enseñanza y Aprendizaje de la Lengua Mapuche-Williche para educadores/as 
tradicionales de Río Bueno. Universidad de La Frontera-Municipio de Río Bueno, 2020.



98

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Es un modo de valorar a los sabios y ancianos de los pueblos, de 
recuperar y reivindicar a los/hablantes y guardianes de la cultura, 
a los educadores ancestrales de los pueblos pero, además, tiene 
efectos pedagógicos prácticos: la confianza de los estudiantes en 
sus comunidades, una mejor comprensión al aprender la variante 
o expresión lingüística propia del territorio, recuperación de la 
lengua en el acto de enseñar y de aprender con evidente extensión 
a la comunidad. Además, políticamente, las luchas indígenas 
por su identidad, patrimonio lingüístico y cultural expresado en 
los/as ancianos/as, sabios/as, hablantes, se ve reforzada en la 
escala local al ser reconocidos, los educadores enseñantes en las 
escuelas y comunidades, por el sistema oficial y la comunidad 
propia, al mismo tiempo, en el mismo escenario intercultural. 

Incluso, la formación de educadores tradicionales ancestrales, 
no necesariamente profesionales, en recuperación y aprendizaje 
lingüístico, cultural, pedagógico, curricular, didáctico, es una 
tarea estratégica para avanzar hacia una educación intercultural 
en territorios indígenas o en contextos interculturales, 
o, eventualmente es un proceso/tiempo de formación de 
educadores/as que, eventualmente y en otro contexto histórico-
pedagógico, puedan llevarse a cabo experiencias interculturales 
autogestionadas indígenas con programas propios. La opción 
no debe ser la profesionalización, entendida como título 
profesional de profesor o profesora, sino como reconocimiento 
del Estado a un saber lingüístico, cultural y pedagógico ancestral, 
desarrollado en los territorios y complementado con formación 
en esos tres campos a través de cursos, diplomados u otras 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

99

acciones formativas, validadas por organizaciones indígenas y 
desarrolladas formalmente en cooperación con universidades, 
con sede de rectoría en los territorios, especialmente estatales. 

Estas actividades y sus certificaciones deben ser 
reconocidas por el Estado (Ministerio de Educación) en 
condiciones laborales y pedagógicas, semejantes a la de un/a 
docente, para la asignatura que enseñan.

Validación de estudios de educadores tradicionales 17

El cumplimiento del derecho a la educación (en Chile, 12 años 
de escolaridad) de educadoras de la asignatura Lengua y Cultura 
Indígena es fundamental para avanzar en un proceso formal 
de educación curricular y pedagógica que permita prepararse 
en nuevas herramientas didácticas a las ya conocidas desde los 
sistemas de enseñanza propias de las comunidades. La educación 
de personas jóvenes y adultas (EPJA) es, en general, invisibilizada 
en los distintos campos o modalidades de la educación y casi 
absolutamente en el de la educación intercultural. 

En el año 2012 realizamos una experiencia de formación 
de educadores tradicionales orientado a la validación de 
estudios, que debería haber durado tres años, para cumplir con 

 17.  Programa de Acompañamiento para la Validación de Estudios de Educadores 
Tradicionales de las Regiones del Bio Bio, La Araucanía, Los Ríos y Los Lagos. (2012) 
Ministerio de Educación-Universidad de La Frontera-Proyecto Kelluwün Educación, 
Interculturalidad y Desarrollo.



100

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

la enseñanza básica y/o media, y que finalizó con los exámenes 
correspondientes al primer año, por una bien intencionada 
pero errada decisión ministerial. Si bien esta no debería ser 
una condición sine qua non para la formación y el desarrollo 
docente de los educadores tradicionales, es necesario que se 
considere para asegurar su derecho a la educación, fortalecer el 
reconocimiento a su función desde la comunidad no indígena 
que -respetando las formas educativas y calidad de los pueblos 
indígenas- igual valora la formación educativa formal y facilitar 
procesos administrativos del estado, pero, por sobre todo, para 
facilitar la formación y reconocimiento estatal de competencias 
que les permita participar activa y cooperativamente en el diseño 
y desarrollo curricular integrado, articulado con otras asignaturas, 
multigrado, que deberían ser apropiados a la enseñanza de la 
lengua y cultura indígena en la escuela intercultural. 

La validación de estudios requiere de una serie de cambios 
en el proceso, tiempo, lenguajes, modalidad e instrumentos de 
evaluación, para facilitar este proceso formativo, su resultado y 
acreditación final. En nuestra experiencia, la descontextualización 
del proceso, de la evaluación, de los resultados y su complejidad 
extrema, hicieron difícil que el proyecto -muy necesario- pudiera 
realizarse como estaba previsto originalmente.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

101

Formación intercultural de educadoras, asistentes y 
educadoras de lengua y cultura indígenas de educación 
parvularia 18

La formación intercultural de Educadoras y Asistentes 
de Párvulos es cada vez más estratégica considerando que el 
nivel de transición II (previo al 1° de educación básica) es de 
oferta obligatoria, aunque no lo es la asistencia para los niños 
y niñas. Durante tres años generamos procesos formativos para 
educadoras, asistentes y profesionales de la Fundación Integra19   
(2017-2019). El primer momento en que el sistema escolar se suma 
a la hegemonía cultural y lingüística opresora de las culturas y 
lenguas indígenas es precisamente el de la educación parvularia, 
porque allí se viven los primeros procesos de socialización 
global que van colonizando los pensamientos, valores, creencias, 
comportamientos sociales, lenguajes y conceptos de los niños 
y niñas, en procesos sutiles, que van siendo asumidos por sus 
familias y comunidades. 

Por ello es necesario generar procesos formativos 
interculturales, asociados a la lengua, la cultura, la didáctica y los 
contenidos culturales a enseñar, de modo que permitan en primer 

18. Proyectos de Extensión: “Programa Yamuwün de Formación Intercultural de 
educadoras y asistentes de párvulos”. (2018, 2019) Proyectos EXS18-0061 y EXS 
19.0067 y “Yamuwün: Cultura y Didáctica Mapuche en el Jardín y el Mundo”. (2017) 
Proyecto EXS17-0375. 
19. Institución de derecho privado sin fines de lucro, que pertenece a la Red de 
Fundaciones de la Presidencia y de dedica a la educación parvularia desde la sala cuna 
a los jardines infantiles, así como a través de modalidades no convencionales.



102

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

lugar el ejercicio del derecho del niño y niña a aprender en su 
primera lengua (materna) que, perdida o no, es la de su pueblo, en 
segundo la capacidad de comunicarse con la otra lengua. Sin duda 
que el debate entre aprendizaje de L1 (español) y L2 (indígena) es 
un absurdo por su lectura individual (correcta) pero que leída en 
colectivo originario e identitario: debía ser al revés. 

En este sentido se requieren Proyectos Educativos 
Interculturales que consideren a lo menos tres medidas 
fundamentales: a) el diseño curricular integrado (no 
asignaturizado) bajo principios interculturales que consideren 
el vocabulario, lenguajes, valores culturales y la naturaleza 
propios del territorio; b) la formación intercultural de los equipos 
de educadores profesionales, técnicos, asistentes y Educadores de 
la Lengua y Cultura Indígena (ELCI)20  o tradicionales para este 
nivel en el caso de los jardines, públicos o privados, que operan 
Vía Transferencia de Fondos (VTF); c) modalidades pedagógicas 
diversificadas: clásicas como la sala cuna o jardines infantiles, con 
proyectos educativos interculturales como los jardines étnicos 
que ha tenido JUNJI o con experiencias no convencionales como 
las que desarrolla la Fundación Integra (Veranadas Pehuenches, 
Jardines sobre Ruedas) o el Programa Conozca a Su Hijo, que 
se ha desarrollado desde la década de los 90 del siglo pasado y 
entrega la responsabilidad educativa intercultural a educadoras 

20. Educadoras de las comunidades financiadas por un convenio entre la Junta Na-
cional de Jardines Infantiles JUNJI y la Corporación Nacional de Desarrollo Indígena, 
CONADI.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

103

comunitarias asesoradas por educadoras de párvulos, mujeres 
mayores con apoyo de mujeres jóvenes, que, en el caso de 
territorios indígenas se privilegia que sean del territorio y en lo 
posible hablantes de modo de aproximarlo lo más posible a la 
cultura originaria con identidad local.

Proyecto educativo institucional con interculturalidad21 

Una cuestión crítica es instalar la interculturalidad, no como 
una dimensión transversal, sino como una característica explícita 
en el curriculum, didácticas, gestión, convivencia, pedagogía en 
general, es el contar con una definición de propósitos, de sellos 
institucionales, de una misión y visión en el lenguaje actual de las 
definiciones ministeriales en el Proyecto Educativo Institucional 
(PEI) del establecimiento. 

No nos extenderemos aquí en ello, hay bibliografía, 
investigaciones, charlas y eventos más que suficientes al respecto. 
Nuestro aporte al conocimiento del tema resultó de una experiencia 
participativa llevada a cabo por una escuela rural completa de la 
comuna de Carahue (Escuela Rural Tranapuente) y sistematizada 
que permitió establecer un PEI sustentado en dos pilares explícitos 
y estratégicos: la biodiversidad y la interculturalidad, emergentes 

21. Proyecto de Investigación: Relaciones entre educación rural y territorios locales: 
el estudio de un caso en Carahue, Región de la Araucanía. Concurso de Proyecto de 
Desempeño Regional Universidad es Territorio UNETE, Universidad de La Frontera. 
Proyecto UNT15-0022. (2015-2017)



104

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de las características culturales del territorio lafquenche, de borde-
río, borde-mar y campo, conformado por comunidades mapuche 
y de pequeños agricultores no mapuche (Williamson et al., 2017; 
Williamson, 2018). 

La posibilidad institucional de “interculturalizar” la escuela 
y su curriculum, en Chile, es que el PEI la considere como un sello 
de identidad, como un principio ordenador de sus propósitos, 
racionalidad y organización. Si el PEI no sustenta, integra e instala 
la interculturalidad, de modo explícito e intencionado, le dificultará 
o no podrá, contar con recursos en los proyectos de mejoramiento 
educativo, ni se organizará según un marco normativo que 
permita una gestión participativa, un curriculum y pedagogías 
contextualizadas, la obtención de recursos que la potencien.

5. El territorio como tiempo y espacio de aprendizaje 
humano intercultural

Desde una perspectiva intercultural hemos aprendido 
en estas experiencias -y en muchas otras- que hay algunas 
dimensiones del quehacer educativo que son relevantes, como 
aportes de los saberes culturales y pedagógicos indígenas -en 
nuestro caso principalmente mapuche- a una comunidad 
educativa intercultural. Hemos presentado brevemente diversas 
estrategias educativas y pedagógicas que -según nuestros 
descubrimientos en la praxis transformadora y participativa 
de educación intercultural en los territorios- permiten avanzar 
en establecer procesos curriculares, pedagógicos, didácticos, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

105

formativos en los que sea posible que lenguajes y contenidos 
culturales, creencias, saberes y prácticas formativas de los 
territorios locales y educacionales locales, puedan no sólo 
encontrarse, sino dialogar y potenciarse mutuamente. 

En la comunidad escolar intersectan actores de su 
propia institución con los de la comunidad local: estudiantes, 
familiares, trabajadores/as e incluso docentes, viven en estas. 
Un establecimiento educacional sin proyecto educativo 
intercultural no reconoce que el territorio ya está presente, a 
través de los miembros de la comunidad que se desempeñan 
o aprenden en él, por eso el desconocimiento o la negación se 
convierten en segregación, violencia institucional, invisibilización 
o represión. Pero, cuando se reconoce y valora el valor del 
curriculum comunitario (contenidos formativos fundamentales 
para la reproducción, resistencia y desarrollo del territorio y 
sus comunidades) y del carácter contributivo al curriculum, 
pedagogía, gestión y convivencia escolar de quienes están 
en la escuela durante unas horas y en la comunidad otras, la 
interculturalidad se hace posible, en algunos lugares en que la 
conciencia moviliza praxis colectivas será más intensa, en otras 
donde la formación en la conciencia y contenidos indígenas son 
precarios, serán más básicos, pero no por ello no interculturales, 
pues este es un proceso permanente e inacabado de cooperación, 
diálogo y construcción cultural desde los encuentros fraternales 
y solidarios de culturas, lenguajes, identidades y creencias 
diferentes, instaladas en espiritualidades e historias grabadas, no 
en la memoria individual (sin excluirla), sino colectivas. 



106

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

La negación de la posibilidad de la interculturalidad se debe 
a la negación de la posibilidad de la unidad humana, con toda 
su diversidad, en la comunidad local para avanzar a la sociedad 
en su conjunto y así recién convertirse en una sociedad de plena 
Humanidad (con mayúscula). 

La interculturalidad es una construcción que demora, 
que requiere de tiempo de todos los colectivos indígenas, 
afrodescendientes, migrantes, colonos, mestizos, refugiados 
en todas sus diversidades de género, creencias, opciones 
políticas e ideológicas. La interculturalidad se construye desde 
el conocimiento mutuo en el acto del trabajo, de la producción 
cooperativa, de la diversión y el placer compartido, de la vida en 
común en la comunidad local. Desde el conocimiento se llega al 
afecto y al amor (robando versos a Gabriela Mistral): éste no surge 
espontáneo cuando se ha crecido y educado en el prejuicio, en el 
odio a veces, en el menoscabo del débil o simplemente del otro, del 
pobre, del indígena, del moreno, del triste, del solo o del enfermo. 
Requiere de un acto de querer conocer al otro y a partir de ahí 
de reconocerlo como un semejante, un prójimo, un próximo, que 
requiere el mismo trato que yo exijo para mí. Una escuela, una 
comunidad educativa, no es inclusiva porque acepta a todos: 
sólo es inclusiva si hace que todos y todas se sientan acogidos, 
queridos, amados, bien tratados, bien cuidados, participando de 
ella, siendo respetados en sus modos de creer, ser, sentir, convivir 
y hacer. Y ello, pedagógicamente debe traducirse en acciones 
formativas, estrategias pedagógicas, planificaciones didácticas, 
modos de gestión participativa y convivencia democrática.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

107

En las experiencias expuestas, destacamos tiempos y espacios 
de aprendizaje y algunos principios pedagógicos emergentes de 
la cultura mapuche, compartidas en diversas acepciones, modos 
y prácticas por otros pueblos y grupos tribales, incluso, por el 
mundo campesino y rural en general y que pueden integrarse, 
articularse, complementarse con el curriculum oficial o real del 
centro educativo que es significativo para la comunidad.

El territorio no es una superficie ni un suelo (un piso, una 
base, un sustento, un plano bidimensional), sólido, líquido o 
aéreo, en el que se ejerce alguna autoridad o en el que se establece 
uno o varios colectivos humanos o de la naturaleza. El territorio 
es un campo de vidas que se interrelacionan, interdependen y se 
modifican mutuamente a través de diversas formas de relación 
social y de poder. En palabras de Paulo Freire el territorio no “es” 
sino que es un “siendo”, un devenir perpetuo. Sin duda que en 
el territorio no desaparecen las clases ni sus enfrentamientos, 
no desaparece el patriarcado y su violencia implícita y explícita 
sin relativismo cultural, no se invisibiliza el ataque del capital 
financiero, extractivista o agroindustrial a la ciudad o los mundos 
rurales: en ningún caso. Pero a ello se enfrentan dos fuerzas 
históricas profundamente enraizadas en el tiempo y espacio de las 
diversas formas de vida: las memorias múltiples y multiplicadas 
colectivamente de los seres vivos y de los aparentemente inertes; 
y las resistencias de la naturaleza y las comunidades humanas 
ante las fuerzas que fuerzan su desaparición. 



108

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En este sentido y dicho en términos de categorías que 
permitan una educación intercultural que se haga cuerpo, alma 
y sentido en los territorios, para todos aquellos que se educan o 
son educados en o por ellos, es que podemos destacar algunos 
aspectos que, desde nuestras praxis participativas, sociales e 
institucionales, constructoras de ideas, ideales y realidades 
pedagógicas en diversos territorios, permiten generar proyectos 
culturales y educativos interculturales. 

Desde la naturaleza emerge el principio de Biodiversidad, esa 
condición de existencia, desarrollo, resistencia y sobrevivencia 
de la naturaleza de la que somos parte como una de sus especies, 
una especie que es capaz de cuidarla autocuidándose o de 
destruirla autodestruyéndose, una especie capaz de crear cultura 
y de comprender el mundo del que forma parte. La diversidad 
de las formas de vida del mundo es, globalmente, la dimensión de 
interdependencia común en la naturaleza que, cultural, social 
y políticamente, denominamos ayuda mutua, reciprocidad, 
cooperación. De Rousseau a Fourier, de Thoreau a Whitman, 
de Kropotkin a Maturana… la diversidad, característica de las 
culturas, se explica en o desde la diversidad de la naturaleza. 

Para las creencias cristianas, base cultural occidental y 
particularmente para la Teología de la Ecología, esta proyección 
de la biodiversidad natural, a la diversidad cultural, corre 
el riesgo de caminar al borde de la herejía panteísta (Berry y 
Clarke, 1997), sin embargo, desde la perspectiva de las culturas 
ancestrales ello no se percibe así: la vida humana y su modo de 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

109

ser, constituyen una forma más de vida en el mundo, una forma 
de vida especial, pero no aparte del mundo natural. 

Expresión de ello es que las lenguas orales tuvieron su origen 
en la escucha y reproducción de los sonidos de la naturaleza. En 
consecuencia, una educación intercultural debe considerar este 
estrecho vínculo matrístico, maternal, umbilical, unitario, entre 
la naturaleza y su variedad de formas de vida, con la vida humana 
entre ellas. De ello se desprende que la relación entre los seres 
humanos, como entre las otras formas de vida en esta perspectiva, 
solo se hace posible en la cooperación y ayuda mutua, en caso 
contrario es una lucha por la destrucción y al final la extinción 
de muchos o todos. 

Culturalmente, la cooperación no puede sino tener, 
como su otra faz necesaria, la del diálogo entre los sujetos que 
conforman una comunidad de vida. Cooperación y diálogo son 
dos condiciones fundamentales y necesarias una a la otra, de la 
educación intercultural. El diálogo freiriano y la conversación 
indígena, como modos de producir conocimiento, organizarlos en 
saberes compartidos y aprender mutuamente, son la condición 
de la comunicación de sentidos y prácticas (bi o multidireccional 
comprehensivamente) que requiere la educación intercultural.

El territorio implica una comprensión del cuerpo en 
armonía consigo mismo y los espacios a los que pertenece: una 
práctica de inserción en el mundo a descubrir, cuidar, proteger 
y proyectar. De alguna manera el cuerpo es el territorio personal 



110

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

-e íntimo- en el tiempo y espacio comunitario, cultural y natural. 
Un territorio con montes, gargantas, profundas grietas y elevadas 
columnas, intersticios, musgos y vida, con colores, olores y sabores, 
con sensaciones y lenguajes propios, con agua y actividad, con 
energía y fuerza, con voz y silencios, con presencia, sombras y 
ausencias. Con biología, química, física y emociones que resultan 
de su interacción con otros, con sentidos atribuidos y rescatados 
desde lo profundo de las memorias colectivas, un territorio que 
crea otros, que siente dolor y placer. Que siempre está siendo y 
es inacabado, que llama -hoy en forma urgente y dramática- a ser 
cuidado y admirado como aquel al que se pertenece.

Walt Whitman reivindica la identidad y memoria del 
cuerpo: “Mi lengua, cada molécula de mi sangre formada por esta 
tierra y este aire. / Nacido aquí de padres cuyos padres nacieron 
aquí y / Cuyos padres también aquí nacieron. / A los treinta 
y siete años de edad, gozando de perfecta salud. / Comienzo y 
espero no detenerme hasta morir”22.

Desde el punto de vista de algunos pueblos indígenas, como 
el Kaqchikel maya, la historia del cuerpo, como una totalidad más 
que una fragmentación, se refiere en el lenguaje a  “historias de 
vida, percepciones, vivencias, poderes, representaciones sociales, 
signos, símbolos, metáforas, bromas, desnudeces, transformación 
del cuerpo, violencia y placeres (…). La corporalidad expresada en 
el lenguaje propio conectada con la naturaleza, con la lógica de la 

22. “Hojas de Hierba” en https://www.zendalibros.com/5-poemas-walt-whitman/



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

111

temperatura frío-caliente, e interrelacionada con la intimidad y 
el respeto son factores y valores que se expresan cotidianamente; 
aun cuando no están ausentes en las familias el sexismo, la 
violencia y la cosificación de los cuerpos y de los pueblos” (Chirix, 
2010, p. 287).

Siendo así nosotros somos territorio en el mundo a través 
de la conciencia, cuidado y presencia del cuerpo. Entonces, 
si somos territorios corporales en el territorio del mundo del 
que formamos parte, la educación intercultural debe educar la 
pertenencia a ellos en la comunidad, la familia, los espacios y 
paisajes hasta lo que alcanza la vista y la imaginación. La educación 
intercultural debe constituirse en una experiencia educativa de 
reivindicación de la corporalidad, de despojo de nociones que 
lo menoscaban en relación con las dimensiones espirituales o 
cognitivas del ser humano, que lo cosifican como un soporte 
de lo principal del ser humano que es lo no-material, que lo 
descuida por la erotización mercantil o la pobreza estructural; la 
educación intercultural debe aprender del movimiento feminista 
especialmente en esta dimensión tan propiamente humana como 
es su corporalización en el mundo. Debe educar en el territorio de 
pertenencia que en definitiva es el del alma, del sentido profundo 
del espíritu que tendrá tanta extensión, profundidad y altura como 
la que el educador, en diálogo y cooperación pedagógica, sea capaz 
de alcanzar y conocer con los estudiantes con que se comunica a 
través de su voz, sus miradas, sus gestos: su cuerpo en movimiento 
y testimonio. Ello empuja a otra consideración: el territorio en el 
cual realizamos nuestra vida y nos re-creamos en cada instante, 



112

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

es un campo de experimentación tecnológica y pedagógica para 
la comunidad educativa, los educadores y estudiantes, en vistas 
a lograr propósitos, objetivos, conocimientos y habilidades de 
formación intercultural propias de las culturas indígenas, de las 
comunidades locales y del curriculum oficial. 

6. Reflexiones Finales

La educación intercultural no es el resultado de instalar 
un nuevo sistema educacional ideal de un día para otro. Nada 
más distante no solo de la realidad de los hechos, que obligan 
a entenderla en el contexto capitalista de las luchas de poder 
social y políticas, de diferenciación, desagregación y desigualdad, 
sino de la propia dinámica compleja, social y política, de su 
construcción. Especialmente por la tarea de conceptualización, 
diseño, planificación e instalación en el curriculum, la didáctica, 
la evaluación, la gestión y convivencia educativa, que no 
depende solo del sistema educacional sino del tipo de sociedad y 
modelo de desarrollo en el cual se inscribe, encuentra sentido y 
funcionalidad y es reconocida y financiada.

Estamos aún en etapas iniciales de instalación de una 
educación intercultural, como un paradigma que no es el de la 
educación indígena ni el de la educación escolar oficial, es un 
tercer modo de entender y llevar a cabo la educación que una 
sociedad democrática, inclusiva, que potencia los aportes de las 
diversidades, promoviendo un desarrollo humano, participativo y 
sostenible, justo y descentralizado. La cuestión es que, a la fecha, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

113

se ha impuesto hegemónica, chilenizadora y colonizadoramente, 
una modalidad educacional: la oficial del Estado chileno, 
desde 1981, bajo un formato privatizador y empresarial. Se han 
invisibilizado, reprimido o negado, todos los otros modos de 
hacer educación en los territorios, para afirmar la dominación del 
modelo escolar propio de una visión universalista, institucional, 
racional o religiosa, mercantilista, de los procesos formativos 
de la sociedad. La educación popular, la educación indígena, la 
educación alternativa, la educación intercultural -y otros enfoques, 
paradigmas o teorías- han quedado fuera de las posibilidades de 
aportar al sistema educativo global, oficial y público.

Empapar la educación escolar de la cultura local del territorio 
y de las grandes familias culturales y lingüísticas próximas a ella 
es una tarea de largo aliento, que ya ha comenzado y que, si no hay 
retrocesos autoritarios en la sociedad, debería evolucionar hacia 
una educación escolar intercultural, en todas sus modalidades 
y niveles, incluso en la educación no escolarizada. Es una tarea 
de construcción de unidad humana en una humanidad que 
crece, se desarrolla, se comunitariza, coopera y dialoga, en las 
comunidades locales donde se vive y se convive en la diversidad 
positiva de las lenguas, creencias, ideologías, actividades 
productivas y laborales, nacionalidades, edades, géneros, afectos, 
luchas no violentas, ayuda mutua en múltiples formatos. Es 
un desafío a los intelectuales comprometidos, a los educadores 
sub-versivos, a los militantes sociales y políticos, a académicos 
epistemológicamente rupturistas.



114

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

REFERENCIAS

Berry, T., Clarke, T., y Dunn, S. (1997).  Reconciliación con la Tierra. La 
Nueva Teología Ecológica. Editorial Cuatro Vientos.

Boff, L. (2017) A casa comum, a espiritualidade e o amor. Editora Paulinas.

Chirix, E. (2010). Ru rayb´äl ri qach´qach´akul. Los deseos de nuestro cuer-
po. Ediciones del Pensativo.

Mamo, D. (2021) El Mundo Indígena 2021. Grupo Internacional de Traba-
jo sobre Asuntos Indígenas (IWGIA).

Consejo de Educación Mapuche Azeluwam; Williamson C., G., Caniu-
queo, S. y Pérez O. I. (Editores) (2012). Pedagogía y saberes Cultu-
rales Mapuche para Educadores Tradicionales. Universidad de La 
Frontera, Asociación Indígena Consejo de Educación Mapuche 
Azeluwam, Corporación Nacional de Desarrollo Indígena-Pro-
grama Orígenes. 

Freire, P. (2013). Por una pedagogía de la pregunta: crítica a una educación 
basada en respuestas a preguntas inexistentes. Siglo XXI Editores.

Habermas, J. y Ratzinger, J. (2007). Dialética da Secularização. Sobre razão 
e religião. Aparecida. Idéias y Letras.

Han, B. (2018). Hiperculturalidad. Herder Editorial.

Fanon, F. (2017). Los Condenados de la Tierra. Txalaparta.

Neirotti, N. y Poggi, M. (Eds.) (2004). Evaluación de Proyectos de Desarro-
llo Educativo Local. Aprendiendo juntos en el proceso de autoevalua-
ción.  IIPE-UNESCO.

Organización de Estados Iberoamericanos (2009). Sistematización de los 
distintos ámbitos de intervención en los establecimientos educacio-
nales del Programa Orígenes. Ministerio de Educación de Chile.

Sanmartín B., I. (2013). El fin de la historia en Hegel y Marx. História da 
historiografia, (12), 100-118.

Santibañez, E. y Álvarez S., C. (Eds.) (1996). Sistematización y Producción 
de Conocimiento para la Acción. CIDE.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

115

Williamson, G. (2002). Investigación Acción Participativa Intercultural en 
Comunidades Educacionales y Locales. Universidad de La Fron-
tera/Proyecto Kelluwün, Temuco. http://bibliotecadigital.ufro.
cl/?a=viewyitem=1316

Williamson, G. (2004). ¿Educación Multicultural, Educación 
Intercultural Bilingüe, Educación Indígena o Educación 
Intercultural? Cuadernos Interculturales. 2(3), 23-34.

Williamson, G. (2017). Territorios de Aprendizajes Interculturales. Edi-
ciones Universidad de la Frontera. http://bibliotecadigital.ufro.
cl/?a=exploreycollection=4

Williamson, G. (2018). Una Experiencia de Desarrollo en Educación Rural 
en el Territorio de Tranapuente, Carahue, Región de La Araucanía. 
Ediciones Universidad de la Frontera. http://bibliotecadigital.
ufro.cl/?a=viewyitem=1568

Williamson, G. (2019). La investigación en aula como principio didácti-
co aplicado a la educación intercultural. En S. Quintriqueo Mi-
llán y D. Quilaqueo Rapimán (Eds.) Educación e interculturalidad: 
aproximación crítica y decolonial en contexto indígena. (pp. 264-
285). Fondef, RIEDI, Universidad Católica de Temuco.

Williamson, G. y Hidalgo, C. (2015). Flexibilidad curricular en la imple-
mentación de proyectos de investigación para mejorar el apren-
dizaje de los estudiantes. El caso de NEPSO Chile. Revista Actua-
lidades Investigativas en Educación, 15(2), 1-21.

 Williamson, G. y Hidalgo, C. (2019). La Pedagogía del Oprimido, la In-
vestigación en Sala de Clases y los Profesores como Investiga-
dores. Educação em Revista – UFMG, (35), e222219. http://doi.
org/10.1590/0102-4698222219 

Williamson, G., Pickney, J. y Gómez, P. (2005). Reflexiones a partir de un 
estudio sobre Educación Intercultural y Participación en Comu-
nidades Mapuche en la Novena Región de La Araucanía, Chile. 
Archivos Analíticos de Políticas Educativas 13(4), 1-17. 

Williamson, G., Torres, T., y Castro, Y. (2017). Educación rural: Proyecto 
Educativo Institucional desde un enfoque participativo. Sinécti-
ca, (49), 1-16.

http://bibliotecadigital.ufro.cl/?a=view&item=1316
http://bibliotecadigital.ufro.cl/?a=view&item=1316
http://bibliotecadigital.ufro.cl/?a=explore&collection=4
http://bibliotecadigital.ufro.cl/?a=explore&collection=4
http://doi.org/10.1590/0102-4698222219%C2%A0
http://doi.org/10.1590/0102-4698222219%C2%A0


116

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

SOBRE EL AUTOR

Guillermo Williamson. Magíster en Educa-
ción por la P. Universidad Católica de Chile y 
Doctor en Educación por la Universidad Esta-
dual de Campinas, Campinas-SP, Brasil. Profe-
sor Asociado del Departamento de Educación 
y Director del Magister en Desarrollo Huma-
no Local y Regional de la Universidad de La 
Frontera (UFRO), Temuco, Chile, donde ejerce 
desde 1994. Dirige el Proyecto Nuestra Escue-
la Pregunta Su Opinión-NEPSO, el Programa 
Kelluwün de Educación Intercultural, las Lí-
neas de Educación Social de Jóvenes y Adultos, 
Educación Rural, de Formación Ciudadana y 
Educación y Desarrollo de los Territorios. Ha 
cumplido funciones de coordinación nacio-
nal en el Ministerio de Educación (Educación 
Rural, Educación Intercultural Bilingüe, Nivel 
de Transversales) y de Secretario Regional Mi-
nisterial de Educación de La Araucanía. Con-
sultor internacional en Educación, Empresas 
Cooperativas y Desarrollo Rural de IICA-OEA 
y PNUD en Brasil. Desarrolla proyectos, inves-
tigaciones y tiene múltiples publicaciones en 
las áreas de educación rural, intercultural, de 
jóvenes y adultos, educación ciudadana y edu-
cación en el desarrollo local y regional.



117

CAPÍTULO 4

RECONOCIMIENTO INDÍGENA Y EDUCACIÓN PÚBLICA 
EN COLOMBIA EN EL CONTEXTO DE LOS PAÍSES 

LATINOAMERICANOS: UNA APROXIMACIÓN HISTÓRICA

William García
Profesor del Departamento de Biología 

Coordinador Grupo GEIM 
Universidad del Cauca

François Gravel
Universidad del Cauca, Colombia



118

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Resumen

El reconocimiento oficial de derechos educativos indígenas en 
Colombia y Latinoamérica transitó por un periodo de lucha en los 
setenta; de negociación en los ochenta; de oficialización en los noventa, 
y de desarrollo desde este siglo. En Colombia, la etnoeducación es la 
política pública promulgada en los ochenta, para atender los derechos y 
necesidades de grupos con estatus étnico (indígena, afrocolombiano 
y rom o gitano). La etnoeducación, diseñada desde la concepción y 
plataforma del etnodesarrollo y la interculturalidad, promueve un 
modelo de segregación grupal en el ámbito político, institucional, 
administrativo, financiero y curricular. Aunque la Constitución de 
1991 consagró que Colombia es una nación multiétnica y pluricultural, 
las políticas públicas, la legislación, el desarrollo institucional y las 
prácticas sociales de la población se enmarcan en los grupos discretos, 
autocontenidos y segregados. 

En la última década se presentan nuevos desarrollos políticos 
y administrativos en este campo, alrededor de propuestas como 
“educación propia” y “catedra de estudios afrocolombianos”, 
construidas en dinámicas internas de ciertas organizaciones 
indígenas y afrocolombianas, actualmente en negociación con 
el Estado colombiano. El impacto de estas políticas en el sistema 
educativo está por evaluar y requiere de nuevos modelos para 
comprender y tramitar la compleja diversidad del país.

Palabras clave: Colombia, educación-pública, educación-
indígena, etnoeducación, interculturalidad. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

119

1. Introducción

Colombia es un país megadiverso. Se estima que para 
el año 2010 vivían en América Latina cerca de 45 millones de 
indígenas, lo que representa 8,3% de la población de la región 
(CEPAL, 2014), pertenecientes a 522 grupos etnolingüísticos 
(National Geographic, 2018). En Colombia, de una población de 
50 millones, el 4,4% son indígenas pertenecientes a 115 pueblos 
distintos, de los cuales 65 aún usan su lengua. Por otra parte, el 
6,75% de la población es afrocolombiana, entre los cuales dos 
grupos usan una lengua criolla (palenquero en San Basilio del 
Palenque, Bolívar, y creole en San Andrés y Providencia en el 
caribe colombiano). Aproximadamente 5.000 gitanos, con pleno 
uso de su lengua romaní viven en el nororiente del país, así como 
en ciudades como Bogotá, Cali e Ipiales (DANE, 2019)23. 

Los tres grandes grupos nombrados anteriormente 
-indígenas, afro y rom- tienen estatus étnico en Colombia y 
gozan de ciertos derechos colectivos o, derechos en función de su 
estatus étnico, que no se le reconocen al resto de los colombianos. 
Todas las lenguas indígenas, afro y romaní son cooficiales en 
Colombia, junto a la lengua de señas colombiana y el castellano 
como lengua franca nacional, para un total de 70 lenguas. 

23 Las cifras corresponden a datos de documentos oficiales y es frecuente 
encontrar discrepancias con otras fuentes. Para otra opción puede consultar https://
www.onic.org.co/2-sin-categoria/1038-pueblos-indigenas.



120

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Sin embargo, la diversidad social y cultural en Colombia 
no se agota en la etnicidad. Además de la población mestiza 
mayoritaria -castellano parlante-, conviven en el país minorías 
culturales inmigrantes o descendientes de países árabes 
(principalmente palestinos, libaneses y turcos) asentados en 
la Costa Atlántica, así como familias japonesas en el Valle del 
Cauca, y venezolanos recién llegados a lo largo y ancho del país. 
Además de la diversidad étnica y social, la diversidad cultural en 
Colombia está enriquecida por ciertas comunidades agrupadas 
en función de otro tipo de factor cultural identitario: región 
(costeños, paisas, cachacos, vallunos, opitas, pastusos y llaneros, 
etc.), religión, género, excepcionalidad, etc. Todos estos grupos 
obtuvieron reconocimiento político en la Constitución de 1991, 
que declaró a Colombia una nación multiétnica y pluricultural.

El reconocimiento social y político de todos estos grupos no 
ha sido un camino fácil, y aún quedan muchas tareas pendientes. 
Varios grupos y sectores en el país expresan un sentimiento 
general de vacío existencial, político, institucional y pragmático 
del sentido y los significados de dicho reconocimiento, los 
derechos políticos que deben otorgarse, y el tipo de relaciones 
intergrupales que se promueven y/o se deberían promover 
para el bienestar de todos. El marcado énfasis de la plataforma 
del etnodesarrollo y la perspectiva intercultural, heredada de 
los etnopopulistas mexicanos de los setenta, para interpretar 
nuestras dinámicas sociales y diseñar la política pública para 
el manejo de la diversidad cultural está, llevando al país a una 
dinámica de autosegregación y autocontención de los grupos 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

121

como entidades discretas, aisladas, puras, con capacidad de 
establecer relaciones solo a partir de una precisa y marcada 
distinción entre lo “propio” y lo “ajeno”. Desafortunadamente, 
la historia reciente nos ha mostrado que afrontar estos asuntos 
de la identidad, los derechos, la nación, etc., tanto en escenarios 
sociales como políticos, no es una tarea fácil para la mayoría de 
países. La historia a latinoamericana muestra que Colombia no 
es la excepción a esta regla.

2. El contexto de América Latina y la educación indígena

2.1 Agenda de asimilación

Reducidos a un estatus minoritario (junto con otros 
grupos), los indígenas fueron excluidos de toda participación en 
la construcción de los estados, instituciones, funciones públicas 
y representación política en las recién establecidas repúblicas 
"democráticas" a lo largo del siglo XIX. Las contribuciones 
indígenas a las guerras de independencia para construir los nuevos 
países latinoamericanos fueron totalmente invisibilizadas por los 
patriotas y los nuevos gobernantes criollos. Siendo reducidos a 
una fuerza laboral sometida, la participación indígena en entornos 
económicos, políticos y sociales fue totalmente negada durante 
esta época. Además, estos fueron perseguidos para ser asimilados 
cultural y socialmente en el canon occidental, adoptado en 
Europa por los principales patriotas, donde algunos habían sido 
educados. La educación, la castellanización y la evangelización 
fueron algunos de los principales dispositivos de esta agenda 



122

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

ideológica de aculturación. La Iglesia Católica desempeñó un 
papel crucial en este sentido. Las formas tradicionales o internas 
de educación, socialización y transmisión cultural fueron 
totalmente rechazadas (Findji, 1985; Varese y Rodríguez, 1983; 
Cortés y Suárez, 1979).

2.2 Agenda de integración

A fines del siglo XIX, muchos gobiernos republicanos 
contrataron misiones alemanas, francesas y americanas para 
diseñar e implementar las políticas y estructuras del sistema 
nacional de educación pública en varios países Latinoamericanos. 
En ese momento, el Vaticano a través de varias denominaciones 
católicas firmaron contratos con gobiernos de la región para 
asumir responsabilidades educativas mediante campañas 
misioneras en regiones indígenas (Batalla, 1983; Calvo, 2000; 
Cortés et al., 1985; Findji, 1985). Así, la ideología y práctica de 
asimilación/integración cultural y lingüística heredada de la 
Colonia caracterizó el inicio de las relaciones intergrupales en 
los nuevos Estado-Nación latinoamericanos liberados desde el 
siglo XIX, trayendo consigo algunos problemas que aún persisten. 
Desde que los mestizos se convirtieron en el grupo mayoritario 
hegemónico en los nuevos países, los indígenas y otros grupos 
fueron segregados como los "otros", las "minorías", las etnias, etc., 
comúnmente agrupados bajo esas etiquetas para ser integrados 
en la política pública y dinámica nacional de cada país.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

123

En general, durante la primera mitad del siglo XX, los 
indígenas, junto con otras comunidades y grupos étnicos, 
permanecieron en condición subyugada. La pobreza, el hambre, 
la desestructuración social y cultural, la persecución lingüística y 
la escasez de tierras y recursos naturales hicieron de este periodo 
uno de los peores de la historia para estos grupos después de 
las guerras de independencia. Buscando resolver sus problemas 
sociales, económicos y políticos, algunos grupos con el apoyo 
de no indígenas, formaron sus propias organizaciones políticas 
e iniciaron movimientos comunitarios que posteriormente 
devinieron en movimientos sociales y poco a poco, estos 
movimientos locales y regionales crecieron en la mayoría de 
los países, convirtiéndose en un fenómeno social con carácter 
nacional y luego continental24.

2.3 Agenda de rechazo

Sumado al reclamo de tierras, el reconocimiento a la autoridad 
tradicional y el trato diferencial como pueblos originarios en 
algunos asuntos públicos, los grupos exigieron una revisión y 
reforma de la educación escolarizada en sus comunidades. No 
obstante, la naturaleza civilizatoria de la escuela en esta época, 
los grupos no la rechazaban, pero denunciaban los problemas 

24. Estos cambios y movimientos sociales en Latinoamérica fueron influenciados por 
coyunturas internacionales en busca de asegurar nuevos derechos civiles, sociales, 
económicos y culturales. En los setenta, la ONU promulga dos nuevas generaciones de 
derechos humanos, conocidos como derechos colectivos (económicos y culturales). Así 
mismo, las luchas de actores sociales por los derechos humanos y civiles como hippies, 
afroamericanos, feministas y estudiantes, junto con procesos como la Revolución 
cubana, nicaragüense y salvadoreña formaron parte de esos antecedentes.



124

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

y cambios que se requerían para ajustarla a sus necesidades, 
sobresaliendo aquellos relacionados con la administración y 
el calendario, el modelo de internado, los planes de estudio y el 
presupuesto (Cortés et al, 1985; Varese y Rodríguez, 1983). La 
literatura de este periodo reporta algunos de los principales 
problemas educativos que los indígenas comenzaron a denunciar 
y los gobiernos tratar de corregir desde finales de los años setenta 
(MEN-ONIC, 1986; UNESCO, 1980, 1982, 1983, 1985, 2002):

- La educación no está bien articulada en los procesos 
productivos y sociales de las comunidades indígenas; es 
para la subyugación social, cultural y económica.

- La escuela reproduce un desequilibrio entre la identidad 
étnica y la sociedad en general.

- Los procesos de enseñanza-aprendizaje no tienen en 
cuenta las lenguas indígenas.

- Las escuelas están en mal estado y faltan los materiales 
adecuados.

- No hay planes de estudio para una educación indígena.

- Nadie tiene en cuenta la pedagogía cultural indígena o las 
formas tradicionales de enseñanza y aprendizaje.

- Los políticos utilizan la educación para hacer proselitismo 
en las comunidades indígenas.

- El Instituto Lingüístico de Verano y otros grupos religiosos 
están creando una confrontación cultural y étnica entre 
los indígenas.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

125

- Las autoridades tradicionales indígenas, las organizaciones 
políticas y los programas educativos indígenas no son 
reconocidos.

- La cultura indígena no se valora en la escuela.

- No se garantiza la continuidad desde la educación básica 
hasta la secundaria para los indígenas.

- Los maestros no están bien capacitados para enseñar en 
las regiones indígenas.

- Las instituciones no se coordinan entre sí antes de ingresar 
a las comunidades indígenas.

2.4 Años setenta: Lucha y resistencia

Para salir adelante de la situación problemática en la escuela 
y el sistema, en los años setenta y principios de los ochenta, las 
organizaciones indígenas en Latinoamérica iniciaron sus propios 
programas educativos bilingües gracias al apoyo económico y 
la ayuda humanitaria de organizaciones no gubernamentales 
de países de Europa. Por otra parte, un contingente de nuevos 
científicos crítico-sociales se enganchó en un activismo político 
comprometido con causas sociales que, a su vez, enriqueció 
sus perfiles intelectuales y de sus disciplinas. Así entonces, 
indígenas como no indígenas trabajaron juntos para reclamar 
derechos educativos en las comunidades indígenas, tales como 
el establecimiento de escuelas, la contratación de maestros, 
cambios administrativos, proyectos de investigación, programas 



126

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de formación de maestros, publicación de medios escolares y 
desarrollo curricular. 

Por tanto, los setenta y principios de los ochenta se 
convirtieron en años de lucha y activa resistencia contra las 
políticas educativas instauradas por los gobiernos nacionales. 
El objetivo fue generar una especie de resistencia social y lucha 
política (casi simbólica inicialmente), para crear una escuela 
bilingüe, en la que los indígenas se educarán y las organizaciones 
políticas ganarán control y manejo de aquellas. 

Durante esa década, la primera generación de maestros 
indígenas provino de los campesinos o grupos, hombres y 
mujeres elegidos por las organizaciones políticas según su 
filiación ideológica y compromiso político. Estos maestros 
no tenían ninguna formación pedagógica cuando fueron 
seleccionados, y la mayoría de ellos de la primera generación 
eran, con pocas excepciones, personas analfabetas, hablantes de 
la lengua indígena, con uno o dos niveles de educación escolar, 
pero militantes muy activos en los procesos comunitarios y 
sociales del momento.

2.5 Años ochenta: Negociación con el Estado

Si los setenta fueron años de lucha y resistencia, los ochenta 
fueron años de negociación y reorganización para todos los 
actores: gobiernos, organismos internacionales, intelectuales, así 
como comunidades indígenas y sus organizaciones políticas. La 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

127

lucha por tener un impacto más profundo en la educación oficial 
produjo algunas negociaciones y cambios, así como comunidades 
unidas, organizaciones más fuertes y partidarios económicos 
extranjeros entusiastas para apoyar objetivos sociales y políticos 
más amplios. 

Durante la década de los ochenta, América Latina inició 
un giro gradual hacia el reconocimiento de algunos derechos 
indígenas y su incorporación en las políticas públicas y sectores del 
desarrollo (entre ellas la educación). Las organizaciones políticas 
indígenas se fortalecieron y aumentaron en número durante esta 
década. Se crearon diferentes foros internacionales para defender 
los intereses indígenas. Muchas conferencias en todo el mundo 
fueron organizadas por organizaciones internacionales como ONU, 
UNESCO, UNICEF, OEA, III, CEPAL y CREFAL. 

La mayoría de los países organizó sus propias conferencias, 
simposios y reuniones técnicas, con el fin de discutir e incorporar 
cambios en los sistemas de educación pública con respecto a los 
reclamos de los pueblos originarios. Los sistemas de educación 
pública fueron impactados en cada país, iniciando un proceso 
de cambio institucional; además, profesionales no indígenas de 
diferentes disciplinas (sociología, antropología, lingüística, biología, 
entre otras) ingresaron a instituciones y organizaciones políticas, 
dispuestos a involucrarse en el movimiento social, estudiar todos 
esos fenómenos sociales, y forjar nuevas corrientes de pensamiento.



128

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Sin embargo, salvo contadas excepciones, todavía no hay forma 
de hablar de modelos pedagógicos propios indígenas o bilingües 
como tales durante estos años, ya que las propuestas pedagógicas y 
didácticas fueron muy similares a las que se llevaban a cabo en las 
escuelas “oficiales” (currículos, textos, calendarios escolares, etc.). 

Para las organizaciones políticas indígenas, la escuela bilingüe 
fue más bien una bandera para promover la unidad comunitaria, la 
autonomía política, y la recuperación de la tierra. Las preocupaciones 
por el desarrollo infantil, la adquisición del idioma, la promoción de 
la cultura, etc., no eran centrales aun en esta década. 

Por tanto, los activistas políticos de distintas disciplinas, 
antes que profesionales de la educación y la pedagogía, pasaron 
a ser los principales asesores de los programas de educación 
bilingüe dentro de las organizaciones; que oscilaron entre 
un rechazo parcial a la escuela y las políticas públicas, por su 
naturaleza sociológica ya mencionada, y una aceptación total 
de la misma, pero en manos de los indígenas. Es decir, tuvo un 
carácter contrahegemónico antes que revolucionario. 

De hecho, los programas educativos durante esa década 
fueron creados más por sociólogos, antropólogos o religiosos 
no indígenas provenientes de sectores de izquierda que por los 
propios indígenas. Luego, trazas de paternalismo, discriminación 
positiva, subvaloración, idealismo y "caudillismo" eran comunes 
en las propuestas y prácticas de la educación bilingüe o 
indígena durante dicho periodo, además de sentimientos como 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

129

la solidaridad, la compasión, la igualdad, la fraternidad y la 
militancia política, por supuesto.

2.6 Años noventa: Oficialización y legalización

Fruto de la negociación de los años ochenta, los noventa 
atestiguaron la estabilización de muchos de los programas 
educativos indígenas, haciendo tránsito a la oficialización y 
legalidad en varios países, al entrar a formar parte de las políticas 
públicas. Sin embargo, un hecho importante de los ochenta 
sirvió para decantar la tendencia en los noventa. La teoría social 
mexicana y, particularmente, los etnopopulistas de la Escuela 
Nacional de Antropología produjeron un marco interpretativo 
viable y defendible para sustentar la transformación de los países 
y sus sistemas educativos. En una dinámica política y académica 
interesante, la plataforma política del etnodesarrollo y su 
propuesta de interculturalidad, propuesta por Guillermo Bonfil 
Batalla y Héctor Díaz Polanco principalmente, fue adoptada por 
la mayoría de gobiernos y por las organizaciones con carácter 
étnico de la región, sin mayor resistencia25 . El etnodesarrollo y la 
interculturalidad se convirtieron en un recurso de pensamiento y 
acción política -casi como una matrix- útil para la regularización, 
normalización y, a veces, centralización de los asuntos étnicos, 
entre ellos la educación indígena. Las diversas experiencias 
educativas de ese momento, caracterizadas por historias, 
fundamentos y nombres distintos (educación bilingüe, educación 

25. La literatura brasileña sobre este tema no ha sido revisada en profundidad, por 
tanto, estos análisis se aplican a la mayoría de países latinoamericanos con excepción 
de Brasil.



130

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

indígena, educación endógena, educación propia, etc.) fueron 
cobijadas bajo la sombrilla de la etnoeducación y gestionadas ya 
no solo desde las organizaciones indígenas sino desde las oficinas 
gubernamentales, gracias a los presupuestos públicos asignados. 

Si bien muchos asuntos continuaron siendo decididos a 
nivel local y regional por las organizaciones políticas, los equipos 
institucionales (conformados principalmente por antropólogos, 
lingüistas y psicólogos), se encargaron en cada región de financiar 
proyectos educativos, publicar material escolar, visitar y asesorar 
experiencias, convocar eventos nacionales y regionales y producir 
lineamientos nacionales, bajo la concepción de interculturalidad, 
propuesto por la plataforma del etnodesarrollo mexicano 26. 

Varios países desarrollados se volvieron, incluso, activos 
defensores y promotores de esa nueva propuesta en la región 
andina y Centroamérica, bajo la denominación de “Educación 
Bilingüe Intercultural” (EBI o EIB) -caso Ecuador, Perú, Bolivia, 
Guatemala, entre otros. Alemania, Suiza y España incrementaron 
su presencia y apoyo en la región durante esta década, patrocinando 
y asesorando directamente a las organizaciones más que a los 
gobiernos27 . Entonces, la EBI y la etnoeducación se posicionaron 
ampliamente desde los noventa como la política pública oficial 
para ofrecer el servicio escolar a los pueblos indígenas (y en el 
caso colombiano, también a los afrodescendientes).

26. Se puede encontrar más ilustración sobre este tema en textos como: Aguirre-
Beltrán, Gonzalo (1967). Regiones de refugio. El desarrollo de la comunidad y el proceso 
dominical en mestizo América; Bonfil-Batalla, Guillermo (1982). América Latina, 
etnodesarrollo y etnocidio. San José de Costa Rica; Díaz-Polanco, Héctor. (1987). Etnia, 
Nación y política. México.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

131

2.7 Cambio de siglo: Afirmación y desarrollo

A este ritmo de cambios, la mayoría de las constituciones 
de los países adoptaron el pluralismo político e introdujeron 
cambios en la legislación para incorporar un reconocimiento 
efectivo de los derechos humanos, indígenas y culturales, para el 
cambio de siglo. Con pocas diferencias en concepto y expresión, 
la mayoría de los países fueron declarados constitucionalmente 
multiétnicos, multilingües y pluriculturales: Bolivia en 1994; 
Brasil en 1988; Colombia en 1991; México en 1992; Paraguay en 
1992 y Perú en 1993 (Sánchez, 1996). La mayoría de las políticas 
culturales y los ministerios de cultura se establecieron también 
durante esa época. Para comienzos del siglo XXI, la mayoría de 
estados y gobiernos latinoamericanos habían adoptado como 
oficial un modelo de educación escolar segregada para grupos 
indígenas, afrodescendientes y otros grupos minoritarios. 
Gradualmente, las responsabilidades de la atención escolar están 
transfiriendo de las instituciones públicas a las organizaciones 
indígenas y étnicas. En algunos países, los presupuestos oficiales 
se giran directamente a las organizaciones indígenas para 
administrar el servicio educativo indígena; se han incorporado 
equipos profesionales en las instituciones para atender las 
demandas indígenas y étnicas; la segunda, tercera y hasta 

27. Las consecuencias de esta agenda aún no se han evaluado completamente en la 
región. Mientras que las organizaciones políticas locales y los movimientos sociales 
se fortalecieron, la burocracia pública en las áreas indígenas, además de los gobiernos 
y estados, se debilitaron. En la actualidad, esta situación está reflejando una profunda 
crisis de gobernabilidad y estabilidad, debilitando a los estados y gobiernos en los 
escenarios internacionales.



132

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

cuarta generación de maestros indígenas ha crecido en número 
y son entrenados no solo como “normalistas” sino a nivel 
profesional por universidades públicas y privadas -o por la 
misma universidad indígena como en el caso colombiano-. Se 
han abierto varios programas de pregrado y posgrado en varias 
universidades, tomando en cuenta los nuevos reconocimientos 
sociales y culturales28  y se siguen adelantando muchos proyectos 
de investigación y estudio de campo sobre diferentes temas 
étnico-culturales y de la diversidad. 

Las teorías críticas de educación popular, la sociología y los 
estudios culturales con fuerza en los setenta y ochenta han empezado 
a dar un giro epistémico hacia la nueva agenda de los estudios 
críticos decoloniales, lo cual les da un nuevo marco interpretativo 
a los vientos de cambio en este asunto, que hoy día son inciertos 
frente a la situación contemporánea de los países latinoamericanos.

De hecho, el movimiento social indígena y sus propuestas 
educativas remodelaron todo el sistema de educación pública en 
la mayoría de los países de la región. Esos cambios impactaron los 
sistemas de educación pública y todas las dimensiones sociales y 
políticas de indígenas y no indígenas, trayendo la necesidad de 
más estudios filosóficos, científicos, políticos y pragmáticos para 
comprender, visualizar y vigorizar nuestras democracias desde 

28. En Colombia, por ejemplo, se abrieron siete licenciaturas de etnoeducación en 
diferentes universidades, así como algunos programas de pregrado y posgrado en gestión 
cultural y etnolingüística desde mediados de los noventa. La Universidad del Cauca 
lanzó el primer programa de pregrado de etnoeducación en 1994, una especialización 
en Educación Multicultural en 1995 y una Maestría en Educación con una línea de 
investigación-formación en Educación multicultural y Etnoeducación en 2002.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

133

la base del reconocimiento social y cultural, pero también desde la 
unidad política y territorial y las relaciones pacíficas entre los 
grupos, la naturaleza y el desarrollo. 

El enfoque único de la diversidad cultural basada en 
la etnicidad ha comenzado a moverse, poco a poco, desde lo 
indígena y las relaciones étnicas hacia toda una serie de factores 
culturales (región, género, clase social, religión, excepcionalidad, 
etc.), así como hacia un enfoque más integral y dinámico para 
toda la sociedad, donde todos los grupos deberían ser objeto de 
la agenda del pluralismo, de manera que convierta la segregación 
intercultural nuevamente en objeto de crítica desde perspectivas 
como la hibridación o mestizaje multicultural.

En la Figura 4.1 se presenta de manera sintética lo 
anteriormente expuesto. 



134

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Fi
gu

ra
 4

.1-
 A

pr
ox

im
ac

ió
n 

hi
st

ór
ic

a 
a 

la
 e

tn
oe

du
ca

ci
ón



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

135

3. Caso Colombia en el contexto latinoamericano de una 
educación étnica segregada

La caracterización anterior nos sirve para reflejar en 
Colombia situaciones casi repetitivas. El país pasó por periodos 
similares a los ya señalados, lucha y resistencia activa en los años 
setenta, negociación en los ochenta y legalización en los noventa 
en relación con los derechos políticos indígenas y étnicos, pero 
también, por el acomodamiento social de la sociedad en general. 

Por tanto, el pluralismo y el reconocimiento de la 
compleja diversidad cultural en Colombia también se han 
interpretado principalmente a través de la categoría étnica. A 
pesar del concepto pluricultural más amplio y la aspiración 
multiculturalista de la Constitución Política de 1991, la 
legislación colombiana, las políticas públicas, el desarrollo 
institucional y las prácticas sociales se han formulado con la 
perspectiva de la interculturalidad, centrada en el estatus étnico 
político y la capacidad de distinguir lo propio de lo ajeno en un 
complejo cultural. Luego, factores como región, género, clase 
social, excepcionalidad, estilo de vida, etc. no tienen la misma 
fuerza que la etnicidad en el escenario público colombiano de 
la diversidad cultural. Con la perspectiva del etnodesarrollo y su 
propuesta de control cultural de los recursos por parte de cada 
grupo étnico, Colombia llegó a ser el primer país de la región en 
denominar “Etnoeducación” a la política pública que en otros 
países denominaron “Educación Intercultural Bilingüe” (EIB).



136

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En Colombia, la principal estrategia de resistencia utilizada 
por los indígenas desde finales de los años setenta fue establecer 
una escuela bilingüe en manos de la organización indígena, 
directamente frente a una escuela oficial, promoviendo el 
cambio de los niños de una a otro con el apoyo de los padres. Con 
excepción, quizá, del uso de la lengua y un trato más cariñoso por 
parte del maestro a los niños, la escuela bilingüe -indígena, propia, 
endógena- no ofrecía un proyecto curricular distinto o de mejor 
calidad al de la escuela oficial en ese momento, lo que caracteriza 
nuevamente la agenda contrahegemónica de ese momento por 
parte de las organizaciones indígenas en el terreno escolar.

En los ochenta, la propuesta de etnoeducación promovida 
como parte del sistema público de educación mostraba 
ya ciertos avances no solo de política sino curriculares, al 
beneficiarse de un diálogo y concertación con las experiencias 
de las organizaciones indígenas que venían trabajando tiempo 
atrás, así como por la entrada en el escenario de la academia 
y la vinculación de un mayor número de profesionales con 
compromiso social en ese momento. 

Por una parte, la Universidad del Cauca, de manera pionera, 
dedicó un equipo a la investigación educativa y pedagógica para 
implementar el Decreto 1142 (MEN, 1978), el cual reconocía 
el derecho al servicio escolar en lengua indígena dentro de los 
territorios. La Universidad no solo produjo unos lineamientos 
de carácter curricular para la básica primaria y una propuesta 
de formación de maestros, sino que creó un vínculo colaborativo 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

137

con las principales organizaciones y comunidades indígenas de 
la región que le ha permitido darle continuidad al trabajo desde 
entonces hasta hoy día, a través del grupo GEIM, en áreas como 
el diseño curricular, la producción y publicación de material 
educativo, formación de maestros, capacitación docente y de 
agentes para la primera infancia y una línea de educación para 
la paz en territorios étnicos y la formación avanzada de talento 
humano. Por otra parte, en 1984 el Ministerio de Educación 
Nacional contrató un equipo de profesionales de la antropología, 
psicología, pedagogía y lingüística para conformar la Oficina 
de Etnoeducación que desarrolló e implementó una propuesta 
curricular y de capacitación hasta los noventa29. 

Durante esa década ejercieron todavía los maestros indígenas 
o internos de primera generación, vinculados en los setenta, 
quienes además crecieron en número, -campesinos bilingües, 
sin formación pedagógica, elegidos por líderes políticos sobre 
bases ideológicas y de compromiso comunitario- mientras que 
el porcentaje de maestros oficiales externos se mantuvo (Cortés 
et al, 1985; García, 1995; García, 1998a, 1998b). En este periodo 
también, el gobierno colombiano hizo uno de los empréstitos más 
grandes con la banca internacional y echó a andar el programa 
Escuela Nueva en las zonas rurales del país, presentándose un 
solapamiento de estas políticas que trajo confusión, a veces 
resuelta solo en escenarios locales por parte de cada maestro o 

29 Las memorias de la Conferencia Internacional sobre Etnodesarrollo, realizada 
en Costa Rica en 1982, muestra que un equipo de Colombia asistió a dicha Conferencia, 
lo cual se verá reflejado dos años más tarde cuando en 1984 parte del mismo equipó 
entra al Ministerio de Educación y organiza la Oficina de Etnoeducación.



138

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

comunidad. Paralelamente a estas se implementó también una 
política educativa para zona urbana (Promoción Automática) 
y no es de extrañar que en las grandes ciudades existiera una 
educación orientada a las élites, con lo cual quedó demostrado 
la importancia que ha tenido el modelo segregador de la política 
educativa en el país: indígenas, campesinos, urbanos y élite, luego, 
en los noventa, toma fuerza la etnoeducación afrocolombiana, 
añadiendo una arista más a este modelo30 .

Es importante resaltar que muchas de las negociaciones de 
los ochenta y los logros obtenidos se dieron solo después de las 
movilizaciones sociales y tomas de carretera por parte de los grupos 
étnicos; por tanto, los cambios se fundamentaron en demandas 
coyunturales, capacidad de convocatoria para la movilización, 
habilidades negociadoras de los líderes, presión internacional, 
incapacidad de la burocracia oficial, etc., por discusiones 
profundas del rumbo futuro de la nación y el país (identidad, 
unidad, bien común, bienestar, etc.). 

En medio de todo eso, las propuestas de educación bilingüe/
etnoeducación de las organizaciones políticas indígenas tuvieron 
un impulso de trabajo creativo e inspirador con respecto a la 
participación de las comunidades en la escuela, la inmersión 
bilingüe, la evaluación comunitaria, el papel de los padres y el cabildo 

 30 Los afrocolombianos como segundo actor étnico oficial en Colombia 
llegaron a la arena política gracias al marco del etnodesarrollo, al igual que las 
comunidades rom. Antes de los ochenta, estos hacían parte de comunidades culturales 
muy activas agrupadas en todo el territorio nacional, pero su estatus como grupo étnico 
oficial se produjo después de que el gobierno adoptó la política de etnoeducación y la 
Constitución de 1991.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

139

escolar, la investigación pedagógica y los procesos editoriales de 
base. Las propuestas oficiales ni siquiera habían vislumbrado 
algunas de tales innovaciones cuando las organizaciones políticas 
indígenas ya estaban promoviendo algunos de esos resultados 
pedagógicos en conferencias nacionales e internacionales.

Desde los ochenta hasta hoy día, la etnoeducación sigue 
siendo la política oficial colombiana, contenida en la Ley Orgánica 
de Educación 115 de 1994, que agrupa las distintas variantes 
indígenas, afro y rom de todo el país en este momento, a pesar de 
los avances significativos en el Sistema educativo intercultural 
propio y la administración autónoma de la educación en la mayor 
parte de territorios étnicos del país, hasta tanto no se produzca 
una nueva ley orgánica de educación.

A principios de los noventa en Colombia, la nueva 
Constitución Política (1991) otorgó un amplio reconocimiento a 
la diversidad cultural de la Nación, enriqueciendo la concepción 
de diversidad étnica con nuevos factores sociales y culturales 
(región, edad, género, clase social, religión, nacionalidad, etc.). 

Autores como Bonilla (2006), Gros (2000) y Rappaport 
(2005) señalan que nuestra Constitución es de aspiración 
multiculturalista, ya que de manera explícita declara la protección 
y promoción de la diversidad desde el presupuesto de una sola 
Nación, por tanto, los principios de la democracia liberal en una 
sola república, hecho que lleva al ejercicio de una ciudadanía 
multicultural construida en el contacto, la mezcla, la hibridación 



140

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de horizontes, sin menoscabo de las afiliaciones étnicas o 
políticas de los grupos. Sin embargo, los desarrollos legales 
posconstitucional no parecen entender o seguir ese mandato, y 
la sociedad, las instituciones, la academia, el sistema educativo 
y los mismos grupos no han vislumbrado la importancia de 
contemplar nuevos desafíos para darle salidas al país.

4. Reflexiones finales

Durante estas dos últimas décadas cabe destacar 
varias tendencias en Colombia. En primer lugar, al menos 
cuatro universidades oficiales y una privada en todo el país 
siguen formando cohortes de etnoeducadores indígenas, 
afrodescendientes y mestizos. Estos programas se han estado 
ejecutando con poca cooperación de las organizaciones políticas 
indígenas y, en algunos casos, con niveles de conflicto, ya que 
las organizaciones han dado un giro completo hacia formar sus 
propios maestros, lo cual obliga a las universidades a repensar el 
papel de esos egresados. Por otra parte, la Universidad Autónoma 
Intercultural Indígena en el Cauca está a punto de graduar sus 
primeras cohortes de maestros comunitarios. En segundo lugar, 
el sistema de educación pública en Colombia está dividido en, al 
menos, cinco modelos educativos y pedagógicos diferentes para 
atender a poblaciones distintas en todo el país: Etnoeducación 
para indígenas, Etnoeducación para afrodescendientes, Escuela 
Nueva para algunos sectores campesinos que aún la tienen 
y Derechos Básicos de Aprendizaje-PEI para zona urbana. 
Igualmente, el gobierno reconoce la propuesta de educación propia 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

141

que actualmente administran algunas organizaciones indígenas 
en el marco del SEIP (Sistema educativo indígena propio). El tipo 
de oferta ya mencionado, referido al servicio educativo, reconoce 
los derechos étnico-políticos, pero también refuerza el modelo de 
segregación subjetiva y cultural de los grupos.

En este punto conviene profundizar en dos hipótesis la 
experiencia colombiana en esta materia, con el fin de reflexionar 
acerca de las buenas prácticas en educación indígena para 
contrastarlas con otras experiencias de América Latina y otros 
países. Por un lado, una propuesta gubernamental de educación 
para la diversidad cultural en Colombia, como la etnoeducación 
podría servir como punto de partida para una educación 
orientada al grueso de la población que sin tener estatus étnico 
también necesita ser sensibilizado acerca de nuestra diversidad 
cultural. Por su parte, la propuesta de educación propia de algunas 
organizaciones y la implementación del SEIP están en una etapa 
de afirmación y desarrollo de la trayectoria vivida en las décadas 
anteriores, que tienen la oportunidad histórica que nos brinda la 
Constitución para abrir espacios a la diversidad, entendida más 
allá de los límites étnicos. 

Por otro lado, existe la necesidad de enriquecer nuestra 
interpretación acerca de la diversidad colombiana y acudir a 
nuevos marcos filosóficos, teóricos y políticos ajustados a nuestra 
idiosincrasia que nos permita construir salidas al aislamiento, 
competencia y, en ocasiones, choque entre los distintos grupos 
que habitan el país. El sistema de educación pública atraviesa 



142

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

nuevos desafíos, problemas y limitaciones escalados por la 
situación de pandemia y crisis social que vivió el país, causando 
en ocasiones niveles de degradación y confusión que deben ser 
estudiados, intervenidos y prevenidos en el futuro. 

El multiculturalismo y otras teorías sociales de estos temas, 
producidas desde otras ópticas y experiencias -más allá del 
etnodesarrollo y la interculturalidad que fue completamente útil en 
la época de lucha y resistencia- podría ser una ventana de inspiración 
para nuevas políticas públicas en esta época de afirmación y 
desarrollo, no solo en Colombia sino en toda Latinoamérica.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

143

REFERENCIAS

Batalla, B. (1983). Lo propio y lo ajeno: una aproximación al problema 
del control cultural. En N. Rodriguez (Ed.). Educación, etnias y 
descolonización en América Latina. (Vol. I., pp. 249 – 256). UNESCO.

Bonilla, D. (2006). La constitución multicultural. Siglo del Hombre Editores.

Calvo, G. (2000). La educación Kuna. Introducción del sistema educativo 
occidental en la cultura Kuna de Panamá. Colección Vitor Ediciones, 
Universidad de Salamanca.

CEPAL. (2014). Los pueblos indígenas en América Latina. https://www.cepal.
org/es/infografias/los-pueblos-indigenas-en-america-latina. 
Tomado el 23 de junio, 2021 a las 9:48 pm WT.

Cortés, P., Ramírez, T., González, O. y Pardo, C. (1985). Educación indígena en 
el nororiente caucano. Diagnóstico y propuesta de formación docente. 
Editorial Universidad del Cauca.

Cortés, P. y Suárez, T. (1979). Apuntes Acerca de Educación Indígena. CINEP.

DANE. (2019). Población indígena de Colombia. Resultados del censo nacional 
de población y vivienda 2018. https://www.dane.gov.co/files/
investigaciones/boletines/grupos-etnicos/presentacion-grupos-
etnicos-2019.pdf

Findji, M.-T. (1985). Territorio, Economía y Sociedad Páez. CIDSE-Editorial 
Universidad del Valle.

García, W. (1995). Elementos históricos para la comprensión del fenómeno 
educativo en las zonas indígenas del nororiente caucano. Rev. La 
Piragua. Editorial luz.

García, W. (1998a). Historia de las políticas educativas para grupos étnicos en 
las tres últimas décadas en Colombia. Memorias Coloquio de Historia 
de la Educación en Colombia. Editorial Universidad del Cauca.

García, W. (1998b). La profesión docente en el marco educativo multicultural. 
Un estudio de caso en comunidades indígenas del Cauca, Colombia. 
[Trabajo de grado, Universidad de Concordia].

Gros, C. (2000). Políticas de la etnicidad: identidad, Estado y modernidad. 
Instituto Colombiano de Antropología e Historia.



144

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Rappaport, J. (2005). Utopías interculturales. Intelectualidad pública, 
experimentación cultural y pluralismo étnico en Colombia. Duke 
University Press.

MEN-ONIC. (1986). Memorias Primer seminario de etnoeducación. 25-31 de 
agosto de 1985. Bogotá-Colombia. ONIC. https://sia.uaiinpebi-cric.
edu.co/cendocpub/descriplibro/221/

National Geographic. (2018). ¿Cuántos pueblos indígenas hay en América 
Latina?https://www.ngenespanol.com/traveler/cuantos-pueblos-
indigenas-hay-en-america-latina/. 

Sanchez, E. (1996). Derechos de los pueblos indígenas en las constituciones 
de América Latina: Bolivia, Brasil, Colombia, Ecuador, Guatemala, 
México, Nicaragua, Panama, Paraguay, Perú, Venezuela. En E. 
Sanchez (Eds). Memorias del Seminario internacional de expertos sobre 
régimen constitucional y pueblos indígenas en países latinoamericanos. 
Disloque Editores.

Santos, B. (1998). De la mano de Alicia. Lo social y lo político en La 
posmodernidad. Siglo del Hombre Editores, Ediciones Uniandes.

UNESCO. (1980). Reunión Regional de Especialistas sobre educación bicultural 
bilingüe. Ponencias. CREFAL-OEA.

UNESCO. (1982). Seminario técnico de políticas y estrategias de educación y 
alfabetización en poblaciones indígenas. Informe final. UNESCO

UNESCO. (1983). Educación, etnias y descolonización en América Latina. Una 
guía para La educación intercultural bilingüe. Vol. 2. UNESCO.

UNESCO. (1985). Educación en Poblaciones Indígenas. Políticas y Estrategias 
en América Latina. UNESCO.

UNESCO. (2002). Declaración Universal sobre Diversidad Cultural. UNESCO.

Varese, S. y Rodríguez, N. (1983). Etnias indígenas y educación en 
América Latina: Diagnóstico y perspectivas. En N. Rodriguez (Ed.) 
Educación, etnias y descolonización en América Latina. (Vol. I., pp. 
3-56).  UNESCO.

https://www.ngenespanol.com/traveler/cuantos-pueblos-indigenas-hay-en-america-latina/
https://www.ngenespanol.com/traveler/cuantos-pueblos-indigenas-hay-en-america-latina/


Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

145145

SOBRE LOS AUTORES

William García. Doctor en Humanidades: 
estudios en sociedad y cultura. Universidad 
de Concordia, Montreal, Canadá (2009). 
Profesor investigador de la Universidad del 
Cauca, Colombia. Áreas de interés: desarrollo 
de políticas públicas para la educación en 
territorios multiculturales; formación de 
docentes; desarrollo curricular escolar para 
áreas multiculturales. 
Contacto: wgarcia@unicauca.edu.co
 
François Gravel. Licenciado en Educación 
Básica. Pontificia Universidad Javeriana de 
Colombia (2006). Maestrando Universidad 
Católica. Profesor ocasional Unixversidad 
del Pacífico, y Universidad del Cauca. Areas 
de interés: nuevas tecnologías y e inclusión 
cultural en la escuela; herramientas 
escolares multimedia. 
Contacto: bikookib@hotmail.com



146

CAPÍTULO 5

LAS POLÍTICAS DE EDUCACIÓN INDÍGENA EN LATINOAMÉRICA: 
AVANCES, CRÍTICAS Y POSIBILIDADES

Edwin Molano Franco
Universidad de La Sabana, Colombia

Hilbert Blanco Álvarez
Universidad de Nariño, Colombia



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

147

Resumen

En este capítulo de libro se analiza a través de la dinámica 
en cinco países latinoamericanos la manera en que los pueblos 
indígenas vienen transformando las políticas de educación, 
mostrando los avances, las críticas y las posibilidades. 

Los datos empíricos para esta investigación fueron las 
conferencias realizadas por investigadores expertos, durante 
el primer ciclo de la Cátedra Internacional de Política Pública 
de Educación Indígena y Etnomatemática, realizada de manera 
virtual en junio de 2021. 

La investigación es de tipo cualitativo, y el análisis de datos se 
realizó con la ayuda del software Atlas.ti versión 8. Como resultado, 
se señalan: los tres principios ético-normativos decoloniales que 
guían la transformación de las políticas; la manera en que estos 
principios son articulados a nivel institucional por medio de la 
participación de los pueblos indígenas como actores políticos 
y creación de legislación e instituciones; respecto de nivel de 
la praxis, se destacan propuestas como la autosegregación, el 
desarrollo de sistemas educativos propios, la concienciación, las 
prácticas de insubordinación creativa, y la preparación de un 
ambiente propicio para la interculturalidad.

Palabras clave: Política Educativa. Educación Indígena. 
Emancipación. Decolonialidad.



148

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

1. Introducción

En Colombia la educación indígena ha venido teniendo 
cambios importantes a partir del posicionamiento político que han 
logrado los pueblos a través de sus organizaciones, pero en esto 
también han incidido organizaciones internacionales, académicos, 
el contexto histórico, entre otros factores (Calvo Población y García 
Bravo, 2013; Rodríguez Reinel, 2011; Rojas y Castillo Guzmán, 2005). 

En tal sentido, conocer cómo se han venido dando estos 
cambios en otros países de la región puede ayudar a comprender 
la política educativa en Colombia en un ámbito más amplio 
identificando posibilidades, amenazas, vacíos y tensiones. Por 
tanto, en este capítulo de libro se busca responder a la pregunta 
¿Cómo vienen siendo transformadas las políticas educativas por 
los pueblos indígenas en Latinoamérica?, mostrando los avances, 
críticas y posibilidades en Perú, Ecuador, Brasil, Chile, y Colombia.

Mientras que en los capítulos anteriores se ha presentado la 
situación particular en cada país, aquí presentaremos una lectura 
panorámica de la experiencia presentada en estos países, lo cual 
realizaremos desde un marco analítico que hemos construido con 
este propósito (Molano-Franco et al., 2022b). 

Tras presentar la metodología utilizada en este análisis, 
mostramos los avances, críticas y posibilidades de las políticas de 
educación indígena en relación con tres niveles de la política: 1) los 
principios normativos; 2) las tres esferas de la institucionalidad; y 
3) la praxis política. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

149

Finalmente se señalan algunas conclusiones desde las que 
se plantean algunos cuestionamientos acerca de las posibilidades 
reales de descolonización epistemológica en la educación indígena.

2. Metodología

Esta investigación es de tipo cualitativo interpretativo, 
en la que usamos la entrevista en profundidad y el análisis de 
contenido como técnicas para la obtención e interpretación de la 
información (Hernández Carrera, 2014).

Los datos del análisis fueron las conferencias realizadas 
por investigadores reconocidos por su trabajo en políticas 
de educación indígena, durante el primer ciclo de la Cátedra 
Internacional de Política Pública de Educación Indígena y 
Etnomatemática , la cual se realizó de manera virtual entre el 10 
de junio y el 3 de agosto de 2021 como parte de las actividades 
académicas del doctorado en educación de la Universidad de La 
Sabana en alianza con la Universidad Federal de Minas Gerais, 
Brasil, con el apoyo de la Red Internacional de Etnomatemática y 
la Asociación Venezolana Aprender en Red.

A los conferencistas se les pidió participar respondiendo a 
la pregunta: ¿Cuáles han sido los avances, obstáculos, tensiones y 
horizonte de posibilidades, en las políticas públicas de educación 
indígena en su país? Tras la presentación de cada conferencista 
se realizaron preguntas por parte del coordinador de la Cátedra 
(el autor de esta investigación), de comentaristas invitados 



150

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

que también tienen experiencia investigativa en políticas de 
educación indígena, y del público asistente, principalmente 
profesores e investigadores.

Todas las conferencias (tabla 5.1) fueron transcritas a un 
documento en Word y analizadas conjuntamente con los videos 
y los documentos referenciados por los autores mediante el 
software Atlas.ti versión 8.0. 

Tabla 5.1- Primer ciclo de conferencias de la Cátedra Internacional 
de Política Pública de Educación Indígena y Etnomatemática.

País Título conferencia Conferencista Comentarista Documentos de 
referencia

Perú Procesos de educa-
ción intercultural 
y autosegregación 
indígena

Saúl Bermejo 
Paredes

Julio Alberto 
Tumi Quispe

(Bermejo-Pare-
des et al., 2020; 
Bermejo-Paredes 
y Maquera-Ma-
quera, 2019; 
Bermejo-Paredes 
y Maquera, 2016)

Ecuador Políticas Públicas 
Educativas y Colo-
nialidad del Saber 
en el Ecuador del 
Correísmo (2007-
2017)

Marta Rodrí-
guez Cruz

Dilida Luengo (Rodríguez Cruz, 
2017, 2018c, 
2018b, 2018a)

Brasil Estado de desarro-
llo de la Política 
Educativa Indíge-
na en Brasil

Lúcia Alberta 
Andrade de 
Oliveira Baré

(Andrade de 
Oliveira, 2012, 
2016)

Chile Políticas públicas 
de Educación 
Intercultural 
Bilingüe (EIB) en 
Chile: avances, 
obstáculos, tensio-
nes y posibilidades

Guillermo 
Williamson

Anai Huecho (Williamson Cas-
tro y Flores Silva, 
2015; William-
son, 2012)



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

151

Fuente: Producción propia.

La estructura que se utilizó para el análisis responde a un 
modelo (figura 5.1) creado por Molano-Franco y Blanco-Álvarez 
(2022b) en el que se integran el ciclo del conocimiento, el triángulo 
primordial de la vida y el ciclo vital propuestos por D’Ambrosio 
(1985, 2007, 2013, 2020) con la estructura arquitectónica de los 
niveles de la política de Dussel (2006, 2009). 

 
Figura 5.1: Herramienta analítica de la política educativa 

basada en la Etnomatemática

Fuente: Molano-Franco y Blanco-Álvarez (2022b)

Colombia Native Recogni-
tion and Public 
Education in 
Colombia in the 
Context of Latin 
American Coun-
tries: a Historical 
Approach

William Garcia 
Bravo

Aldo Parra 
Sánchez; 
François 
Gravel

(Calvo Población 
y García Bravo, 
2013; García 
Bravo y Gravel, 
2021)



152

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Mediante el análisis cualitativo del contenido (Strauss 
y Corbin, 2002) se construyeron las categorías que permiten 
identificar los avances, las críticas y las posibilidades para la 
descolonización epistemológica de las políticas de educación 
indígena en los países seleccionados en relación con los niveles 
de la política que se presentan en la tabla 5.2.

Tabla 5.2 - Estructura analítica de las políticas de educación 
indígena.

Fuente: Producción propia

Niveles de la política Tipo de análisis Avances, críticas y posibli-
dades respecto a

Nivel de los principios 
éticos-normativos de la 
política.

Aseguramiento, 
reproducción y 
mejoramiento 
cualitativo de la 
vida

Los principios que susten-
tan las políticas educativas 
como posibilidad para la 
relación armoniosa entre el 
individuo, la sociedad y la 
naturaleza.

Nivel institucional de la 
política

Objetivación de 
acciones coordi-
nadas en institu-
ciones

Incidencia de la cultura 
indígena en las tres esferas 
institucionales.

Nivel de la praxis política Acción directa 
intersubjetiva de 
la realidad.

Interpretaciones, evalua-
ciones y adaptaciones de 
la política educativa en 
relación con el contexto 
cultural, geográfico, históri-
co y social.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

153

3.Resultados

Nivel de los Principios Éticos-Normativos de la Política

Este nivel se lo analiza en términos de los principios 
ético-normativos de las políticas de educación indígena en 
Latinoamérica, y corresponde a aquellas ideas, supuestos y 
conceptos en los que podría soportarse una relación armoniosa 
entre el individuo, la sociedad y la naturaleza a través de los 
saberes culturales. En ese sentido se presentan a continuación 
los avances, las críticas y las posibilidades identificadas a lo largo 
del primer ciclo de la Catedra en una perspectiva decolonial.

Avances 

Como avances se señalan los principios éticos en los que se 
soportan las políticas de educación indígena en respuesta a las 
demandas de los diferentes pueblos y nacionalidades.

En países como Brasil, Colombia y Ecuador la promulgación 
de las constituciones de 1988, 1991 y 2008 respectivamente, han 
permitido el reconocimiento constitucional de la diversidad 
étnica y cultural gracias a la lucha de los pueblos indígenas. En 
Brasil, por ejemplo, la Educación Escolar Indígena se plantea 
como un proceso que debe estar articulado con todos los espacios 
de vida de las comunidades, donde la valoración y fortalecimiento 
identitario se considera como un derecho; en Ecuador durante la 
época del correísmo se planteaba la descolonización del saber y 



154

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

las epistemologías de los pueblos y nacionalidades indígenas a 
partir del principio andino del Sumak Kawsay, traducido como 
Buen Vivir (Rodríguez Cruz, 2017). En Colombia, como lo señala 
William García “A principios de los 90, en Colombia la nueva 
Constitución Política del 91 otorgó un amplio reconocimiento a 
la diversidad cultural de la nación” (min. 65), con base en esta 
constitución se creó la Ley General de Educación y el modelo de 
etnoeducación que rige hasta la actualidad.

Este reconocimiento ha llevado a que los estados nacionales 
empiecen a valorar la diversidad cultural que los constituye, 
abriendo espacios para la discusión de lo indígena en la educación, 
y creando estrategias para proteger y revitalizar las lenguas de 
los diferentes pueblos y nacionalidades. En Chile la Educación 
Intercultural Bilingüe pretende interiorizar el principio de 
interculturalidad en toda la sociedad general a través de dos ejes 
de acción: la Educación Intercultural Bilingüe (EIB) en la que se 
busca fortalecer el desarrollo de los pueblos en sus comunidades y 
escuelas; y la interculturalidad para todos y todas, para así integrar 
ese principio en la totalidad de las normas, proyectos educativos, 
objetivos, políticas, planes y programas, currículo, formación 
docente, materiales educativos, entre otros, dirigido a toda la 
población, sin distinciones. En Brasil la Educación Escolar Indígena 
plantea como uno de los derechos educacionales el reconocimiento 
de las instituciones educativas de los pueblos indígenas, en 
concordancia con el reconocimiento de la diversidad como valor 
y como base del derecho a la igualdad así como la participación 
democrática y la toma de decisiones en el funcionamiento del 
sistema de enseñanza en sus comunidades.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

155

Esos avances legislativos se han producido gracias a la lucha 
de los movimientos indígenas a través de sus organizaciones, que 
como la CONAIE32 en Ecuador logró que la interculturalidad y la 
plurinacionalidad se presentaran como principios fundacionales 
de la nación, que deben ser transversales a todo el sistema nacional 
(artículos 27, 28 y 343), no solo para los pueblos indígenas, y en tal 
sentido, el movimiento indígena ha logrado incidir no solamente 
en la legislación sino en los principios mismos que sustentan 
toda la política nacional, desde una clara posición decolonial.

Críticas

Se presentan las críticas a los discursos de Buen Vivir, desarrollo 
cognitivo, fortalecimiento identitario, reconocimiento de la diversidad 
e interculturalidad en las políticas de educación indígena.

La educación escolarizada se ha planteado como un medio 
necesario y exclusivo para lograr la movilidad social y poder dejar 
la marginalidad, es a través de la educación que se consigue una 
esperanza y calidad de vida (Bermejo-Paredes et al., 2019). Sin 
embargo, desde la concepción indígena, el Buen Vivir no se logra en el 
futuro, no es la consecuencia de haber pasado por un proceso tortuoso 
como puede serlo la escuela, sino que se construye en el ahora, por 
lo que se busca una educación para transformar las condiciones de 
vida presentes pues “realmente nuestras condiciones de vida no son 
dignas de un ser humano” (Bermejo-Paredes, min. 91:10).

  32 CONAIE - Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador



156

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Otro propósito señalado en la educación desde el Estado es 
el desarrollo cognitivo y las competencias, mientras que para los 
pueblos indígenas el propósito de la educación está en el desarrollo 
del ser. En el mundo occidental se presenta una separación entre 
sujeto y objeto que resulta disonante con la visión indígena en la que 
es posible dialogar con seres de la naturaleza no humanos, se trata 
de “dignidad y respeto a la naturaleza humana” [min. 40], el Buen 
Vivir implica también una visión holística en la que el ser humano 
está integrado en la totalidad del mundo en un orden sistémico en el 
que la naturaleza no humana es un interlocutor válido. 

El fortalecimiento identitario hace parte de la denuncia 
y emancipación; implica la concienciación de relaciones de 
dominación mediante las cuales se ha subalternizado a los pueblos 
indígenas a partir de la idea de razas y de jerarquías entre estas, 
lo cual en el ámbito educativo se ha materializado en las escuelas, 
que algunos investigadores como Marta Rodríguez Cruz llaman 
colonialismo o racismo epistemológico, y que según ella tiene 
tres consecuencias fundamentales: la imposición de esquemas 
teóricos desconectados de la realidad de los pueblos indígenas; 
el sometimiento de esas epistemologías subalternizadas para 
evitar la subversión del sistema de conocimiento dominante; y la 
invisibilidad y perpetuación de la dominación.

Aunque la diversidad cultural y lingüista se ha reconocido 
explícitamente, no se ha sabido gestionar de la mejor manera, 
pues se ha profundizado la discriminación y la castellanización 
en escuelas y universidades, al comprender la interculturalidad 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

157

en una sola vía; es decir, como un asunto que le compete a los 
indígenas pero no a la sociedad blanco-mestiza, y aunque se han 
creado herramientas como los libros de texto con el propósito de 
fortalecer la interculturalidad, se ha visto que estos en realidad 
no permiten el diálogo de saberes. 

En tal sentido, Saúl Bermejo plantea que la concepción de 
interculturalidad que se ha manejado desde el Estado ha sido 
superficial, refiriéndose únicamente al reconocimiento de unas 
diferencias lingüísticas, de vestidos o de costumbres, pero sin 
una perspectiva apropiada de la cultura indígena en el mundo 
actual, se sigue viendo a los indígenas como no contemporáneos 
“a través de la escuela y especialmente nos quieren tener a los 
indígenas mirándonos el ombligo, añorando el pasado pero sin 
ver nuestro futuro y nuestro presente” [min. 90].

Marta Rodríguez, apoyándose en Catherine Walsh (2008, 
2009), plantea que debemos pensar en una interculturalidad 
crítica, cuestionando las condiciones bajo las cuales se producen 
los encuentros entre culturas y mantener el compromiso por 
desestabilizar las relaciones de dominación que impiden una 
verdadera interculturalidad en la que cada grupo, cada pueblo, 
cada nación, puedan beneficiarse del contacto con los otros.

Y como un elemento clave, se señala la necesidad de 
la descolonización, no solo del dominado, sino también del 
dominador. Pues el propósito de la interculturalidad en la 
educación no es posible si la población blanco-mestiza, que es 



158

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

la que desde la racialización de las relaciones humanas establece 
y sostiene la jerarquización de las personas, no se abre al 
reconocimiento y valoración de la diversidad como constitutiva 
de su propia subjetividad.

Por su parte, William García señala que el reconocimiento 
de la diversidad cultural en Colombia se ha manejado desde una 
concepción de separación, de grupos discretos que parecieran no 
tener nada en común. El marcado énfasis de la interculturalidad 
en las políticas públicas para interpretar las dinámicas sociales 
“está llevando al país a una dinámica de autosegregación y 
autocontención de los grupos como entidades discretas, aisladas, 
puras con capacidad de establecer relaciones solo a través de una 
precisa y marcada distinción” [min. 29]. 

El argumento de William García es que en la Constitución 
de 1991 Colombia se declara como un país diverso culturalmente, 
pero bajo una sola nacionalidad constituida por la hibridación 
cultural, por lo que la interculturalidad genera una cierta 
segregación con base en lo cual se han generado muchos 
conflictos intergrupales indígena-indígena, indígena-afro, 
indígena-mestizo. Al respecto, Aldo Parra comenta que si bien es 
cierto que el concepto de interculturalidad puede ampliarse más 
allá de lo étnico como plantea William García, no queda claro 
en qué posición quedaría lo indígena respecto a esa expansión 
conceptual “¿cómo debería cambiar la política para indígenas, 
para educación indígena a la luz de esa expansión de la diversidad 
cultural?” [min. 131].



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

159

Posibilidades

Se señala la interculturalidad como principio que debe 
ser pensado desde la complementariedad de saberes y culturas, 
y dirigido a la totalidad de la población como posibilidad para 
la descolonización de las políticas de educación indígena en los 
países analizados.

En Brasil, por ejemplo, la Educación Escolar Indígena plantea 
que uno de los derechos educacionales es el acceso a los saberes 
necesarios para garantizar la ciudadanía y el relacionamiento 
interétnico, no solo con la población occidental, sino también 
con otros pueblos.

Respecto al caso colombiano, William García considera que 
existe la necesidad de repensar la diversidad desde nuevos marcos 
filosóficos, teóricos y políticos que rompan con el aislamiento y 
la competencia. En contraste con Saúl Bermejo, para quien la 
interculturalidad implica un encuentro dialógico de culturas 
constructivas de nuevas posibilidades de relación y, al mismo 
tiempo, una necesaria distinción cultural, por lo que plantea la 
necesidad de varias políticas educativas y no una sola, en cuanto 
considera que la diversidad cultural es tan grande que resultaría 
problemático abarcarlas todas.

En Chile, una discusión que se ha tenido desde finales 
de la década de 1990 es si la educación intercultural debía 
estar centrada en la población indígena o en el conjunto de la 



160

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

sociedad. Al respecto hay tres posiciones: una que defiende 
la educación propia como aquella que se hace dentro de las 
comunidades; otra que no se opone a la anterior pero que dice 
que debe trabajarse construyendo desde la escuela, incorporando 
los saberes, las lenguas, la cultura, etc., y la tercera que busca 
la complementariedad a partir de la creación de un ambiente 
propicio, para que tanto la educación dentro de las comunidades 
como la de la escuela puedan surgir como verdaderamente 
interculturales, es decir que toda sociedad sea intercultural.

En síntesis, se identifican en este nivel tres principios ético-
normativos de la política: la diversidad como constitutiva de cada 
nación implica el fortalecimiento identitario, la igualdad y la 
participación política; el Buen Vivir (Sumak Kawsay) que implica 
una educación para el presente y que tenga una visión holística 
del mundo que permita establecer una relación dialógica con 
la Naturaleza; la interculturalidad desde un posicionamiento 
crítico y para todos y todas. Los tres principios estarían 
vinculados por una lógica de la distinción/complementariedad, 
la distinción es la mirada crítica sobre la diversidad, mientras que 
la complementariedad es la búsqueda del diálogo intercultural 
multidireccional (Molano-Franco et al., 2022a).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

161

3.1.Nivel institucional de la Política

3.1.1.Esfera material

La esfera material del nivel institucional hace referencia 
a los campos que se articulan prioritariamente a las políticas 
educacionales. Lo cual quiere decir que, aunque pueden existir otros 
campos que inciden en la organización de los sistemas educativos, 
hay unos que cobran mayor relevancia debido a los procesos sociales 
e históricos que determinan la política en determinado momento33 
(Dussel, 2009). En este sentido los campos que se identifican en la 
esfera material de las políticas de educación indígena en los países 
analizados son el campo cultural, el económico y el educativo. 
A continuación, se señalan los avances, críticas y posibilidades 
que se presentan en las intersecciones entre estos campos como 
constitutivos de las políticas de educación indígena.

Educativo–cultural:

Los saberes de las culturas indígenas han conseguido entrar 
en la agenda política vinculados a marcos teóricos provenientes 
de la academia y adoptados por la mayoría de los gobiernos para 
la regulación, normalización y centralización de las propuestas de 
educación y otros asuntos indígenas, tal como el etnodesarrollo 
y su perspectiva intercultural propuesta por Bonfil Batalla y 
Héctor Díaz Polanco principalmente y, de esta manera, William 

  33 Vea también la tesis 7 de las 20 tesis de política de Enrique Dussel (2006).



162

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

García indica que la educación popular, la sociología y los estudios 
culturales en los 70 y 80 posibilitaron el giro a los estudios críticos 
decoloniales. 

La lengua y la lectoescritura han surgido como contenido 
de las políticas educacionales como resultado de luchas de poder 
entre el Estado, las organizaciones indígenas, las universidades, 
y organizaciones de la sociedad civil. En este sentido Guillermo 
Williamson, al referirse a Chile, señala que “uno de los 
mayores problemas [de la educación indígena] es justamente la 
recuperación lingüística” [min. 18:40], lo cual sería un contenido; 
es decir, un problema reconocido por la comunidad, que como tal 
entra en la agenda política dentro del campo cultural desde el que 
los pueblos indígenas reclaman ese derecho como posibilidad 
para supervivencia.

De esta manera las universidades han empezado a abrirse al 
diálogo entre los saberes académicos y los ancestrales de los pueblos 
indígenas. Esto, según Lucia Alberta Andrade, empezó a ocurrir en 
Brasil especialmente a partir de iniciativas como la Conferencia 
Nacional de Educación Escolar Indígena llevada a cabo en 2009.

A pesar de esos avances, la colonialidad epistemológica 
persiste en escuelas y universidades como lo denuncia Saúl Bermejo, 
pues las lenguas y los saberes indígenas son vistos como de menor 
categoría, son “menospreciados por la escuela”, a pesar de que 
estos podrían enriquecer los saberes del mundo global, por lo que 
considera que la escuela indígena debe enseñar tanto los saberes 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

163

de la sociedad moderna como los saberes indígenas, lo cual implica 
una escuela abierta y flexible. En Chile, por ejemplo, aunque la Ley 
General de Educación (LGE) afirma la EIB como una modalidad y 
abre un espacio curricular a la lengua y cultura indígenas, la ubica 
dentro de la “educación especial” y no como un espacio pedagógico 
de teoría y desarrollo propio. En Ecuador, a pesar de que se plantea 
explícitamente como un principio constitucional

(…) la interculturalidad en la EIB lleva a una profundización 
en las relaciones de dominación que descansa sobre la idea 
de una educación solo para indígenas y no para el conjunto 
de la sociedad nacional, pero sobre la base de un elemento 
hegemónico: su castellanización y la pérdida progresiva 
de su identidad lingüística y cultural, lo que evidencia la 
permanencia de las relaciones interculturales de poder y 
asimétricas (Rodríguez Cruz, 2018a, p. 231).

En ese orden de ideas, Marta Rodríguez Cruz plantea que la 
descolonización del saber implica situar los saberes occidentales 
en un plano horizontal con otros sistemas de conocimiento para 
poder entablar un diálogo intercultural, pero también cambiar la 
centralidad del saber occidental, romper con su universalismo 
y permitir la pluriversidad epistemológica que enfrente la 
discriminación y la exclusión. 



164

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Educativo–Económico

En Ecuador, uno de los ejes principales del Plan Nacional 
para el Buen Vivir 2009-2013 es el cambio de la matriz 
productiva, que debe conducir al Estado desde un modelo 
exportador y extractivista hacia otro basado en la producción 
diversificada y ecoeficiente, en los conocimientos y en el respeto 
a la biodiversidad. En los establecimientos de educación superior 
debe favorecer a la industria económica del Estado. Sin embargo, 
Marta Rodríguez señala que aunque esto es lo que se propone 
explicitamente en la legislación, en la aplicación resulta que no 
se abandona el modelo económico y productivo, pues la inversión 
en educación está dirigida preferentemente al desarrollo de 
la matriz productiva para “conseguir beneficios económicos 
ulteriores. Lo anterior implica que no se abandona el modelo 
exportador extractivista, sino que sigue reproduciéndose con el 
apoyo del sistema educativo” (Rodríguez Cruz, 2017, p. 75).

Por su parte, Saúl Bermejo, tomando como ejemplo el modelo 
económico extractivista, critica la concepción del buen vivir 
que se maneja desde el Estado, pues propone realizar acciones 
por un bien futuro a pesar de que en el presente esas acciones 
generen muerte, pues con la minería se están matando ríos, lagos 
y animales. Esto mismo ocurre con la educación en la que el 
estudiante debe sufrir en su paso por la escuela con la esperanza 
de que su bienestar sea posible en el futuro, “la escuela no ofrece 
bienestar ahora”, esto ocurre porque la educación se piensa en 
términos cognitivos como una acumulación de conocimiento (el 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

165

saber sería el capital de la educación) mientras que el propósito 
educativo desde la perspectiva indígena es la formación del ser la 
cual no se construye para el futuro sino para el presente.

Económico–Cultural

La recuperación de tierras, vinculada a las demandas 
educativas de los pueblos indígenas, se configuran en propuestas 
de cohesión política en torno a la reconceptualización de la 
Naturaleza, y el fortalecimiento de la comunalidad, tal como ha 
venido ocurriendo en Chile a partir de las reformas educativa y 
agraria que derivaron en la creación del Instituto de Desarrollo 
Indígena en 1972, que a pesar de tener una visión campesinista 
y estar pensada para uno solo (Mapuche) de los diez pueblos 
indígenas, impulsa varias modalidades de educación pensadas a 
partir de lo indígena. 

En Ecuador, Marta Rodríguez denuncia que el Sumak 
Kawsay como concepto de los pueblos indígenas, traducido 
como Buen Vivir, ha sido utilizado por el gobierno ecuatoriano 
para disfrazar el interés de explotar los recursos naturales para 
obtener rendimientos económicos.

El modelo de desarrollo al que se aspira, lejos de respetar los 
derechos de la Naturaleza, vuelve a conceptualizarla como objeto 
de explotación a través del cual se habrán de obtener rendimientos 
económicos que beneficien a la industria nacional. El Buen Vivir, 
por lo tanto, no apuesta por una alternativa al desarrollo, sino 



166

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

que se refiere a la forma tradicional de desarrollo basada en el 
extractivismo, y se reproduce bajo el velo discursivo del Sumak 
Kawsay, traducido como buen vivir (Rodríguez Cruz, 2017, p. 76).

Educativo–cultural–económico 

La intersección entre estos tres campos deriva en las 
instituciones de factibilidad que permiten la concreción de 
las relaciones de los tres campos con base en los principios 
emancipatorios que se señalaron en el nivel ético-normativo.

Así, las escuelas indígenas se piensan como lugar de 
encuentro de lo diverso, como una institución de mediación 
entre saberes, culturas y comunidades, un “espacio abierto a la 
comunidad y a la Naturaleza” (Rodríguez Cruz, 2017, p. 79). Los 
pueblos indígenas buscan un tipo de educación “biocultural”, 
como dice el doctor Julio Tumi [min. 96], esto es que la escuela 
debe mediar entre la cultura occidental y la sabiduría indígena 
que tiene una concepción de la naturaleza, no como recurso 
natural explotable con la que se puede hacer un “desarrollo 
sostenible”, sino como Madre Tierra con la que se puede dialogar, 
lo cual implica la afirmación de la diversidad a partir del respeto 
y el cuidado de todas las expresiones de la Madre Tierra.

En ese sentido, las propuestas pedagógicas y curriculares, 
según Lucia Alberta [min. 20] deben estar dirigidas a proyectos 
de sustentabilidad de las comunidades; a tener un calendario 
escolar particular; al desarrollo de procesos propios de 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

167

aprendizaje; a la valoración de las lenguas maternas; a ofertas de 
alimentación escolar coherentes con los patrones alimentarios 
de las comunidades; deben estar construidos a partir de los 
proyectos de sociedad y escuela de las comunidades indígenas. 

3.1.2.Esfera de legitimidad

La esfera de legitimidad hace referencia a la institucionalidad 
desde la cual las acciones coordinadas se valoran como legítimas o 
no, dentro de un marco normativo construido democráticamente. En 
consecuencia, se muestra aquí la manera como inciden los pueblos 
indígenas en el reconocimiento de la legitimidad de sus saberes desde 
la participación como actores políticos en la toma de decisiones y en 
la construcción de propuestas innovadoras y desafiantes. 

Ciertamente se han dado avances importantes en términos 
legislativos para la educación indígena en todos los países 
analizados, promovida por los movimientos indígenas, pero 
también por otros actores que se han ido articulando en torno al 
discurso de la diversidad cultural y el reconocimiento y valoración 
de esta, como organizaciones internacionales (UNESCO, ONU, 
OIT, CARE34 , GTZ35), organizaciones no gubernamentales 
como el ILB, en algunos casos la iglesia católica, el movimiento 
estudiantil, gobiernos de corte progresista, entre muchos otros 
e incluso a través de articulaciones intergubernamentales entre 
países como Perú, Chile, Ecuador, Bolivia, Argentina (Williamson, 

  34 Inicio - CARE Perú
  35 Startseite (giz.de)



168

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

min. 70), lo cual ha fortalecido las iniciativas educativas de los 
pueblos y comunidades indígenas en algunos momentos, pero 
también las ha debilitado y desarticulado en otros.

Por ejemplo, en Chile la Ley Indígena crea la CONADI para 
promover la Educación Intercultural Bilingüe; en Colombia la Ley 
General de Educación, el decreto 1142 (MEN,  1978) y el 804 de 
1995, promueven el uso de las lenguas indígenas y la formación 
de maestros bilingües; en Ecuador la Ley Orgánica de educación 
establece una serie de garantías de reconocimiento cultural en 
los currículos; en Brasil, la Ley de Directrices y Bases (LDB) de 
1996, otorga legitimidad al reconocimiento y valoración de los 
saberes y el diálogo intercultural; y en Perú se emite en 1972 la 
Política Nacional de Educación Bilingüe como primera política 
que “respondía oficialmente a la diversidad étnica, cultural y 
lingüística del país” (Bermejo-Paredes et al., 2020, p. 27).

Sin embargo, la legitimidad que da la ley no implica que 
esta se cumpla como lo señala Marta Rodríguez, pues desde que 
fue aprobada la Constitución en 2008 en Ecuador “no se ha visto 
ningún impulso de las lenguas indígenas ni dentro del sistema de 
educación intercultural bilingüe ni dentro del Sistema Nacional 
de Educación, sino un impulso del inglés” [min. 28:00 ], por lo que 
a pesar del reconocimiento de las diversidades étnicas, culturales 
y lingüísticas que se ha venido dando en la legislación de varios 
países latinoamericanos plantea una educación que respete y 
fortalezca la cultura indígena, ha derivado en algunos casos en 
nuevas formas de colonialidad del saber, “lamentablemente, la 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

169

incorporación de una terminología amable con la diversidad 
cultural en el discurso político pedagógico, ha resultado ser uno 
más de los mecanismos por los cuales se reproduce la colonialidad 
del saber” (Marta Rodríguez [min. 15:49]).

La legitimidad del movimiento indígena como actor político 
le ha permitido “exigir al Estado el cumplimiento de sus demandas 
y en tal sentido sus reivindicaciones han sido principalmente 
tres: la tierra, el territorio, y una educación intercultural y 
bilingüe” (Rodríguez, 25:30). En este sentido Williamson señala 
que en Chile la reforma educacional (1965) junto con la reforma 
agraria (1967), permitieron a los pueblos indígenas no solamente 
tener un acercamiento con el Estado y recuperar sus tierras, sino 
también crear conciencia de su situación y posibilidades. 

La manera como se han logrado esos avances legislativos, 
responde a varios factores señalados tales como la consecución 
de la emancipación jurídica (emancipatio) que le permitió a 
los indígenas liberarse de ser tutelados por agentes externos36  
como ocurría en Brasil hasta 1988 cuando se promulga la 
nueva constitución con la que logran empezar a participar en la 
planeación y construcción de una Política de Educación Escolar 
Indígena; su gran capacidad de negociación caracterizada por la 
claridad de sus intereses políticos pero también por la incapacidad 
estatal para responder dialógicamente con igual claridad (García. 
Min. 46:40]; así como a diferentes manifestaciones de protesta 

  36 En Brasil los pueblos indígenas antes de la constitución de 1988 tenían que ser 
tutelados por medio de la Fundação Nacional do Índio (FUNAI)



170

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

que han llevado según García a que muchas de las decisiones se 
hayan tomado como producto de situaciones coyunturales antes 
que a discusiones profundas.

A pesar de esos avances, se mantienen las críticas respecto 
a la legitimidad de las decisiones tomadas sin la participación 
suficiente de los pueblos indígenas, como señala Saúl Bermejo 
en relación con los debates de educación indígena, de tal manera 
que las políticas se estarían construyendo desde la estrategia de 
algunos individuos o grupos privilegiados que tienen la capacidad 
para establecer las normativas, pero desconociendo a una parte 
importante de la sociedad: la población objetivo. 

En tal sentido, Saúl Bermejo espera que, en algún momento, 
aquellos que diseñan las políticas públicas tengan en cuenta 
los deseos, necesidades y realidades de las comunidades, en 
concordancia con Guillermo Williamson, quien considera que es 
necesario que en Chile se avance más en cuanto a la participación 
de los pueblos indígenas en las decisiones educacionales, por lo que 
puede considerarse como un avance el hecho de que para la nueva 
constitución de este país existan 17 escaños indígenas paritarios.

Algunas de las herramientas o mecanismos creados a 
partir de la participación política de los pueblos indígenas 
en la toma de decisiones por medio de constituciones, leyes, 
decretos y reformas, para asegurar y fortalecer la legitimidad 
de los pueblos y nacionalidades indígenas como interlocutores 
válidos en la construcción de políticas públicas de educación, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

171

señalan las transformaciones curriculares, la participación de 
las comunidades, los espacios de discusión, la formación de 
maestros, y la creación de institucionalidades que las respalden 
y desarrollen, los cuales se clasifican como avances, no por haber 
satisfecho a cabalidad los deseos y necesidades que las sustentan, 
sino porque abren las posibilidades a transformaciones más 
profundas que trascienden el campo educativo y apelan a cambios 
en los sistemas económicos, ambientales y políticos. 

3.1.3.Esfera de factibilidad

La esfera de factibilidad hace referencia a la institucionalidad 
que se pone al servicio de las políticas públicas como expresiones 
oficiales de las decisiones tomadas en procesos democráticos 
legitimados por la comunidad política. 

Los avances legislativos en educación indígena en los 
diferentes países que reconocen la diversidad cultural y la 
necesidad de su recuperación y fortalecimiento, han conducido 
a la creación de instituciones, programas y proyectos que hagan 
efectivas las reivindicaciones que se promulgan. Sin embargo, esta 
institucionalidad de carácter emancipatorio decolonial ha devenido 
en nuevas formas de colonialismo o ha encontrado obstáculos para su 
cumplimiento por deficiencias en las políticas o por desarticulación 
interinstitucional, por lo que plantean nuevas iniciativas construidas 
comunitariamente y pensadas en relación con toda la población, 
pero desde una posición crítica de la interculturalidad.



172

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Así, por ejemplo, la Política Nacional de Educación Bilingüe 
(PNEB) en Perú, promulgada en 1972, que “era la primera política 
que respondía oficialmente a la diversidad étnica, cultural y 
lingüística del país” (Bermejo-Paredes., 2020, p. 27), creó la 
Dirección Nacional de Educación Bilingüe Intercultural (DINEBI) 
que luego pasó a ser la Dirección de Educación Intercultural 
Bilingüe (DEIB), “sin ninguna atribución normativa y siempre 
dependiente de la alta dirección (…) para el 2007, los discursos 
sobre interculturalidad, la atención a la diversidad (…) quedaron, 
en términos generales, en simples enunciaciones” (p. 28). 

De igual manera el Proyecto Curricular Regional de Puno, 
construido con participación gubernamental, ONG y sociedad 
civil, es considerado por Saúl Bermejo como una de las mejores 
propuestas que se han realizado en Puno, que sirvió como modelo 
para todo el país, y que buscaba la transformación social, fue 
entregado por la Dirección Regional de Educación de Puno 
(DRE-P) en mayo de 2007 al Gobierno Regional de Puno, pero 
“por la inadecuada implementación administrativa-pedagógica-
presupuestal (…), para el 2013 ya había perdido vigencia, sentido y 
esencia, convirtiéndose en un programa dedicado a la folclorización 
de la cultura, lengua, sabiduría y conocimientos de los pueblos 
aimara y quechua” (Bermejo-Paredes et al., 2020, p. 38). 

Según Bermejo Paredes, de todas las iniciativas que se 
cuentan como avances de la Educación Bilingüe Intercultural 
(EBI) en Perú, “ninguna queda en pie”, y termina afirmando: 
“la interculturalidad desde los programas de EIB en el Perú se 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

173

ha constituido en el modo más eficiente de legitimidad de la 
colonialidad del poder, el racismo” (p. 38). Por lo que allí el pueblo 
Aimara ha optado por la autosegregación como un mecanismo 
de protección frente a la colonialidad epistemológica ejercida 
en las escuelas y de afirmación cultural a partir de iniciativas de 
educación propia, se trata de “un proyecto ideológico-cultural 
basado en el respeto y los principios democráticos” (Bermejo-
Paredes et al., 2020, p. 36).

En Ecuador, la constitución de 2008 y la Ley Orgánica de 
Educación Intercultural (LOEI), emitida en 2011, en concordancia 
con los principios de una educación intercultural, establece que 
se debe garantizar el respeto a los ritmos de aprendizaje, a los 
aspectos sicosociales de los estudiantes, la capacidad creativa de 
los saberes ancestrales que traen los estudiantes, a la vez que se 
debe buscar la incorporación de saberes y lenguas de otras culturas 
al sistema educativo. Esto sería, entonces, una transformación 
curricular legitimada por las políticas públicas nacionales que 
hagan posible la descolonización del saber. 

La investigadora Marta Rodríguez Cruz señala que uno 
de los mayores avances en este país fue la creación de un 
sistema único de educación intercultural bilingüe a través de la 
transversalización de la perspectiva intercultural, pero también 
la formación de maestros de educación intercultural bilingüe a 
cargo del Estado, por medio de cursos gratuitos de capacitación 
y actualización, esto implica que los docentes deben conocer y 
dominar las lenguas indígenas y, además, los currículos deben 



174

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

integrar la interculturalidad y la plurincacionalidad. También 
se creó el Instituto Nacional de Evaluación Educativa para vele 
por la calidad del sistema educativo; desafortunadamente esta 
evaluación de la calidad se sustenta en estándares estipulados 
desde el gobierno, pero no resultan coherentes con la 
interculturalidad y la plurinacionalidad, lo cual equivale a una 
incoherencia entre principios, normas y prácticas educativas; ello 
generó el cierre de algunas escuelas y universidades indígenas 
que no lograron alcanzar las metas, pero adicionalmente, al 
tiempo que se cerraban universidades indígenas, se construyeron 
cuatro universidades “de cuño europeo” y dos de ellas dirigidas a 
la explotación de la matriz productiva.

Aunque la creación del sistema único de educación 
intercultural bilingüe se cuenta como un avance importante 
en Ecuador, la doctora Marta Rodríguez advierte que en la 
práctica este sistema no es realmente intercultural y que sería 
pertinente que los pueblos y nacionalidades indígenas tuvieran 
la oportunidad de desarrollar su propio sistema educativo con 
autonomía, que permita distinguirlo del sistema nacional, 
pero tendiendo puentes entre ambos. Según la investigadora, 
en concordancia con Luis Montaluisa, quien fuera el primer 
director de la Dirección Nacional de Educación Intercultural 
Bilingüe (DINEIB), una de las condiciones de posibilidad para 
transitar hacia la descolonización epistémica y educativa es la 
recuperación sistemática de las epistemologías indígenas.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

175

El movimiento indígena ecuatoriano creó en la década 
del 80 la DINEIB, una institución indígena autónoma que 
funcionaba de manera descentralizada, perdió su autonomía 
técnica, financiera y administrativa en febrero de 2009 al 
volverse parte del Ministerio de Educación mediante el decreto 
1585 que eliminaba la organización comunitaria de la educación 
intercultural bilingüe, por considerarse una amenaza a la 
unidad nacional, y porque el gobierno interpretó los libros de 
texto escolar (kukayos pedagógicos) como propaganda política, 
quedando como una subsecretaría de educación intercultural 
bilingüe adscrita al Ministerio de Educación Nacional. Esta 
pérdida de autonomía “supuso la pérdida del derecho a la libre 
determinación y a la autonomía para decidir sobre la propia 
educación (…) de los pueblos y nacionalidades indígenas” (Marta 
Rodríguez, min. 38:08). 

Las escuelas del milenio en Ecuador fueron parte importante 
del proyecto educativo de la “revolución ciudadana”, sin embargo, 
a pesar de los recursos financieros invertidos en infraestructura y 
tecnología, se preserva la castellanización y la alienación, mientras 
que en las escuelas indígenas se puede apreciar un total abandono 
estatal en cuanto a las condiciones físicas de las instituciones que 
son básicas para el desarrollo de las actividades educativas, no 
hay energía eléctrica, ni conectividad a internet o de telefonía, en 
algunos casos ni siquiera hay agua, “yo no he visto una cosa igual, 
tenían tapadas las ventanas con papel porque no había cristal, allí 
por supuesto no hay ni agua ni luz…” (min. 86:50).



176

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En Ecuador trabajan libros de texto orientados en teoría 
a los principios de interculturalidad y plurinacionalidad, sin 
embargo, los saberes que en ellos se trabajan se transmiten en 
lengua castellana, lo cual según Marta Rodríguez constituye 
en transmisión de la episteme eurocéntrica, pues, por ejemplo se 
estudia la historia del castellano pero no la historia de ninguna 
de las trece lenguas indígenas que existen en Ecuador, generando 
así una invisibilización de las epistemes indígenas y dándose un 
colonialismo lingüístico, lo cual se acentúa cuando el profesor 
o profesora no conoce la lengua de sus estudiantes como lo 
establece la constitución y la LOEI; los contenidos estructurados 
en asignaturas, hecho que es contradictorio con la visión integral 
y holística del saber de la cosmovisión indígena, pero además se 
estructuran en una concepción espacio-temporal lineal que no 
coincide con la concepción indígena que es cíclica; en el área de 
matemáticas la subalternización del saber matemático se presenta 
mediante el uso del “universo simbólico, social y cultural propios 
de los modos de vida blanco-mestizos y se transmite a través de 
herramientas de base eurocéntrica, como por ejemplo el diagrama 
de Grantt” y actividades como la recitación y la memorización de 
tablas de multiplicar y del abecedario, transcripciones del libro al 
cuaderno, lo que según Marta Rodríguez representa una forma de 
la colonialidad del saber.

Según la investigadora, para lograr la descolonización 
epistémica y educativa, en los libros de texto en los que se 
presentan elementos simbólicos de gran trascendencia como el 
himno nacional y la bandera, se deben incorporar los símbolos y 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

177

saberes propios de los pueblos y nacionalidades indígenas como la 
Whipala, las leyendas indígenas o los instrumentos tecnológicos 
como la Taptana, para establecer relaciones de horizontalidad que 
rompan con las jerarquías, de tal manera que los niños y niñas no 
indígenas también aprendan y valoren los saberes y símbolos de 
las otras nacionalidades en una relación intercultural.

En Brasil, la Ley de Directrices y Bases (LDB) de 1996, otorga 
legitimidad al reconocimiento y valoración de los saberes y el 
diálogo intercultural. Según Lucia Alberta Andrade, la diversidad 
sociocultural ha implicado que en la Educación Escolar Indígena 
se haya trabajado en la construcción de propuestas pedagógicas 
y curriculares que respondan a la esfera material en términos 
de sustentabilidad de las comunidades, calendarios escolares 
específicos, procesos propios de aprendizaje, lengua y alimentación; 
respecto a la esfera de legitimidad en relación con participación y 
consulta a las comunidades, sistemas de evaluación diferenciados 
y participación de ancianos en la escuela; y en la esfera de 
factibilidad apoyen la formación de profesores y la elaboración de 
materiales didácticos.

Si bien desde la promulgación de la LDB se habían estado 
ofertando cursos de formación de profesores en diferentes 
universidades como la Universidade do Estado de Mato Grosso 
(UNEMAT), es en 2005 que el Ministério de Educação (MEC) 
crea el Programa de Apoio à Formação Superior e Licenciaturas 
Interculturais Indígenas (PROLIND) y el curso de Licenciatura 
Intercultural de la UNEMAT empezó a recibir financiamiento 



178

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

estatal, para estrechar el diálogo de las universidades con los 
pueblos indígenas (Andrade de Oliveira, 2016). A partir de la 
década de los 90, en el marco de la constitución nacional de 
1988, se han creado programas como el Programa Construyendo 
una Educación Escolar Indígena, apoyados por la Secretaria 
Municipal de Educação (Semec), gracias a los cuales las 
escuelas indígenas crean los Proyectos Políticos Pedagógicos 
(PPP), orientados por la Semec y organizados por la comunidad 
indígena junto con profesores, directivos, universidades 
(Organização Flora Dias Cabalzar, 2012), los cuales deben estar 
articulados al buen vivir, la interculturalidad, el bilingüismo 
y multilingüismo, la valoración de la diversidad, el diálogo 
de saberes, la organización comunitaria y territorial, la 
construcción de forma colectiva y la autonomía.

A pesar de que en Brasil existe una legislación “muy buena” 
en Educación Escolar Indígena, Según Lucia Alberta Andrade, aún 
persisten muchos problemas de implementación de esas políticas: 
Aunque muchas escuelas indígenas, especialmente en el Estado 
de Amazonas, han logrado desarrollar sus proyectos pedagógicos, 
aún existen muchas dificultades para implementarlos en otras 
dado que los consejos de educación ponen muchas restricciones 
a las escuelas como el cumplimiento de requisitos técnicos y 
de infraestructura que las comunidades indígenas difícilmente 
pueden cumplir como biblioteca, aulas de ciencias, entre otras, 
por lo que las secretarías de educación terminan por no aceptar 
esos proyectos pedagógicos; como solución, se está trabajando en 
la formación de los técnicos de las Secretarías de Educación para 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

179

que conozcan las realidades de las escuelas indígenas, y entiendan 
que se deben respetar los proyectos pedagógicos atendiendo a la 
legislación y la realidad de las escuelas. 

Adicionalmente, en muchos casos no se acepta que las 
lenguas indígenas sean trabajadas en las escuelas; la formación 
de profesores dura más del doble de lo que debería ser; problemas 
de gestión de las secretarías y el ministerio que no consigue 
coordinar la política; el Programa Nacional dos Territórios 
Etnoeducacionais, no está funcionando hace tres años aunque 
los territorios existen; el Plan Nacional de Educación plantea las 
metas que deben ser cumplidas, pero de esas son muy pocas las 
que se han cumplido; las universidades que ofrecen formación 
de profesores en nivel inicial, medio y de posgrado vienen 
disminuyendo la oferta educativa, como consecuencia de la 
mala gestión de muchos Estados que no consiguen ofertar esa 
formación, y la producción de materiales didácticos no tiene 
financiamiento adecuado.

En ese orden de ideas, los avances legislativos en Brasil 
no son suficientes para atender las demandas de la Educación 
Escolar Indígena, aún hacen falta mecanismos que aseguren 
que estas se cumplan y castiguen a quienes no las cumplen ni 
las hacen cumplir, como por ejemplo la liberación de recursos 
específicos para la educación indígena y el aseguramiento de que 
lleguen a donde deben llegar. Pero, además se identificó, en la 
primera y segunda Conferência Nacional de Educação Escolar 
Indígena, como primera necesidad la valorización y formación 
de los profesores indígenas.



180

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En Chile, la Ley Indígena 17.729 de 1972 crea el Instituto 
de Desarrollo Indígena y luego en 1993 la Corporación Nacional 
de Desarrollo Indígena (CONADI) que promueve el Sistema de 
Educación Intercultural Bilingüe (EIB) y un programa de becas 
indígenas, e incentiva el uso de las lenguas originarias, pero 
además con esta ley también se saca de las lógicas del mercado 
capitalista miles de hectáreas pertenecientes a los pueblos 
indígena y que ya no pueden ser vendidas.

La EIB en Chile está articulada con otros ministerios, 
además del educativo MINEDUC, como el de Agricultura, el de las 
Culturas, Arte y Patrimonio, y el Ministerio de Desarrollo Social 
y Familia en la que está la CONADI. En 1995 tras la exigencia al 
gobierno, por un grupo de consejeros indígenas de la Corporación, 
del cumplimiento de la Ley Indígena, se crea el Programa de 
Educación Intercultural Bilingüe (PEIB). En 1996 gracias a un 
convenio entre CONADI y el MINEDUC, adquiere autonomía 
financiera y de gestión con glosa presupuestaria propia. 

La EIB, cuenta en el Ministerio de Educación Nacional con 
una Secretaría de Educación Intercultural Indígena (SEII) que se 
creó en la primera década del siglo 21 (primer mandato de Michelle 
Bachelet) en un intento por impulsar la interculturalidad en las 
diferentes unidades del Ministerio de Educación con el objetivo de 
“que los distintos programas del Ministerio Educación contengan 
una dimensión intercultural”, y un programa de Educación 
Intercultural Bilingüe que se encarga de la instalación y desarrollo 
de los programas referidos a pueblos indígenas con secretarías 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

181

regionales ministeriales de educación, las cuales a pesar de verse 
muy restringidas en la toma de decisiones, cuentan con un sistema 
de supervisión que a juicio de Williamson resulta muy relevante, 
puesto que está vinculado a las comunidades educativas, a las 
regiones, y es un factor importante de comunicación entre el 
Estado y los establecimientos educacionales, a pesar de la falta de 
apoyo del aparato estatal desde el Ministerio hacia el equipo de 
supervisores, hecho que limita fuertemente lo que estas entidades 
pueden avanzar.

Desde el año 2000 hasta el 2009, el PEIB se vincula al 
programa de política indígena ORÍGENES, a través de un convenio 
establecido entre el Gobierno de Chile y el Banco Interamericano 
de Desarrollo. El PEIB-MINEDUC tiene como fin: Contribuir al 
desarrollo de la lengua y cultura de los pueblos originarios y a la 
formación de ciudadanos interculturales en el sistema educativo 
(Williamson Castro et al., 2015).

Se cuentan como avances del PEIB: i. el mejoramiento de la 
autoestima de los niños y niñas participantes; ii. la promoción de 
la interculturalidad y el reconocimiento de la diversidad cultural 
en las instituciones escolares participantes; iii. La instauración 
de la figura del educador tradicional en las escuelas; y iv. la 
producción de textos curriculares y materiales pedagógicos en 
materia de interculturalidad (Williamson Castro et al., 2015). 

Como críticas se señala que “según las evaluaciones analizadas, 
este programa [PEIB- MINEDUC] presenta falencias a nivel de 



182

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

arquitectura, objetivos, presupuesto, cobertura e impactos entre la 
población beneficiaria” (Williamson Castro et al., 2015, p. 172). 

En particular, está dirigido a comunidades rurales, no 
favorece las lógicas de enseñanza tradicionales ni contribuye a 
mejorar la calidad de la enseñanza, los profesores no cuentan 
con la formación adecuada y distintas áreas gubernamentales 
presentan resistencia y actitudes discriminatorias, entre otras 
críticas. Adicionalmente, los establecimientos educativos en Chile 
son financiados por el Estado según la cantidad de estudiantes que 
asisten, lo cual los pone en una relación de mercado en la que se 
considera de mejor calidad al colegio que tenga más estudiantes, 
generando así la desigualdad en el sistema, aunque se espera que 
esta situación se modifique con la nueva Constitución.

El doctor Guillermo Williamson considera que es necesario 
pensar una educación propia, es decir con mayor capacidad de 
autogestión, lo cual requiere de otra institucionalidad, se necesita un 
consejo de interculturalidad que permita además la integración de 
los migrantes en las instituciones del Estado como el Ministerio 
de Educación; también se requieren programas de formación 
profesional para los profesores indígenas que tienen bajos niveles 
de escolaridad, pero que sí poseen un saber cultural importante; 
diversificar las políticas públicas y programas educacionales 
dirigidas pueblos indígenas de acuerdo con su realidad contextual, 
y tener un currículum común que permita la comunicación, pero 
al mismo tiempo es importante fortalecerse la identidad de cada 
uno, lo cual requiere, además de la buena voluntad, cuestiones 
técnicas como la formación adecuada y suficiente.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

183

En Colombia, la política estatal de educación indígena está 
contenida en la Ley 115 (Ley General de Educación) de 1994 y 
se llama Etnoeducación. Si bien es cierto que se han hecho 
importantes avances desde entonces, como la formulación de 
un Sistema Educativo Indígena Propio (SEIP) propuesto por los 
pueblos indígenas mediante la Comisión Nacional de Trabajo 
y Concertación de la Educación para los Pueblos Indígenas 
(CONTCEPI) creada en 2007, que actualmente se reconocen las 
iniciativas de educación propia de las escuelas indígenas en el 
marco del SEIP, la ley orgánica que sigue rigiendo oficialmente 
es la Etnoeducación. 

William García señala que desde la década del 80 la 
etnoeducación empezó a mostrar avances de tipo curricular debido 
la participación de la academia y su compromiso con los procesos 
sociales, y al diálogo con las experiencias que ya venían desarrollando 
desde las organizaciones indígenas, sus aportaciones en este 
proceso tienen que ver con “la participación de las comunidades 
en la escuela, la inmersión bilingüe, la evaluación comunitaria, el 
papel de los padres, el cabildo escolar, la investigación pedagógica 
y los procesos editoriales de base” (García, min. 63), que llegaron 
a incidir en la política educativa nacional como lo es el caso de los 
Proyectos Educativos Institucionales (PEI) y Proyectos Educativos 
Comunitarios (PEC) que hoy forman parte de la política pública de 
educación para todo el país 37 .

  37 Ver (Decreto 1860, 1994).



184

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En Colombia se reconocen diferentes modelos educativos 
como la etnoeducación para indígenas, etnoeducación para 
afrodescendientes, escuela nueva para campesinos y, además, se 
reconocen las propuestas de educación propia en el marco del 
SEIP, en términos administrativos y financieros, lo cual según 
William García “refuerza el modelo de segregación subjetiva 
y cultural de los sujetos” (min. 72:10). Para el investigador, la 
enorme diversidad constitutiva de los colombianos cuestiona 
la restricción de este concepto a lo étnico, por lo que considera 
que la diversidad y la interculturalidad son conceptos que 
deben repensarse en las políticas de educación en Colombia, 
puesto que está “diseñada desde la concepción y plataforma 
del etnodesarrollo y la interculturalidad, la etnoeducación ha 
promovido un modelo de segregación grupal en el ámbito político, 
institucional, administrativo, financiero y curricular” (min. 16). 

A pesar de las dificultades de la política, como el hecho de que 
“el modelo de etnoeducación adoptado por el gobierno a mediados 
de los ochenta fue un dispositivo político estratégico usado para 
limitar las propuestas educativas propias indígenas debido a su 
naturaleza ideológica de resistencia comunitaria” (Calvo Población 
et al., 2013, p. 347); a su vez, William García considera que la 
Etnoeducación podría funcionar como punto de partida para una 
política de educación basada en la diversidad cultural ampliada 
más allá de lo étnico y dirigida a toda la población.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

185

3.2.Nivel de la praxis política

Se ha mostrado que aunque pueda existir un cierto discurso 
descolonizador en la legislación, la realidad práctica es diferente e 
incluso opuesta, ya que la interculturalidad, como concepto usado 
y manipulado desde el gobierno ha devenido en la profundización 
de las relaciones de dominación y de discriminación; la 
interculturalidad ha quedado reducida a la inclusión de lenguas y 
saberes, pero manteniendo la jerarquización de estos, dando como 
resultado la castellanización de la educación, el desplazamiento 
y debilitamiento de las lenguas indígenas y el fortalecimiento de 
la cultura eurocéntrica, moderna y racista.

La lucha de los pueblos indígenas, de esta forma, se ve 
enfrentada a un sistema capaz de generar nuevas formas de 
colonialismo, ya no desde el enfrentamiento directo, sino desde la 
subsunción de la diferencia, de la transformación de las causas y 
los conceptos propios de los pueblos para ser adaptados y usados 
en la perpetuación de las relaciones de dominación. 

3.2.1. Avances

Los avances en políticas de educación indígena expresadas 
en constituciones, leyes, decretos, programas y proyectos, 
han sido el resultado de relaciones de poder entre distintos 
actores políticos, donde los movimientos indígenas han logrado 
fortalecerse en términos de capacidades de organización, gestión, 
diálogo, formación de cuadros y producción de conocimientos; así 



186

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

como el desarrollo de liderazgos en la academia, en los partidos 
políticos y en las organizaciones sociales, presentando siempre la 
bandera del derecho a la autodeterminación (Williamson).

El propósito que se busca en las políticas públicas de 
educación, a través de diferentes estrategias, es el fortalecimiento 
comunitario y cultural, así como mayor autonomía política, y la 
recuperación territorial, y en tal sentido el trabajo creativo de los 
movimientos indígenas ha realizado aportes en participación de 
las comunidades, de los padres de familia, el cabildo escolar, el 
bilingüismo, la investigación pedagógica y los procesos editoriales 
de base, por lo que se ha considerado que la Educación Propia es 
la propuesta más adecuada para volver a una vida centrada en la 
comunidad y la cultura (Calvo Población et al., 2013).

Como estrategias empleadas por los movimientos indígenas 
en su negociación con los gobiernos se señalan:

•	 El uso de la cultura como plataforma de denuncia y 
reivindicación mediante la cual logran auto incluirse en 
el Estado (Marta Rodríguez)

•	 Participación de líderes indígenas en los diferentes 
órganos del gobierno, como ha sido el caso de los 
investigadores y conferencistas de esta Cátedra: Saúl 
Bermejo en Perú y Lucia Alberta Andrade en Brasil, y 
actualmente los17 escaños indígenas en creación de la 
nueva Constitución de Chile.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

187

•	 El apoyo en organizaciones internacionales y experiencias 
comunitarias para la negociación con los gobiernos 
(William García).

•	 La formación de profesores indígenas en interculturalidad, 
así como de las personas encargadas de la educación 
indígena en las instituciones del Estado (Lucia Alberta 
Andrade).

•	 Creación de escuelas y universidades autofinanciadas y 
autogestionadas por las mismas comunidades indígenas, 
en algunos casos incluso de manera clandestina (Saúl 
Bermejo, William García).

•	 Procesos de autogobierno en las comunidades como la 
selección y legitimación, por mandato comunitario, de 
profesores conocedores de su tradición y comprometidos 
con la lucha por el fortalecimiento cultural y la 
transformación de las condiciones sociales de los pueblos 
indígenas (William García).

•	 Atraer a los estudiantes hacia las escuelas indígenas 
para poder exigir al gobierno a contratar profesores allí 
(William García).

•	 Manifestaciones de protesta como la toma de carreteras 
(William García).



188

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

3.2.2.	 Críticas

La legislación construida no ha sido suficiente para 
satisfacer las demandas de los pueblos, puede verse cierta 
indiferencia e incluso oposición desde los gobiernos, estrategias 
de desfinanciamiento, falta de seguimiento y asesoría de los 
programas, falta de voluntad política, una visión moderna de la 
educación y la escuela que se contrapone a las propuestas de 
los pueblos, manipulación de las demandas indígenas en favor 
de políticas neoliberales y neocolonialistas y una concepción de la 
calidad restringida a aspectos financieros, materiales, de cobertura 
y de resultados en las pruebas estandarizadas. 

A continuación, se señalan las interpretaciones críticas que 
se realizan respecto de las políticas educativas por su condición 
colonizadora, en las que se enuncian problemas de alienación, 
racismo y exclusión, se cuestionan las promesas de la educación 
escolarizada, y se denuncian los discursos contradictorios y las 
prácticas políticas de desintegración. 	

	
Alienación

La educación escolarizada históricamente ha sido alienante 
para los indígenas quienes han sido tratados como objetos “casi 
humanos” (Bermejo) y se ha procurado que dejen de hablar sus 
lenguas, que se asimilen a la cultura occidental y no practiquen 
más la suya (Lucia Alberta Andrade), razón por la cual muchos 
indígenas siguen viendo la educación intercultural como ajena 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

189

a ellos, como algo impuesto y como una educación de menor 
categoría (Bermejo). 

Por otro lado, las escuelas del Estado han permanecido 
aisladas de las comunidades (Marta Rodríguez), como una “burbuja 
o como una caparazón de tortuga” (Bermejo, min. 46:30), de tal 
manera que ir a la escuela representa separarse de la comunidad.

En cuanto al racismo lingüístico señalado por Marta 
Rodríguez, este genera problemas de alienación expresados en la 
pérdida del sentido de aprender la lengua propia, lo cual ocurre 
tanto en estudiantes, como en profesores y en padres de familia, 
quienes guiados por la posibilidad de un futuro económicamente 
más favorable y el miedo a ser discriminados prefieren aprender 
una lengua extranjera como el inglés. 

Exclusión y racismo lingüístico

En Brasil se ha interpretado que las escuelas indígenas bajan 
el nivel del índice de educación básica IDEBI, motivo por el cual 
estas fueron excluidas de la evaluación. Esto se podría interpretar 
como una situación en la que el gobierno se está centrando en la 
consecución de resultados cuantitativos de la calidad sin importar 
la realidad de la diversidad cultural y educativa del país.

En Ecuador, los docentes denuncian la exclusión de los 
saberes indígenas en los libros de texto y cuestionan la utilidad 
de los saberes blanco-mestizos que allí aparecen. También se 



190

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

señala una forma de exclusión a los pueblos y nacionalidades 
indígenas de Ecuador a través del desfinanciamiento de las 
escuelas indígenas, en palabras de la doctora Marta Rodríguez “… 
cuando vemos la cantidad de presupuesto que dedica el gobierno 
a la educación indígena, que es ridícula ¿no? esto ya es un síntoma 
de la importancia que le da” (min. 92:15).

En Perú, según los Aimara, las prácticas racistas han 
borrado implícitamente la noción de interculturalidad y los ha 
dejado por fuera de las decisiones respecto a la EIB; “por tanto 
la EIB no les pertenece, es una educación impuesta” (Bermejo-
Paredes et al., 2020, p. 38).

Falsas promesas

Después de más de 40 años de Educación Bilingüe en Perú, 
pero también de varias décadas en las políticas de educación 
indígena de los diferentes países, no se ha logrado preservar y 
fortalecer las lenguas indígenas; por el contrario, se ha generado 
un desplazamiento de estas lenguas y se han formado sujetos 
que prefieren el castellano, lo cual Saúl Bermejo interpreta como 
una forma de colonialidad del poder, llevando a los pueblos a 
construir diferentes propuestas alteras como la autosegregación 
en Perú y el SEIP en Colombia.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

191

Discursos contradictorios

Marta Rodríguez señala una incoherencia entre la teoría 
y la práctica política bajo el principio de interculturalidad y 
el propósito de la descolonización de la política educativa en 
Ecuador, al menos durante “la revolución ciudadana”, tanto en 
el sistema educativo nacional como en el sistema de educación 
intercultural bilingüe, las lenguas indígenas no se han fortalecido 
ni los docentes han sido formados adecuadamente, además de las 
contradicciones institucionales como el cierre de universidades 
indígenas entre otros aspectos de orden administrativo 
y financiero. Para lograr la coherencia esperada entre los 
principios que guían la política y las praxis educativa y política, 
la investigadora considera que resulta fundamental la conciencia 
y voluntad política de la población no indígena que es desde la 
cual se ejerce el racismo, la discriminación, la dominación, y el 
neocolonialismo (CATEDRA EJE1: 2:46).

Según Marta Rodríguez, en los libros de texto ecuatorianos 
se plantea el ejercicio de reconocimiento y honra de los símbolos 
patrios, sin embargo, estos símbolos y protocolos no dialogan con 
los símbolos propios de las nacionalidades indígenas, por lo que 
mediante estas actividades se da un distanciamiento institucional 
de los principios de interculturalidad y plurinacionalidad en 
los que se sustenta la Constitución de 2008, lo cual estaría 
señalando un discurso contradictorio entre el reconocimiento 
de la interculturalidad y plurinacionalidad, y una concepción 
colonialista de la interculturalidad; hecho que concuerda con 



192

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Saúl Bermejo, quien afirma que “la interculturalidad desde los 
programas EIB en el Perú se ha constituido en el modo más 
eficiente de legitimidad de la colonialidad del poder, el racismo” 
(Bermejo-Paredes et al., 2020, p. 38).

También denuncia Saúl Bermejo una contradicción entre el 
principio de igualdad y el racismo, pues en procesos electorales 
en los que debería haber igualdad, se presentan casos de exclusión 
basados en el racismo y el pensamiento colonial, por lo que uno 
de los objetivos de la educación debe ser el de desarrollar procesos 
de fortalecimiento de una democracia real.

Pero también existen discursos contradictorios dentro de las 
mismas propuestas indígenas, en tanto buscan la descolonización, 
pero no se salen de las estructuras de la escuela, se trata según 
Guillermo Williamson de una concepción hegemónica de la 
pedagogía en la que las experiencias indisciplinarias o trasgresoras 
del orden institucional establecido, que son justamente las más 
innovadoras, son miradas con desconfianza incluso por las 
mismas comunidades indígenas.

Prácticas políticas de desintegración

Acciones en otros campos, como el económico, introdujeron 
efectos negativos en las transformaciones identitarias. En 
chile, la división de la tierra bajo el derecho de propiedad con 
la idea de obtener beneficios del Estado, específicamente de 
tipo empresarial, instalaron la idea de la individualidad y, con 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

193

ello, se generaron transformaciones de tipo identitario, en las 
nociones de producción, de cooperación, de lo compartido, en 
las formas de organización, en la articulación con los territorios; 
por tanto, de las relaciones sociales. Si bien no se trata de una 
acción directa en el sistema educativo, hay que tener en cuenta, 
como se ha mencionado a lo largo de este documento, que la 
lucha por la tierra y la educación han formado parte del mismo 
proceso reivindicativo de derechos comunitarios.

Otra práctica política estatal que termina desintegrando 
la fuerza reivindicativa de las propuestas de los movimientos 
indígenas es la institucionalización de las propuestas, que las 
deja sin la fuerza impulsora, las debilita. Esto ha ocurrido en 
Chile, como lo señalan Williamson et al. (2015), pero también en 
los demás países como ya se ha reseñado en la sección referente 
a la esfera de factibilidad. 

Por su parte Saúl Bermejo interpreta las pruebas estandarizadas 
como una forma de neocolonialismo en la que se hace ver al indígena 
como incapaz y privilegia a los hombres y mujeres blancas como los 
poseedores del conocimiento y la razón. En Brasil también se hace 
ver a los indígenas como menos capaces, pero además son excluidos 
de las pruebas para evitar un bajo nivel del índice de educación 
básica IDEB38 . Crítica hecha a los procesos de subjetivación 
generados por las instituciones oficiales de evaluación que, como 
tales están legitimadas constitucionalmente por medio de leyes, 

  38 Índice de Desenvolvimento da Educação Básica (Ideb) — Inep (www.gov.br)



194

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

normas y decretos, y responden a unos principios ético-normativos 
desde los que se construye la concepción de educación así como la 
concepción del Otro. 

Marta Rodríguez señala que el gobierno ecuatoriano en 
el periodo presidencial de Rafael Correa creó estrategias de 
fragmentación en el interior del movimiento indígena a través 
de la creación de instituciones como la “alianza indígena por 
la revolución ciudadana” con la que muchos indígenas se 
separaron de la CONAIE; en eso se utilizó estratégicamente la 
terminología indígena pero vaciada de su significado verdadero y 
manipulado para presentar acciones neoliberales como si fueran 
descolonizantes, y para desarticular las luchas indígenas.

En el gobierno del correísmo se emprendió una acción 
estratégica de lucha contra el movimiento indígena, en el que 
estableciendo diferencias marcadas entre las escuelas indígenas 
y las escuelas del milenio en términos de condiciones básicas 
como la alimentación escolar, terminaron poniendo a las 
familias en una situación fronteriza de decisión entre apoyar 
la escuela indígena que está en abandono estatal o buscar 
condiciones mínimas y básicas en otras escuelas. Luego, en lugar 
de una mala interpretación de la interculturalidad, por parte 
del Estado, lo que se da es un uso corrupto del poder en tanto 
que se postula sobre la descolonización, pero ejerce estrategias 
de dominación. Esta acción estratégica de la política educativa 
de la “Revolución Ciudadana” estaría yendo en contra de los 
principios de interculturalidad y plurinacional consagrados en 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

195

el artículo 1 de la Constitución de 2008. También Saúl Bermejo 
habla del uso de la interculturalidad como forma de mantener 
la dominación y la discriminación.

3.2.3.Posibilidades

En Perú, el pueblo Aimara se propone la autosegregación 
como como estrategia y racionalidad para redefinir la EIB, la 
educación en general y la subsistencia de la nación aimara 
(Bermejo-Paredes et al., 2020, p. 20), con esta estrategia se busca 
evitar la pérdida lingüística y cultural.

La autosegregación indígena aimara no consiste en el 
aislamiento del mundo o en pretender una separación 
territorial del país. Es comprendida como la construcción 
de un nuevo contrato social, de nuevas relaciones sociales 
basadas en el respeto y el crecimiento de la identidad 
(diferencia) como pueblo indígena aimara, para abrir 
espacios democráticos, participativos y consensuados, y 
poder participar plenamente en la vida social y política del 
país (Bermejo-Paredes et al., 2020, p. 35).

En esta misma línea, criticada por William García por no 
dar cuenta de toda la diversidad del país y porque a su modo de 
ver esto genera conflictos intergrupales, los pueblos indígenas 
han venido discutiendo y experimentando el Sistema Educativo 
Indígena Propio, como alternativa al programa de gobierno oficial 
(Etnoeducación) por considerarse que no atiende las demandas 
de los pueblos indígenas, en el que se plantea una clara distinción 



196

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

con el sistema educativo nacional en términos de propósitos, de 
concepción de sociedad, de persona, de conocimiento, pero que 
al mismo tiempo se plantea abierta al diálogo de saberes con la 
cultura occidental.

(…) varias organizaciones indígenas han desarrollado 
equipos de educación, investigación y administración en 
estos temas y gestionan su propia universidad indígena 
y asuntos educativos a tal punto que hoy día el gobierno 
colombiano contrata con algunas organizaciones indígenas 
las responsabilidades de la canasta educativa en los 
territorios étnicos y de frontera. (Calvo Población y García 
Bravo, 2013, p. 346). 

En Ecuador, la conciencia en los profesores de las estrategias 
neocoloniales provenientes desde el Estado al usar las consignas, 
conceptos y principios indígenas, ha llevado a los docentes a 
ejercer prácticas subversivas39 como los currículos ocultos, 
proponiendo y desarrollando prácticas complementarias más 
pertinentes con la realidad sociocultural de los estudiantes, por 
ejemplo, como estrategia de resistencia frente a la exclusión 
de los saberes indígenas en los libros de texto, los maestros 
incorporaban, mitos, leyendas, cuentos ancestrales, mediante los 
cuales se enseña la relación del ser humano con la naturaleza, 
mientras que respecto al saber matemático se lo vincula en 

  39 Estas prácticas de insubordinación creativa se han venido trabajando en Etnomate-
mática como puede verse en los trabajos de Silva D’Ambrosio y Espasandin Lopez, 2015 
(2015) y en Blanco-Álvarez et al. (2017).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

197

relación directa con las actividades culturales como la siembra 
y cosecha, de manera que todo el conocimiento que circula en 
las clases dialoga con el “mundo de vida de los estudiantes”, esto 
como parte de un proceso de concienciación de los maestros en 
el que van tomando acción para defender la reivindicación de sus 
lenguas y epistemologías.

Anahí Huencho plantea la tensión curricular que existe 
entre las propuestas de educación indígena y los requerimientos 
de la educación general y se pregunta ¿cómo es posible construir 
el diálogo entre dos concepciones distintas de la educación 
matemática mediadas por una institucionalidad que se cierra o 
por lo menos deja muy poco espacio a las propuestas indígenas?, 
a lo cual responde el doctor Williamson que lo primero es 
que los docentes en formación vayan tomando conciencia de 
esta dificultad o imposibilidad del diálogo y de los escenarios 
que se empiezan a abrir, que “van generando una condición 
subjetiva para los momentos en que haya una posibilidad de una 
transformación, esas personas asuman un proceso transformador” 
[min. 109], lo cual implica pensar en el futuro como aquello que 
se va construyendo en el ahora y no como algo lejano que está 
por venir y que posiblemente no llegue, en concordancia con los 
planteamientos de Saúl Bermejo.



198

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

4. Conclusiones

En este capítulo de libro nos propusimos responder a la 
pregunta ¿Cómo vienen siendo transformadas las políticas 
educativas por los pueblos indígenas en Latinoamérica?, 
mostrando los avances, críticas y posibilidades en Perú, Ecuador, 
Brasil, Chile y Colombia.

Para responder a esta pregunta utilizamos la estructura 
propuesta por Molano-Franco y Blanco-Álvarez (2022b) la cual 
nos permitió analizar los procesos de política en tres niveles 
diferentes, en los cinco países seleccionados, a partir de las 
conferencias realizadas durante el primer eje de la Cátedra 
Internacional de Política Pública de Educación Indígena y 
Etnomatemática, y los documentos que se utilizaron como 
sustento de esta.

Una de las cuestiones que está sobre la mesa es cómo 
conseguir la comprensión de la diferencia y de la construcción 
de lo nuevo, en sistemas educativos montados en la 
homogeneización, cuyo principal criterio de valoración es la 
eficacia y la eficiencia respecto a las demandas del mercado. 
La legislación y las subjetividades como elementos claves para 
conseguir coherencia entre la formulación y la implementación 
de las políticas, requieren de esfuerzos colectivos y democráticos, 
así como de principios éticos que guíen la acción política en la 
que participan diferentes actores, pero también otros sectores 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

199

diferentes al educativo que también influyen en este.
En el nivel de los principios ético-normativos:

Se han identificado tres principios en los que se soportan 
las propuestas de política educativa indígena:

•	 Diversidad: la diversidad se ha instalado como principio 
constitucional en el que se reconoce que los diferentes 
países son ampliamente diversos y en tal sentido las 
políticas públicas deben involucrar a otros actores en su 
construcción e implementación en procesos democráticos 
con igualdad de oportunidades de participación. 

•	 Buen Vivir: Este principio tomado desde las filosofías 
indígenas, es crítico en tanto que cuestiona la concepción de 
educación, las lógicas bajo las que opera y los propósitos que 
con ella se buscan, e incluso plantea la ampliación del horizonte 
de sentido de la educación más allá del antropocentrismo 
vinculando a la Madre Tierra como centro de la experiencia 
educativa, de la producción de conocimientos y de relaciones 
intersubjetivas e interculturales.

•	 Interculturalidad: Este principio plantea la búsqueda de 
la complementariedad entre saberes y culturas, se plantea 
como condición para superar la modernidad y sus problemas 
de discriminación y exclusión. Si bien es cierto que ha sido 
empleado para ocultar nuevas formas de colonialismo, 
resulta indispensable para pensar en las políticas de 



200

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

educación indígena verdaderamente descolonizadoras. 
Mientras el Buen Vivir cuestiona al sistema educativo en 

su concepción temporal y de la Naturaleza, el fortalecimiento 
identitario se presenta como mecanismo de concienciación de 
las situaciones de injusticia y de la posibilidad de transformarlas.

El reconocimiento de la diversidad no asegura la 
interculturalidad, de hecho, puede devenir en formas de 
discriminación y racismo. La interculturalidad debe ser crítica y, 
por tanto, supone que el dominador tome conciencia también de 
su posición y juntos trabajen por cambiarla.

William García señala que la interculturalidad en las políticas 
educativas en Colombia, para tratar la diversidad ha generado 
segregación en un intento de hacer una clara distinción entre lo 
propio y lo ajeno. Al respecto, Molano-Franco y Blanco-Álvarez 
(2022a) han señalado que esta distinción no debe entenderse 
como una clara y definida separación, sino en perspectiva 
decolonial, como un posicionamiento político que entiende que 
las culturas no son esencias puras sino el producto de procesos 
históricos de cruzamientos, adaptaciones, hibridaciones, que sin 
embargo requieren hacer visible la frontera colonial que los ha 
excluido e invisibilizado. En palabras de Dussel: 

“(…) debe reconocerse que siendo la Identidad cultural de 
una comunidad política una realidad procesual y plural, con 
contradicciones internas, pluralidad de inspiraciones y con 
diacronías diferentes (…) de todas maneras es fundamental 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

201

para dicha comunidad poseer una cierta unidad consensual, 
en especial cuando es atacada desde el exterior por culturas 
que se pretenden superiores, universales o de mayor 
<<modernidad>>.” (2009, p. 237).

La interculturalidad como principio que debe ser pensado 
desde la complementariedad de saberes y culturas, y dirigido a la 
totalidad de la población como posibilidad para la descolonización 
de las políticas de educación indígena en los países analizados.

Respecto al nivel institucional:

En la esfera material se identificaron tres campos como 
aquellos que resaltan o cobran importancia en las tensiones de 
las políticas de educación indígena: el educativo, el cultural y 
el económico. En sus intersecciones aparecen como contenidos 
de las políticas: las lenguas, los saberes y el diálogo entre estos; 
una pretensión de transformar la matriz productiva, y una 
reconceptualización de la naturaleza, por lo que las escuelas 
indígenas y sus propuestas curriculares requieren pensarse en 
relación, al menos, con estos elementos.

En la esfera de legitimidad, se señala el reconocimiento de la 
diversidad cultural en todos los países por medio de leyes, lo cual 
se ha dado por el posicionamiento político que han conseguido 
los movimientos indígenas, y se cuestiona la cooptación de 
conceptos indígenas para presentar como legítimas acciones que 
van en contra de los intereses de los pueblos indígenas y de los 



202

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

mismos principios constitucionales.
En esta esfera se identifican la participación de diversos 

actores como los académicos, organizaciones internacionales, ONG, 
los bancos, la iglesia, movimientos estudiantiles, y por supuesto 
los pueblos indígenas a través de sus organizaciones, las cuales 
han logrado un posicionamiento como actores políticos capaces 
de hacer exigencias al gobierno. Además de haber conseguido 
su emancipación jurídica, han demostrado gran capacidad de 
negociación con propuestas claras, con iniciativas y experiencias 
innovadoras. Aun así, persisten las denuncias de la ilegitimidad 
de las decisiones al no ser consultada, ni tenida en cuenta en su 
construcción, la población objetivo, y porque la interculturalidad 
se ha tornado en instrumento de neocolonialismo disfrazado de 
legitimidad. Razón por la cual el fortalecimiento político de las 
organizaciones y su participación activa en la toma de decisiones 
se constituye en condición de posibilidad para seguir avanzando 
en las políticas de educación indígena.

En la esfera de factibilidad, los avances legislativos en 
educación indígena en los diferentes países que reconocen 
la diversidad cultural y la necesidad de su recuperación y 
fortalecimiento, han conducido a la creación de instituciones, 
programas y proyectos que hagan efectivas las reivindicaciones 
que se promulgan. Sin embargo, esta institucionalidad de carácter 
emancipatorio decolonial ha devenido en nuevas formas de 
colonialismo o ha encontrado obstáculos para su cumplimiento 
por deficiencias en las políticas o por desarticulación 
interinstitucional, por lo que se plantean nuevas iniciativas 
construidas comunitariamente y pensadas en relación a toda la 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

203

población, pero desde una posición crítica de la interculturalidad.
Se han hecho importantes esfuerzos en los diferentes países 

por transversalizar la interculturalidad por medio de proyectos 
curriculares, de tal manera que no esté dirigida únicamente a la 
población indígena sino también al conjunto total de la sociedad 
para enfrentar el racismo y la discriminación.

A pesar de los importantes avances en formación de 
profesores, principalmente en Brasil, este sigue siendo 
considerado uno de los factores claves para la descolonización 
epistémica, sobre todo, si se considera la interculturalidad como 
un principio transversal de toda la política educativa. 

La institucionalidad que se ha creado para el soporte y 
desarrollo de la educación indígena, en muchos casos ha sido 
burocratizada y debilitada por los gobiernos de turno. Se critica 
los criterios de evaluación que se siguen utilizando para medir la 
calidad de la educación sin tener en cuenta las particularidades 
de la educación indígena, ni los efectos de los resultados de tales 
evaluaciones en la sustentabilidad de las escuelas indígenas.

Se postula la necesidad de sistemas educativos propios con 
autonomía, lo cual requiere de otra institucionalidad; también 
se requieren programas de formación profesional para los 
profesores indígenas que tienen bajos niveles de escolaridad, 
pero que poseen un saber cultural importante; diversificar las 
políticas públicas y programas educacionales dirigidas pueblos 
indígenas de acuerdo con su realidad contextual, y tener un 



204

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

currículum que soporte la distinción cultural, al tiempo que 
permita la complementariedad con los otros saberes y culturas, lo 
cual requiere, además de la buena voluntad, cuestiones técnicas 
como la formación adecuada y suficiente.

Respecto al nivel de la praxis:

Como avances en relación con el nivel intersubjetivo de 
la política, se señalan algunas estrategias utilizadas por los 
movimientos indígenas como el uso de la cultura como plataforma 
de denuncia y reivindicación; la participación de líderes indígenas 
en los diferentes órganos del gobierno; el apoyo en organizaciones 
internacionales y experiencias comunitarias para la negociación 
con los gobiernos; la formación de profesores indígenas en 
interculturalidad así como de las personas encargadas de la 
educación indígena en las instituciones del Estado; la creación de 
escuelas y universidades autofinanciadas y autogestionadas por 
las mismas comunidades indígenas; los procesos de autogobierno 
en las comunidades; la coacción con el gobierno para fortalecer 
las escuelas indígenas; y las manifestaciones de protesta.

Como críticas se señala que la legislación construida no 
ha sido suficiente para satisfacer las demandas de los pueblos, 
puede verse cierta indiferencia e incluso oposición desde 
los gobiernos, estrategias de desfinanciamiento, falta de 
seguimiento y asesoría de los programas, falta de voluntad 
política, una visión moderna de la educación y la escuela que 
se contrapone a las propuestas de los pueblos, manipulación 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

205

de las demandas indígenas en favor de políticas neoliberales y 
neocolonialistas y una concepción de la calidad restringida a 
aspectos financieros, materiales, de cobertura y de resultados en 
las pruebas estandarizadas. Estas críticas fueron categorizadas 
en procesos de alienación; exclusión y racismo lingüístico; 
falsas promesas; discursos contradictorios y prácticas políticas 
de desintegración.

Como posibilidades surgen la autosegregación desde una lógica 
de distinción/complementariedad, la investigación, desarrollo 
y autogestión de sistemas educativos propios como el SEIP, la 
concienciación de profesores, estudiantes y padres de familia acerca 
de la producción de las condiciones de injusticia desde la escuela; 
las prácticas subversivas como los currículos ocultos; los escenarios 
que se empiezan a abrir como espacios de construcción presente 
para una situación de equidad educativa en el futuro.



206

REFERENCIAS

Andrade de Oliveira, L. A. (2012). Novas práticas na educação escolar 
indígena do rio negro. En F. Dias Cabalzar. Educação Escolar Indí-
gena do Rio Negro, 1998-2011 (pp. 26–49). Instituto Socioambiental 
(ISA) / FOIRN.

Andrade de Oliveira, L. A. (2016). A formação de professores indígenas 
nas universidades no âmbito do PROLIND/MEC (2005-2010). 
Cadernos Do GEA, 10, 9–13.

Bermejo-Paredes, S., y Maquera-Maquera, Y. A. (2019). Interpretación 
de la escuela rural andina en comunidades aimaras de Puno-Perú. 
Revista Electrónica Educare, 23(2), 1–15. https://doi.org/10.15359/
ree.23-2.4

Bermejo-Paredes, S., Maquera Maquera, Y. A., y Bermejo Gonzáles, 
L. Y. (2020). Procesos de educación intercultural y autosegre-
gación indígena en los aimaras de Puno, Perú. Revista Historia 
de La Educación Latinoamericana, 23(34), 19–43. https://doi.
org/10.19053/01227238.10101

Bermejo-Paredes, S., y Maquera, Y. A. (2016). Aimaras de Puno y la ac-
titud Minera: ¿para llegar a la vida hay que pasar por la muerte? 
Revista de Investigaciones Altoandinas, 18(1), 69–76. https://doi.
org/10.18271/ria.2016.180

Calvo Población, G. F., y García Bravo, W. (2013). Revisión crítica de la 
etnoeducación en Colombia. Historia de La Educación, 32(0), 343–
360.

D’Ambrosio, U. (1985). Ethnomathematics and its place in the history 
and pedagogy of mathematics. For the Learning of Mathematics, 5(1), 
44–48.

D’Ambrosio, U. (2007). Conocimiento y valores humanos. Visión Docente 
Con-Ciencia, 35, 6–18.

D’Ambrosio, U. (2013). Etnomatemáticas. Entre las tradiciones y la moder-
nidad (2da ed.). Ediciones Díaz de Santos.



207

D’Ambrosio, U. (2020). Sobre las propuestas curriculares STEM 
y STEAM y el Programa de Etnomatemática. Revista Para-
digma, 41, 151–167. https://eds-p-ebscohost-com.ez.unisa-
bana.edu.co/eds/pdfviewer/pdfviewer?vid=12ysid=-
22feab55-63e1-4afe-b364-a9a81b0edc37%40redis

Dussel, E. (2006). 20 tesis de política. Siglo XXI.

Dussel, E. (2009). Política de la liberación. Volumen II: La arquitectónica. 
Editorial Trotta, S. A.

García Bravo, W., y Gravel, F. (2021). Native Recognition and Public Educa-
tion in Colombia in the Context of Latin American Countries: a Histori-
cal Approach. Universidad Del Cauca.

Hernández Carrera, R. M. (2014). La investigación cualitativa a través de 
entrevistas: su análisis mediante la teoría fundamentada. Cuestio-
nes Pedagógicas, 23, 187–210. 

Molano-Franco, E., y Blanco-Álvarez, H. (2022a). Reflexiones Desde la 
Etnomatemática Hacia Políticas Transmodernas de Educación 
Matemática y Educación Indígena. In Opção decolonial em Etnoma-
temática  (pp. 1–31). [Documento de trabajo].

Molano-Franco, E., y Blanco-Álvarez, H. (2022b). Herramienta analí-
tica decolonial para el estudio de las políticas de educación in-
dígena y matemática. Estudios Políticos, (66) 152-175. https://doi.
org/10.17533/udea.espo.n66a07

Organização Flora Dias Cabalzar. (2012). Educação escolar indígena do 
Rio Negro, 1998-2011: relatos de experiências e lições aprendidas. 
FOIRN/ISA.

Rodríguez Cruz, M. (2017). Interculturalidad, plurinacionalidad y su-
mak kawsay en Ecuador: La construcción de un nuevo modelo de 
Estado a través de la educación intercultural bilingüe: Discurso y 
realidad. Perfiles Educativos, 39(157), 70–86.

Rodríguez Cruz, M. (2018a). Construir la interculturalidad. Políti-
cas educativas, diversidad cultural y desigualdad en el Ecuador. 
Íconos - Revista de Ciencias Sociales, 60, 217–236. https://doi.
org/10.17141/iconos.60.2018.2922



208

Rodríguez Cruz, M. (2018b). Educación intercultural bilingüe, intercultu-
ralidad y plurinacionalidad en el Ecuador. Políticas educativas de la 
Revolución Ciudadana: teorías y realidades. Escuelas comunitarias y 
Unidades del Milenio. Ediciones Abya-Yala.

Rodríguez Cruz, M. (2018c). Educación intercultural bilingüe, intercultu-
ralidad y plurinacionalidad en el Ecuador. Luchas y experiencias del 
movimiento indígena: desde Dolores Cacuango hasta la Revolución 
Ciudadana. Ediciones Abya-Yala.

Rodríguez Reinel, S. M. (2011). La Política Educativa (Etnoeducación) para 
Pueblos Indígenas en Colombia a Partir de la Constitución de 1991 
[Trabajo de maestría, Universidad Nacional de Colombia]. https://
repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/8656/soniamerce-
desrodriguezreinel.2011.parte1.pdf?sequence=1 

Rojas, A., y Castillo Guzmán, E. (2005). Educar a los otros: Estado, políti-
cas educativas y diferencia cultural en Colombia. Editorial Universi-
dad del Cauca.

Strauss, A., y Corbin, J. (2002). Bases de la investigación cualitativa. Técni-
cas y procedimientos para desarrollar la teoría fundamentada (Segun-
da ed). Editorial Universidad de Antioquia.

Walsh, C. (2008). Interculturalidad, plurinacionalidad y decoloniali-
dad: las insurgencias político-epistémicas de refundar el Estado. 
Tabula Rasa, 9, 131–152. http://www.revistatabularasa.org/nume-
ro-%0A9/08walsh.pdf%0A

Walsh, C. (2009). Interculturalidad, estado, sociedad. Luchas (de)colonia-
les de nuestra época. Ediciones Abya-Yala. https://www.academia.
edu/35011983/INTERCULTURALIDAD_ESTADO_SOCIEDAD_
LUCHAS_DE_COLONIALES_DE_NUESTRA_ÉPOCA

Williamson, G. (2012). Institucionalización de la educación intercultu-
ral bilingüe en Chile. Perfiles Educativos, 34(138), 126–147.

Williamson, G., y Flores Silva, F. (2015). Estado del arte de la Educación 
Intercultural Bilingüe en Chile, 1990-2013. Ediciones Universidad de 
La Frontera. https://hdl.handle.net/20.500.12365/2015



209

SOBRE LOS AUTORES

Edwin Yesid Molano Franco, es docente 
de matemáticas de educación básica des-
de hace más de diez años en el Amazonas 
colombiano, en los que ha liderado proyec-
tos de educación alternativa que buscan 
integrar la cultura indígena y los saberes 
escolares. En el 2007 se graduó de la licen-
ciatura en matemáticas e informática en 
la Universidad Antonio Nariño; luego hizo 
una especialización en administración de 
la informática educativa, en la Universidad 
de Santander; posteriormente, en la Univer-
sidad Nacional de Colombia, cursó la maes-
tría en enseñanza de las ciencias exactas y 
naturales; y en el 2023 recibió su título de 
doctor en educación por la Universidad de 
La Sabana, con una tesis que estudia las re-
laciones entre política pública, educación 
matemática y educación indígena desde 
una perspectiva decolonial.



210

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Hilbert Blanco-Álvarez, estudió Licencia-
tura en Matemática y Física y un Magister 
en Educación Matemática en el Instituto de 
Educación y Pedagogía de la Universidad 
del Valle, Colombia, un Máster en Investi-
gación en Didáctica de las Matemáticas en 
la Universidad Autónoma de Barcelona, Es-
paña, y realizó su Doctorado en Ciencias de 
la Educación en la Universidad de Grana-
da, España. Actualmente es profesor tiem-
po completo de la Universidad de Nariño 
(Pasto, Colombia) donde se desempeña 
como profesor del área de Educación Mate-
mática. Es coordinador de la Oficina de TIC 
para la Educación, Director de la Editorial 
Universidad de Nariño y Director-Funda-
dor de la Red Internacional de Etnomate-
mática- RedINET. Sus intereses investiga-
tivos se centran en la Etnomatemática, la 
Formación de maestros de matemáticas, la 
Evaluación de actividades diseñadas desde 
la Etnomatemática, la Etnoeducación y el 
Estudio de clase o Lesson Study.



211

Etnomatemática y transformación social: avances, 

obstáculos, tensiones y horizontes de posibilidad, 

en la investigación curricular de la educación 

indígena en cinco países latinoamericanos

PARTE 2

Esta parte aborda el impacto de la Etnomatemática en las 
políticas educativas indígenas y su papel como herramienta 
de transformación social. ​ A través de investigaciones en Perú, 
Ecuador, Chile, Colombia y Brasil, se muestra cómo los saberes 
matemáticos indígenas fortalecen los principios de diversidad, 
buen vivir e interculturalidad. ​ También se discuten los desafíos 
y oportunidades de integrar estos saberes en los currículos 
escolares, promoviendo la justicia social y cognitiva mediante el 
diálogo intercultural.



212

Martha Rosa Villavicencio Ubillús

                                         Consultora de la DEIB del MINEDU-Perú

                                         

CAPÍTULO 6

POLÍTICAS PÚBLICAS, EDUCACIÓN DE LOS 
PUEBLOS ORIGINARIOS Y ETNOMATEMÁTICA: 

EL CASO PERUANO



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

213

Resumen

Dos propósitos animan esta disertación: el primero consiste 
en esbozar la historia de las políticas públicas que sustentaron 
y de las que actualmente sustentan la educación formal de los 
pueblos originarios; el segundo estriba en rastrear, en ese marco 
general, cómo operó y opera la educación intercultural bilingüe 
(EIB) en relación con los conocimientos matemáticos de las 
culturas de los pueblos originarios. En particular, la disertación se 
ocupa de la incidencia que han tenido las políticas públicas en la 
realización de investigaciones de los conocimientos matemáticos 
que subyacen a las actividades socioculturales de los pueblos, y 
en la incorporación de los mismos en la planificación y desarrollo 
curricular de la forma de atención de Fortalecimiento cultural y 
lingüístico del Modelo de servicio de EIB. 

En tal sentido, identificamos tanto los avances como las 
dificultades en lo que concierne a la realización de investigaciones 
y el uso de sus resultados, principalmente desde la década de 
los años 80. Finalmente, socializaremos lo que consideramos 
recomendable a partir de nuestras reflexiones, en un mundo en 
que hay una fuerte tensión entre demandas educativas globales 
y locales. 

Palabras clave: Diversidad cultural, política pública, 
modelo de servicio EIB, Etnomatemática, matemáticas de los 
pueblos originarios.



214

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Introducción

El Perú se ha caracterizado ancestralmente por su 
heterogeneidad lingüística y cultural. Según el XII Censo Nacional 
de Población, realizado en el año 2017, sobre un total de 31 237 
385 habitantes, la población que se identifica como perteneciente 
a un pueblo indígena u originario de los Andes, alcanzó un total 
de 5 771 885 personas (24,9% de la población censada de 12 y más 
años), mientras que 212 823 (1% de la población censada de 12 y 
más años) se autoidentifican como indígena u originario de la 
Amazonía. La configuración y situación política y sociocultural 
de tales poblaciones originarias empezó a cambiar de modo 
desfavorable, en el siglo XVI, con la colonización española. En 
el periodo colonial, a las poblaciones originarias se sumaron 
grupos de personas procedentes del continente africano, traídos 
en calidad de esclavos. Posteriormente la heterogeneidad 
lingüística y sociocultural aumentó con otros flujos de migrantes 
procedentes de Asia y Europa, y también de nuestro continente, 
que se han instalado en el Perú en diferentes momentos de la vida 
republicana. Desafortunadamente, la Independencia política de 
España, con la instauración de la República en 1821 no implicó 
la inmediata y adecuada atención a la educación de todos los 
peruanos, en particular de quienes pertenecen a los pueblos 
originarios.

Desde mediados del siglo pasado los gobiernos que se han 
sucedido, a través del Ministerio de Educación, han formulado 
e implementado políticas públicas para la educación de los 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

215

pueblos originarios, primero en el marco del modelo de la EIB 
de transición, para la castellanización y aculturación de dichos 
pueblos que incluía, entre otros, la enseñanza de las matemáticas 
sin tener en cuenta los conocimientos matemáticos propios 
generados y aplicados en la solución de los problemas de su 
realidad. Es solo a partir del año 1989 cuando en el marco de 
la Política de Educación Bilingüe intercultural, el Ministerio 
de Educación da pie a la inclusión de la Etnomatemática en el 
currículo escolar, reconociendo así el valor de los conocimientos 
matemáticos de los pueblos originarios.

El Estado Peruano, en los últimos años ha desplegado un 
esfuerzo por mejorar el servicio de EIB; sin embargo, es insuficiente. 
La superación de los indicadores del bajo nivel educativo de los 
pueblos originarios solo será posible si hay una decisión política 
estatal contundente, que priorice la implementación de las 
políticas públicas de EIB, con la participación de las poblaciones 
indígenas involucradas.

 
En este capítulo, se presenta información sobre las políticas 

públicas de EBI/EIB en el Perú y su implementación, y se posibilita 
la reflexión sobre la historia de dichas políticas y su incidencia 
en la educación de los pueblos originarios, en particular en la 
investigación en Etnomatemática.



216

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

1.Políticas públicas de educación de los pueblos 
originarios en la República del Perú

El 2021 se cumplió el Bicentenario de la independencia 
política del Perú. Es relevante notar que en nuestro país existe 
una tendencia cada vez más marcada de reconocimiento de 
la importancia de la diversidad cultural que lo caracteriza, 
evidenciada en particular por la coexistencia de 55 pueblos 
originarios, hablantes de 48 lenguas, distintas a la lengua 
mayoritaria que es el castellano. 

En este sentido, oficialmente en el Perú actual, la diversidad de 
las culturas de nuestros pueblos originarios se considera una riqueza 
por sus saberes genuinos, dentro de visiones distintas del mundo, 
a través de los cuales aportan con otras soluciones a problemas 
resueltos de modo diferente desde la cosmovisión occidental. 

En la actualidad, tanto la oficialidad como la academia, 
están en búsqueda de los conocimientos de nuestros pueblos 
originarios otrora invisibilizados. Según la historia de nuestro 
país, desde el siglo XVI en que arribaron los colonizadores 
españoles a nuestras tierras, las culturas y lenguas originarias 
fueron subvaloradas, y en la relativamente reciente República 
del Perú, en la práctica, hasta la década de los años 70 del siglo 
pasado, se continuó en la misma línea de dominación cultural 
de nuestros pueblos originarios; por tanto, de su colonización 
mental, principalmente a través de la educación escolarizada.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

217

En el Perú la historia de la educación formal de los pueblos 
originarios está íntimamente relacionada con la historia de lo 
que inicialmente en nuestro sistema educativo se denominó 
Educación Bilingüe y que a la fecha constituye el Modelo de 
Servicio de Educación Intercultural Bilingüe. El largo proceso 
de transición de una educación elitista a la concepción de la 
educación como un derecho humano, aunque de modo muy débil, 
se empezó en el decenio de los 70 mediante políticas públicas 
que han favorecido su progresiva implementación, tal como nos 
muestran las evidencias históricas al respecto. 

No obstante, si bien en el Perú se propicia cada vez más la 
participación de los pueblos originarios en su educación, a la 
fecha todavía está en proceso la generación de las condiciones 
y oportunidades que dichos pueblos requieren para que puedan 
asumir el liderazgo deseable en lo que atañe a la formulación de 
políticas educativas que les afectan, y a la implementación de las 
mismas. En este marco, desde fines del siglo XX la incidencia de 
las políticas educativas es creciente a favor de investigaciones 
que favorecen el conocimiento de las matemáticas de los 
pueblos originarios y su consecuente inclusión en el currículo y 
desarrollo de sesiones de aprendizaje con enfoque intercultural, 
en particular en la forma de atención de fortalecimiento cultural 
y lingüístico del modelo de Educación Intercultural Bilingüe. 



218

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

1.1.Políticas públicas de educación de los pueblos originarios 
durante 1821-1969 

La instauración de la nueva República del Perú en 1821, 
hace 200 años, no promovió la participación de los indígenas en 
la formulación de políticas públicas orientadas a su educación 
específica. En el S. XIX la educación de los pueblos originarios 
fue una preocupación que se expresó entre una postura que la 
consideraba como un tema de humanidad y otra según la cual era 
inútil educar a los indios (Zúñiga et al., 2001).

Desde entonces hasta fines de la década de los años 60 del 
siglo pasado, las políticas para la atención educativa de los pueblos 
originarios de parte del Estado se formularon e implementaron 
con el propósito de lograr su integración, pretendiendo lograr la 
homogeneización cultural del Perú y la castellanización, a través 
de la escuela principalmente, sin considerar las características 
socioculturales de dichos pueblos.

En el caso peruano, el acceso de los pueblos originarios 
andinos y el de los pueblos originarios amazónicos a la educación 
formal no se dio simultáneamente.

Desde el siglo XIX el acceso a la educación escolarizada fue 
una aspiración entre los pueblos andinos porque la consideraban 
como un medio que les permitía dejar la servidumbre y avanzar 
hacia la construcción de una “república con ciudadanos” (De la 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

219

Cadena, 2000; Ames, 2002; Neira et al., 2002, como se citó en 
Trapnell et al., 2004). Uno de sus intereses principales fue tener 
la posibilidad de acceder al castellano en tanto herramienta de 
poder. En este sentido, a partir de los años 30, maestros sensibles 
a los problemas por los que atravesaban los estudiantes indígenas 
idearon metodologías bilingües, particularmente para enseñarles 
a leer y a escribir. Así, por ejemplo, en Puno, Perú, María Asunción 
Galindo, maestra mestiza que hablaba también el quechua y el 
aimara, diseñó cartillas para enseñar a niños y adultos a leer y a 
escribir en su lengua materna, para luego propiciar el pasaje a la 
lectura y a la escritura en castellano (López et al., 1999).

La educación escolarizada en la Amazonía se inició a mediados 
del siglo XX mediante un convenio entre el Ministerio de Educación 
y el Instituto Lingüístico de Verano (ILV). La escuela es vista por 
los pueblos originarios como una oportunidad para acceder al 
castellano y a otros conocimientos necesarios para relacionarse en 
mejores condiciones con la sociedad envolvente.

Es a fines del siglo XX e inicios del actual cuando el 
movimiento indígena organizado empieza a asociar la educación 
con la lucha por los derechos territoriales, culturales y lingüísticos 
(Ames, 2002, como se citó en Trapnell y Neira, 2004).

Paralelamente ya desde el siglo XIX hubo preocupación 
de las élites progresistas acerca de la educación de los pueblos 
originarios. En ese entonces, el diagnóstico de los males de la 
república pasaba por afirmar que estos se debían en gran medida 



220

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

al carácter diverso de la sociedad peruana y, además, que dicha 
diversidad se expresaba en la presencia de “razas inferiores”. 
En una peculiar síntesis de biología y doctrina moral, se 
postuló que esa inferioridad podía ser superada, o por lo menos 
aminorada, a través de la escolaridad, impulsando una política 
de homogenización para contrarrestar el “lastre” de la diversidad 
(De la Cadena, 2000, como se citó en Trapnell y Neira, 2004).

Cabe señalar que también hubo otras voces de intelectuales 
peruanos a favor de los pueblos originarios tales como la de 
González Prada (1844-1918), que abogó por la justicia cultural 
y justicia política en el Perú (Apaza, 2017), y la de José Carlos 
Mariátegui (1894-1930), quien sostuvo que el problema del indio 
no era educativo sino político y social y que pasaba por resolver 
el problema de la tierra y del latifundio con su expresión política, 
el gamonalismo.

1.2.Políticas públicas de educación de los pueblos originarios 
durante 1970-1975

Durante el gobierno del General Juan Velasco Alvarado, en el 
quinquenio 1970-75, en el marco de políticas tendientes a lograr la 
transformación de las estructuras sociales y económicas del país, 
orientadas a superar esas relaciones de dependencia del país: 

•	 En 1972, se promulgó la Ley General de Educación 19326 
y se aprobó la primera Política Nacional de Educación 
Bilingüe (PNEB).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

221

•	 En 1975, se oficializó el quechua mediante el Decreto 
Ley N.º 21156

En el artículo 12 de la Ley General de Educación (Ministerio 
de Educación, 1972) mencionada, se establece:

“La educación considerará en todas sus acciones la existencia 
en el país de diversas lenguas que son medios de comunicación 
y expresión de cultura, y velará por su preservación y desarrollo. 
La castellanización de toda la población se hará respetando la 
personalidad cultural de los diversos grupos que conforman la 
sociedad nacional y utilizando sus lenguas como vehículo de 
educación” (Ministerio de Educación, 1972).

La importancia de la Política Nacional de Educación 
Bilingüe (PNEB) dada en 1972 radica en que dio inicio al proceso 
de institucionalización de la Educación Bilingüe en el sistema 
educativo peruano. Esta Política recogió los aportes conceptuales 
y metodológicos enunciados en reuniones técnicas efectuadas en 
la década de los años 60 e inicios de la de los 70 del siglo pasado 
(Trapnell y Neira, 2004). 



222

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

1.3. La Política de Educación Bilingüe Intercultural de 1989

En 1989, el MINEDU aprobó la política de EBI, uno de cuyos 
objetivos fue “Coadyuvar al logro de una identidad nacional 
caracterizada por la conciencia de un país unido en la diversidad”.

En la política referida, la EBI es caracterizada como 
democrática “porque da igualdad de oportunidades a la población 
de lengua y cultura nativa” y como popular “porque está orientada 
a promover la activa participación de comunidades de lengua 
y cultura nativas, que constituyen parte de los sectores más 
deprimidos del país”.

La política de EBI de 1989 fue la primera en incorporar el 
concepto de educación intercultural. En el prólogo de esa política 
se hace referencia a la necesidad de la educación intercultural 
para todos, cuya implementación ayudaría a la convivencia 
pacífica de los peruanos.

1.4.La Política de Educación Intercultural y de Educación 
Bilingüe Intercultural (PEIEB) de 1991

El primer lineamiento de la PEIEB es que “La 
interculturalidad deberá constituir el principio rector de todo 
el sistema educativo nacional”. Sin embargo, el documento es 
bastante más una política de lenguas en la educación de hablantes 
de lengua vernácula que una política que oriente el tratamiento 
de las culturas involucradas en los procesos educativos bilingües 
que deben ser también interculturales (Zúñiga et a., 2001).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

223

Durante el primer gobierno de Alberto Fujimori, en el 
quinquenio 1991-1996, fue formulada la Política de Educación 
Intercultural y Educación Bilingüe Intercultural; sin embargo, fue 
escasa la dedicación de parte del Estado a la implementación de 
la EBI. La EBI no se promueve más allá de la educación primaria 
rural. Además, tal política no tuvo una vigencia continua pues en 
el mismo primer periodo del gobierno fujimorista, la DIGEBIL 
fue desactivada como órgano del Ministerio de Educación. 
Posteriormente, y durante el segundo periodo de gobierno 
fujimorista (1996-2000) la DIGEBIL pierde estatus. 

1.5.La EIB en la Constitución Política del Perú (1993)

Dada la naturaleza de la Constitución Política del Perú, ley 
fundamental que rige el derecho, la justicia y las normas del país, 
consideramos importante presentar los artículos del Título I y Título 
II de la Constitución Política vigente relacionados con la EIB.

•	 Título I. De la persona y de la sociedad

En el Artículo 2, inciso 19, del Capítulo I, Derechos 
fundamentales de la persona, se establece:

El Estado reconoce y protege la pluralidad étnica y cultural 
de la Nación. Todo peruano tiene derecho a usar su propio 
idioma ante cualquier autoridad mediante un intérprete. 

	



224

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En el Artículo 15, del Capítulo II, De los derechos sociales y 
económicos fundamentales de la persona, se establece:

El educando tiene derecho a una formación que respete su 
identidad, así como al buen trato psicológico y físico.

En el Artículo 17, del Capítulo II, Derechos sociales y 
económicos fundamentales de la persona, se establece:

[…] El Estado garantiza la erradicación del analfabetismo. 
Asimismo, fomenta la educación bilingüe e intercultural, 
según las características de cada zona. Preserva las diversas 
manifestaciones culturales y lingüísticas del país. Promueve 
la integración nacional.

•	 Título II. Del Estado y la Nación 

En el Artículo 48 del Capítulo I, Del Estado, la Nación y el 
Territorio, se establece:

Son idiomas oficiales el castellano y, en las zonas donde 
predominen, también lo son el quechua, el aimara y las 
demás lenguas aborígenes, según la ley.

Los artículos referidos constituyen el principal sustento 
legal de la EIB.

En el marco de la Constitución del año 1993 se promulgaron 
las siguientes leyes.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

225

1.5.1. Ley Para la Educación Bilingüe Intercultural 27818

Esta Ley, promulgada en agosto del 2002, ratifica lo 
que está señalado en la Constitución. Reconoce la diversidad 
cultural peruana como un valor y fomenta la educación 
bilingüe intercultural en las regiones donde viven los pueblos 
indígenas. Establece que el Ministerio de Educación diseñará 
un Plan Nacional de Educación Bilingüe Intercultural para 
todos los niveles y modalidades de la educación nacional, con 
la participación efectiva de los pueblos indígenas. Se ratifica 
la necesidad de contar con docentes que dominen la lengua 
originaria de la zona donde laboran, así como el castellano.

1.5.2.	 Ley General de Educación 28044 (2003)

La Ley General de Educación N.º 28044, promulgada en 
julio del 2003, contiene entre otros los artículos que se presenta 
a continuación, a través de los cuales se reconoce la riqueza de la 
diversidad cultural, étnica y lingüística del país y se promueve el 
desarrollo de la EIB en todo el sistema educativo. Asimismo, la 
Ley General de Educación ratifica los aportes de las dos políticas 
anteriores al considerar a la interculturalidad como uno de los 
principios de la educación peruana.



226

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Artículo 8. Principios que rigen la educación en el país

“b) La equidad, que garantiza a todos iguales oportunidades 
de acceso, permanencia y trato en un sistema educativo de calidad; 
c) La inclusión, que incorpora a las personas con discapacidad, 
grupos sociales excluidos, marginados y vulnerables, 
especialmente en el ámbito rural, sin distinción de etnia, religión, 
sexo u otra causa de discriminación, contribuyendo así a la 
eliminación de la pobreza, la exclusión y las desigualdades;[…] f) La 
interculturalidad, que asume como riqueza la diversidad cultural, 
étnica y lingüística del país, y encuentra en el reconocimiento 
y respeto a las diferencias, así como en el mutuo conocimiento 
y actitud de aprendizaje del otro, sustento para la convivencia 
armónica y el intercambio entre las diversas culturas del mundo” 
(Congreso de la República, 2003).

Artículo 9. Fines de la Educación

“b) Contribuir a formar una sociedad democrática, solidaria, 
justa, inclusiva, próspera, tolerante y forjadora de una cultura de 
paz que afirme la identidad nacional sustentada en la diversidad 
cultural, étnica y lingüística, […]” (Congreso de la República, 2003).

Artículo 19. Educación de los Pueblos Indígenas

“De conformidad con lo establecido en los tratados 
internacionales sobre la materia, la Constitución Política y la 
presente ley, el Estado reconoce y garantiza el derecho de los 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

227

pueblos indígenas a una educación en condiciones de igualdad 
con el resto de la comunidad nacional. Para ello establece 
programas especiales que garanticen igualdad de oportunidades 
y equidad de género en el ámbito rural y donde sea pertinente” 
(Congreso de la República, 2003).

Artículo 20. Educación Bilingüe Intercultural 

“La EBI se ofrece en todo el sistema educativo:

a) Promueve la valoración y el enriquecimiento de la propia 
cultura, el respeto a la diversidad cultural, el diálogo intercultural 
y la toma de conciencia de los derechos de los pueblos indígenas, 
y de otras comunidades nacionales y extranjeras.

b) Incorpora la historia de los pueblos, sus conocimientos 
y tecnologías, sistemas de valores y aspiraciones sociales y 
económicas.

c) Garantiza el aprendizaje en la lengua materna de los 
educandos y del castellano como segunda lengua, así como el 
posterior aprendizaje de lenguas extranjeras.

d) Determina la obligación de los docentes de dominar tanto la 
lengua originaria de la zona donde laboran como el castellano.

e) Asegura la participación de los miembros de los pueblos 
indígenas en la formulación y ejecución de programas 



228

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de educación para formar equipos capaces de asumir 
progresivamente la gestión de dichos programas.

f) Preserva las lenguas de los pueblos indígenas y promueve su 
desarrollo y práctica” (Congreso de la República, 2003).

1.6.Políticas de EIB basadas en las leyes 27818 y 28044, 
en el siglo XXI

1.6.1. Lineamientos de Política de Educación Bilingüe Intercultural

Fueron aprobados por R.D. N° 175 – 2005 – ED.

1.6.2.Política Sectorial de Educación Intercultural y Educación 
Intercultural Bilingüe  

Fue aprobada por el Decreto Supremo N.°006-2016-
MINEDU el 06 de julio de 2016 (Ministerio de Educación, 2018). 
Esta política, en vigencia actualmente, constituye un avance 
importante para la aspiración de una educación equitativa y 
de calidad. Promueve la educación intercultural para todo el 
sistema educativo nacional, que afiance la convivencia armónica, 
el intercambio enriquecedor entre las diversas culturas y la 
construcción de un proyecto colectivo de país. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

229

2.Investigaciones, Etnomatemática y Educación de 
pueblos originarios

La primera Política Nacional de Educación Bilingüe (1972) 
no se pudo implementar debido a que el gobierno del General 
Velasco fue destituido en 1975; sin embargo dio lugar a la 
generación de proyectos experimentales de Educación Bilingüe 
que se ejecutaron principalmente en las décadas de los 70 y 80 
tales como el del Centro de Investigación en Lingüística Aplicada 
(CILA) de la UNSM (1977), el Proyecto Experimental de Educación 
Bilingüe-Puno (1981-87), Programa ERA (Escuela Rural Andina), 
entre otros.

2.1. Investigación y conocimientos matemáticos para la 
educación de pueblos originarios quechuas y aimaras, en el marco 
del Proyecto Experimental de Educación Bilingüe-Puno (PEEB- 
Puno, 1981-87)

Cabe señalar que es en el PEEB-Puno donde se empezó a 
trabajar de modo sistemático en la construcción de una alternativa 
metodológica para el aprendizaje de las matemáticas de estudiantes 
de pueblos originarios, que tuvo como soporte la investigación.

Se realizaron tres estudios de base en comunidades 
quechuas y aimaras de Puno. Uno, sobre sobre los conocimientos 
matemáticos en uso, otro sobre nociones matemáticas de niños 
de 5 y 6 años que no habían asistido a la escuela, y el tercero 
sobre las prácticas pedagógicas de docentes rurales en escuelas 
de niños de habla vernácula (Villavicencio, 1990).



230

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Investigación sobre conocimientos matemáticos en uso en 
comunidades quechuas y aimaras de Puno. En la delimitación 
de esta investigación se dice: “La implementación de una 
educación matemática funcional para educandos de determinado 
grupo social requiere -entre otros- el conocimiento del sistema 
matemático subyacente en sus diversas manifestaciones culturales” 
(Villavicencio M. et al., 1983). Asimismo, señala como propósito 
de la investigación “conocer el manejo de nociones matemáticas 
básicas y sus correspondientes expresiones lingüísticas en las 
relaciones sociales que se dan en el contexto de las comunidades 
vernáculo-hablantes (quechuas y aimaras) del altiplano puneño”. 
La información obtenida se utilizó como insumo en la elaboración 
de cuadernos de trabajo para los estudiantes y guías para los 
docentes de educación primaria bilingüe. 

Evidencia de la sabiduría matemática del Imperio Incaico 
es la Yupana (ver Figura 6.1), que conjuntamente con el quipu 
constituyen los instrumentos ancestrales de representación 
numérica y de cálculo que fueron utilizados antes de la 
colonización española.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

231

Figura 6.1- Yupana y quipu 
Fuente: Nueva Corónica y Buen Gobierno, Guaman Poma de 
Ayala 1615

La yupana y el quipu se pueden observar en el dibujo de 
la obra Nueva Corónica y Buen Gobierno (ver Figura 6.1), cuyo 
autor es Guaman Poma de Ayala (1615). El quipucamayo sostiene 
un quipu con sus manos, y en la parte inferior izquierda está la 
yupana.

Entre las reflexiones que se incluye en la investigación 
realizada de conocimientos matemáticos en uso en comunidades 
quechuas y aimaras de Puno, se tiene la siguiente: ”(...) luego 
de analizar las estrategias utilizadas por los campesinos para 
efectuar operaciones numéricas y conocer que utilizan elementos 



232

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

concretos (granos, piedras, etc.), hemos creído conveniente 
rescatar un valor de la cultura de nuestros antepasados: ¨la 
yupana¨, ábaco que emplearon los contadores del Imperio Incaico, 
al ser utilizada por los niños como material educativo en los 
primeros grados de Educación Primaria, constituiría el soporte 
objetivo cuyo manejo facilita la comprensión de los principios 
que se aplican en un sistema de numeración posicional así como 
en las técnicas de las operaciones numéricas fundamentales” 
(Villavicencio M. et al., 1983, p. 147).

Incorporación de la yupana en la Educación Bilingüe de 
estudiantes quechuas y aimaras 

Fue en 1982, en el marco del PEEB-Puno, cuando la yupana 
se empezó a utilizar como material educativo en Matemáticas, 
desde una perspectiva intercultural. Su uso se incorpora en el 
desarrollo curricular teniendo en cuenta la información disponible 
a la fecha. Esto supuso el estudio previo de las interpretaciones 
del funcionamiento de la yupana realizadas por el antropólogo 
social sueco Henry Wassén (1931), por el ingeniero británico, 
peruanista e investigador de la temática precolombina William 
Burns Glynn (1981) y por el historiador y noble italiano, radicado 
en el Perú Carlos Radicati Di Primeglio (s/f), respectivamente 
(Villavicencio, 1990, pp.19-28). Luego de analizar cada una de las 
interpretaciones formuladas, consideramos conveniente basarnos 
en la interpretación de William Burns para la transposición 
didáctica que realizamos con el propósito de incorporar el uso 
de la yupana (ver Figura 6.2) en una secuencia metodológica 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

233

que se validó en el PEEB-Puno y, posteriormente, en ámbitos de 
instituciones educativas de EIB y de instituciones educativas de 
estudiantes monolingües castellano hablantes.

Figura 6.2- Yupana usada en instituciones de EIB, variedad 
Quechua-Collao 
Fuente: William Burns Glynn (1981)

Es importante hacer notar que es en el periodo 1981-89 
cuando en el Perú se empezó a tomar en cuenta en el currículo 
escolar los conocimientos matemáticos expresados en la 
lengua, productos y actividades socioculturales de los pueblos 
originarios, lo que fue impulsado por la política de Educación 
Bilingüe Intercultural de 1989 y las subsiguientes.



234

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

La Etnomatemática en los programas curriculares de 
Educación primaria bilingüe intercultural

En el Perú se introduce el concepto de Etnomatemática 
en 1990, en el Programa curricular para el primer grado de 
Educación Primaria Bilingüe Intercultural.

El trabajo pionero de educación matemática a partir de y en 
el contexto sociocultural de los pueblos originarios, iniciado en 
el PEEB-Puno, sirvió de referente para que en la fundamentación 
del área Matemática del primer Programa Curricular para primer 
grado de Educación Bilingüe Intercultural se dijera, entre otros, 
lo siguiente.

(…) Paralelamente a la ciencia Matemática existen formas 
particulares de expresión de modelos matemáticos que se 
dan en los diferentes grupos etnolingüísticos, a nivel oral 
en su propia lengua través de representaciones figuradas 
u objetivas, ligadas a su cosmovisión que constituyen la 
Etnomatemática de cada uno de tales grupos (Ministerio de 
Educación, 1990, pág. 91).

Asimismo, en el Programa Curricular referido, se norma que

En el marco de una Educación Bilingüe Intercultural, (…) se 
utilizará como material de apoyo en el proceso de enseñanza-
aprendizaje técnicas e instrumentos de cálculo, de medición, 
etc. en actual uso por la comunidad o cuyo rescate se 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

235

considere valioso por su vigencia, tal es el caso por ejemplo 
de la yupana (Ministerio de Educación, pág. 91).

Etnomatemática en la Formación de Docentes 
(PROFORMA-GTZ)

A partir de 1997 se inició con apoyo de la Cooperación Técnica 
Alemana (PROFORMAGTZ) el proyecto Matemática Intercultural 
dentro de las actividades de la Unidad de Formación Docente 
de Primaria del Ministerio de Educación (UFOD). El proyecto 
tiene como objetivo general avanzar en la implementación 
de la interculturalidad en el área de la matemática tanto en lo 
conceptual como en la práctica.

En el PROFORMA-GTZ se consideró que en el debate 
internacional que se ocupa de la relación entre matemática 
y cultura, “la etnomatemática es una de las propuestas más 
desarrolladas para llegar a una teoría y práctica de la matemática 
escolar. En realidad no podemos hablar de la etnomatemática” 
(Schroeder, 2000, p.8).

La etnomatemática es considerada como una propuesta 
para la conceptualización de la matemática escolar a partir de los 
contextos sociales, culturales y lingüísticos en los cuales viven los 
alumnos y alumnas.

En el marco del PROFORMA se fortaleció las capacidades 
de los docentes de 22 institutos superiores pedagógicos (ISP), a 



236

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

través de dos cursos en el lapso de dos años, los cuales incluyeron 
seminarios talleres en los que los docentes expusieron el resultado 
de sus trabajos de investigación de las matemáticas en uso y 
materiales educativos que elaboraron. Algunos de estos fueron 
seleccionados y publicados en la serie Matemática Intercultural 
– Materiales para la Formación de docentes de primaria. En el 
PROFORMA los docentes de los ISP aprendieron que aproximarse 
a la práctica cotidiana y a los conocimientos de una persona o 
grupo social requiere de un trabajo de investigación, en esta línea 
se promovió la investigación como parte del trabajo educativo 
(Schroeder, 2000, p. 18). A fin que este fuera sistemático, se 
recomendó utilizar diversos métodos, entre estos se propuso: la 
entrevista, el cuestionario y la observación.

Investigaciones en Etnomatemática

Las políticas de Educación Intercultural Bilingüe 
aprobadas, que se han venido actualizando e implementando en 
el Perú, han generado espacios favorables para la realización de 
investigaciones relacionadas con los conocimientos matemáticos 
de algunos pueblos originarios y sus culturas. Entre ellas tenemos 
las siguientes.

La investigación realizada por Gerdes, Paulus, referida a la 
geometría y Cestería de los Bora en la Amazonía Peruana, en la 
cual considera que



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

237

La Etnomatemática es el área de investigación que estudia 
las multifacéticas relaciones e interconexiones entre ideas 
matemáticas y otros elementos constituyentes culturales, 
como la lengua, el arte, la artesanía, la construcción, 
la educación. Es el área de investigación que estudia la 
influencia de factores culturales sobre la enseñanza y el 
aprendizaje de las matemáticas; es el área de investigación 
que estudia los conocimientos matemáticos de los pueblos 
llamados ‘indígenas’ (Gerdes, 2007, p.150). 

Podemos notar que Gerdes no se refiere a las etnomatemáticas 
de los pueblos originarios, sino a sus conocimientos matemáticos.

La investigación de Andrés Chirinos Rivera sobre Quipus 
del Tahuantinsuyo, a través de la cual realiza un estudio 
histórico de estos y también propone una alternativa para el 
uso pedagógico de la yupana. Esta propuesta ha sido aplicada en 
algunas instituciones educativas amazónicas (Chirinos, 2010).

Otra investigación acerca de la yupana, material 
manipulativo para la educación matemática es la de Herbert 
Apaza Luque. La investigación recoge algunas de las diversas 
interpretaciones de la yupana y su funcionamiento. Apaza 
manifiesta que 

(…) más allá del conocimiento explícito de la forma de 
trabajar de los Incas, si es que la hubo, la posibilidad 
de ofrecer diferentes interpretaciones del uso de la 



238

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

herramienta enriquece el proceso pedagógico y la didáctica 
de las matemáticas, generando beneficios en los procesos de 
enseñanza aprendizaje del alumnado (Apaza, 2017, p.315). 

En esta línea, propone “una metodología pedagógica 
complementaria y constructivista (la Yupana como material 
manipulativo) (…) Hemos identificado las actividades matemáticas 
(etnomatemáticas) que desarrollan los estudiantes quechuas alto 
andinos de primeros años de formación básica” (Apaza, p.324).

Cabe también referirnos a la investigación Etnogeometría 
amazónica: ¿cómo despertar el pensamiento geométrico de 
los niños? presentada por Miguel Ángel Llontop Serquén en el 
Seminario Internacional Educación matemática en contextos de 
diversidad cultural y lingüística. En esta investigación se muestra 
“iconografía yine, dibujada a mano alzada, en la cual se aprecian 
diseños con formas geométricas, compuestos por segmentos de 
recta que presentan características de isometrías (traslaciones, 
simetrías) y paralelismo” (Ministerio de Educación, 2013, p.39). 

Otras investigaciones del programa Etnomatemática fueron 
presentadas en el Seminario Latinoamericano de Educación 
matemática y etnomatemática en contextos de diversidad 
cultural y lingüística (Villavicencio et al., 2018). 

La investigación de María del Carmen Bonilla Tumialán, 
sustentada por elementos teóricos de Etnomatemática y la 
Teoría Antropológica de lo Didáctico, permite también poner 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

239

en evidencia que la cultura quechua posee conocimientos 
matemáticos, trasmitidos de generación en generación, y que son 
utilizados por los pobladores en el proceso de elaboración del 
tejido en telar. “Producto del análisis efectuado, es posible afirmar 
que las tejedoras quechuas construyen un rectángulo en la fase en 
que instalan el armazón del telar, utilizando inconscientemente 
definiciones y propiedades matemáticas” (Bonilla, 2019).

3.Modelo de servicio de EIB (MSEIB) y Etnomatemática

Según el MSEIB, la EIB se brinda en ámbitos rurales a través 
de dos formas de atención: EIB de Fortalecimiento Cultural y 
Lingüístico, y EIB de Revitalización Cultural y Lingüística; y en 
áreas citadinas, en la forma EIB en Ámbitos Urbanos.

La propuesta pedagógica del MSEIB desarrolla las 
competencias comunicativas en la lengua originaria y en 
castellano, y las demás competencias del currículo con el uso de 
ambas lenguas. Considera los saberes locales y de otras culturas 
incluida las ciencias, para el desarrollo de las competencias.

3.1. Etnomatemática y el MSEIB

Siguiendo la línea ya asumida en el Seminario 
Latinoamericano de Educación matemática y Etnomatemática 
en contextos de diversidad cultural y lingüística, realizado en 
Lima en marzo de 2016, en la implementación del MSEIB, se 
entiende por Etnomatemática al programa de investigación 



240

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

sobre las relaciones entre matemáticas y culturas. Dicho 
programa comprende el estudio de los procesos a través de los 
cuales se generan, transmiten, institucionalizan y difunden los 
conocimientos matemáticos (teóricos y/o en uso) en grupos 
culturales distintos y en contextos diversos a través de la historia 
(Villavicencio et al., 2018). 

En concordancia con nuestra comprensión de la 
Etnomatemática, en la implementación de la educación matemática 
en EIB, nos referimos a los conocimientos matemáticos de los 
pueblos originarios, entre otros, reconociéndolos tan válidos en 
su contexto sociocultural como la disciplina matemática. 

3.2. Etnomatemática en los programas curriculares de 
Formación Inicial Docente

Entre 2012 y 2019 se aplicó el Diseño curricular experimental 
para la formación de docentes en las carreras de educación 
inicial intercultural bilingüe y educación primaria intercultural 
bilingüe. Uno de los enfoques de este diseño curricular es el de 
interculturalidad crítica (MINEDU, p.10).

 
Antes de la pandemia, en octubre de 2019 el MINEDU 

aprobó el Diseño curricular Básico Nacional de la Formación 
Inicial Docente (FID)-Programa de Estudios de educación inicial 
intercultural bilingüe, y el Diseño curricular Básico Nacional de 
la FID-Programa de Estudios de educación primaria intercultural 
bilingüe. Ambos son documentos de política educativa 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

241

que presentan tanto el Perfil de egreso y las competencias 
profesionales docentes como los niveles de desarrollo de dichas 
competencias. En ellos se señala la importancia de reconocer 
críticamente la relevancia de las competencias científicas en las 
oportunidades de aprendizaje para la formación de ciudadanos, 
así como los conocimientos locales, en especial el de los pueblos 
indígenas u originarios como formas legítimas de comprender 
y conceptualizar la realidad. Se remarca que el diálogo de 
saberes favorece el intercambio dinámico y la interculturalidad; 
a la vez, exige superar la dicotomía entre “pueblos indígenas u 
originarios” y “occidente”, como si cada uno fuera una entidad 
homogénea e irreconciliable con la otra (UNESCO, 2017, como se 
citó en MINEDU, 2019, p. 14). 

Todo ello desde la óptica de una educación superior 
que permita promover un aprendizaje constructivo para una 
formación de profesionales estratégicos, y con un profundo 
sentido de la ética que, además, reconozcan y valoren la diversidad.

Tanto en el Diseño curricular Básico de Formación Inicial 
Docente (FID)-Programa de Estudios de educación inicial 
intercultural bilingüe, como en el Diseño curricular Básico 
Nacional de la FID-Programa de Estudios de educación primaria 
intercultural bilingüe, se enfatiza la deconstrucción de paradigmas 
homogeneizadores y profundización de las epistemologías en 
los procesos pedagógicos desde las perspectivas de los pueblos 
indígenas u originarios. 



242

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En lo que se refiere a Etnomatemática, no se menciona 
este programa de investigación; sin embargo, en concordancia 
con el enfoque intercultural de la Formación Inicial Docente, el 
curso de Desarrollo de las Matemáticas en la primera infancia 
“tiene por propósito que el estudiante de FID cuente con dominio 
disciplinar y didáctico de la Matemática y de otras formas 
de entender y hacer matemática. Desde el diálogo de saberes, 
profundiza en la comprensión de las nociones matemáticas que 
se desarrollan en los pueblos indígenas u originarios” (MINEDU, 
2019, p.113). Asimismo, los cursos Aprendizaje de las matemáticas 
I, II y III permiten que el estudiante de FID Primaria EIB diseñe 
situaciones de aprendizaje tomando en cuenta los conocimientos 
matemáticos que se usan en la vida social y productiva de los 
pueblos indígenas u originarios y de otras tradiciones culturales 
(MINEDU, 2019).

3.3 Matemáticas de pueblos originarios y materiales 
educativos de EIB

En los cuadernos de trabajo de matemáticas se proponen 
actividades que se articulan con las de los cuadernos 
de Comunicación y las de los materiales de las áreas de 
Personal Social y Ciencia y Tecnología, en un grado escolar 
determinado. En dichos cuadernos, se propicia la articulación y 
complementariedad de conocimientos matemáticos de la propia 
cultura (cuando es posible) con los conocimientos procedentes 
de otros horizontes culturales entre los que se incluye los de la 
matemática del currículo nacional (Villavicencio et al., 2018).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

243

4. Reflexiones finales

4.1. Logros

En el Perú, las políticas públicas han sido cada vez más 
favorables para el desarrollo de la educación de los pueblos 
originarios con pertinencia cultural y lingüística.

El nivel de desarrollo de la Etnomatemática como programa 
de investigación que apoya a la EIB para la implementación del 
área matemática es incipiente. 

Se ha precisado el concepto de Etnomatemática.

Se ha avanzado en la conceptualización e implementación de la 
Didáctica Intercultural de las Matemáticas en EIB.

A partir del año 2012 se aumentó el presupuesto notablemente 
(doce veces aproximadamente el presupuesto del año anterior) 
para atender la EIB, lo cual permitió avanzar en la promoción de 
investigaciones en etnomatemática a través de dos seminarios 
internacionales.

El avance logrado en etnomatemática, a través de investigaciones 
de conocimientos matemáticos de los pueblos originarios llevadas a 
cabo en proyectos educativos con apoyo de organismos de cooperación 
internacional o instituciones nacionales de investigación, ha sido 
posible porque se asignó el presupuesto y tiempo requeridos.



244

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Es rescatable la experiencia del PROFORMA-GTZ 
(Schroeder, 2000), en cuyo marco los docentes formadores de 
institutos superiores Pedagógicos realizaron investigaciones de 
Etnomatemática. 

4.2. Dificultades

En la historia de la educación de los pueblos originarios 
durante la República, incluso en el presente siglo, ha habido 
períodos de notable postergación del ejercicio de su derecho a 
una educación pertinente y de calidad, 

No se ha incidido lo suficiente en el fortalecimiento de 
capacidades de los docentes de aula y de los formadores de los 
ISP y de las facultades de Educación de las universidades en lo 
referente a las posibilidades que ofrece la etnomatemática para 
la implementación de la educación intercultural, y en particular 
de la EIB. 

La EIB de calidad que se trata de implementar y desarrollar, 
requiere de suficiente presupuesto.

En la práctica, no se da la importancia que tiene la 
investigación de las matemáticas que subyacen en las culturas 
de los pueblos originarios, pues generalmente no se asigna ni 
presupuesto ni tiempo para realizar investigaciones o actividades 
que promuevan la investigación de los conocimientos matemáticos 
de los pueblos originarios y la difusión de sus resultados.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

245

4.3. Recomendaciones

Estar alerta para que se reajusten, actualicen e implementen 
políticas que favorezcan el ejercicio del derecho de los pueblos 
originarios a una educación pertinente y de calidad.

Es necesario continuar formando profesionales investigadores 
en Etnomatemática, pertenecientes a los pueblos originarios, 
que conformen equipos multidisciplinarios, con compromiso 
de servicio, para contribuir en el proceso de construcción de 
relaciones interculturales.

Organizar y ejecutar seminarios-talleres tanto con docentes de 
aula como con formadores de los institutos superiores pedagógicos 
y de las facultades de educación de las universidades, orientados 
a fortalecer sus capacidades utilizando el soporte conceptual y 
metodológico que ofrece la etnomatemática para implementar la 
educación intercultural para todos, y en particular la EIB. 

Priorizar la atención de la educación de los pueblos 
originarios, asignando mayor presupuesto, pues no basta con 
formular políticas si estas no se implementan debidamente.

Gestionar ante los funcionarios responsables de la 
formulación e implementación de políticas de EIB, para que 
en la planificación anual de las actividades correspondientes 
se incluya la promoción de investigaciones de Etnomatemática 
relacionados con los conocimientos matemáticos de los pueblos 
originarios y la difusión de sus resultados. 



246

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

REFERENCIAS

Apaza Luque, H.(2017). La yupana, material manipulativo para la educa-
ción matemática. Justicia social y el cambio educativo en niños de 
las comunidades quechuas alto andinos del Perú. [Tesis doctoral, 
Universidad Autónoma de Madrid].

Bonilla Tumialán, M. C. (2019). Un estudio del proceso de elaboración del 
tejido quechua en telar de cuatro estacas. Aportes para la enseñan-
za de las matemáticas en la educación básica. [Tesis de maestría, 
Pontificia Universidad Católica del Perú].

Congreso de la República. (2003). Ley General de Educación 28044. Perú.

Chirinos Rivera, A. (2010). Quipus del Tahuantinsuyo. Curacas, Incas y su 
saber matemático en el siglo XVI. Editorial Commentarios.

DINEBI. (2005). Lineamientos de Educación Bilingüe Intercultural. Perú. 

Gerdes, P. (2007). Geometría y Cestería de los Bora en la Amazonía Perua-
na. Ministerio de Educación, Perú. 

López, L. y Küper, W. (1999). La Educación Intercultural Bilingüe en 
América Latina: balance y perspectivas. Revista Iberoamericana 
de Educación (20), 17-85. 

Ministerio de Educación. (1972). Política Nacional de Educación Bilingüe. 
Lima: Dirección Central de Publicaciones.

Ministerio de Educación. (1989). Política Nacional de Educación Bilingüe 
Intercultural. Lima.

Ministerio de Educación. (1990). Programa Curricular: Primer grado de 
educación primaria bilingüe intercultural. Lima.

Ministerio de Educación. (1991). Política Nacional de Educación Intercul-
tural y Educación Bilingüe Intercultural. Lima.

Ministerio de Educación. (2013). Memoria del Seminario Internacional 
Educación Matemática en contextos de diversidad cultural y lingüís-
tica. Ministerio de Educación Perú.

 Ministerio de Educación. (2018). Política Sectorial de Educación Intercul-
tural y Educación Intercultural Bilingüe. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

247

Ministerio de Educación. (2018). Modelo de Servicio Educativo Intercultu-
ral Bilingüe.Aprobado por RM N.° 519-2018-MINEDU- 

Ministerio de Educación. (2019). Diseño curricular Básico de Formación 
Inicial Docente (FID)-Programa de Estudios de educación inicial 
intercultural bilingüe.

Schroeder, J. (2000). ¿Cómo podemos acercarnos a las diferentes etnomate-
máticas?   Ministerio de Educación-GTZ. Perú.

Trapnell L. y Neira E. (2004). Situación de la Educación Intercultural Bi-
lingüe en el Perú.Informe de Consultoría solicitada por el Banco 
Mundial y PROEIB-Andes.

UNESCO. (2017). Conocimiento indígena y Política educativa en América 
Latina. UNESCO. 

Villavicencio M. (1983). Numeración, algoritmos y aplicación de re-
laciones numéricas y geométricas en comunidades rurales de 
Puno. Ministerio de Educación. 

Villavicencio, M. (1990). La matemática en la Educación Bilingüe: el caso 
de Puno. Programa Educación Bilingüe-Puno y GTZ .

Villavicencio M., Parra A. y Gavarrete E. (Eds.). (2018). Memoria del Se-
minario Latinoamericano de Educación matemática y Etnomatemá-
tica en contextos de diversidad cultural y lingüística. Ministerio de 
Educación. 

Villavicencio M., Cárdenas M., y Bakuants S. (2018). Posicionando las 
matemáticas de los pueblos originarios en EIB. En  M. Villa-
vicencio , A. Parra y E. Gavarrete (Eds.) Memoria del Seminario 
Latinoamericano Educación Matemática y Etnomatemática en con-
textos de diversidad cultural y lingüística (pp.71-97). Ministerio de 
Educación. 

Zúñiga, M. y Gálvez, M. (2001). Repensando la educación bilingüe intercul-
tural en el Perú: bases para una propuesta de política. Editorial Red 
para el Desarrollo de las Ciencias Sociales en el Perú.

Williamson, G. (2012). Institucionalización de la educación intercultu-
ral bilingüe en Chile. Perfiles Educativos, 34(138), 126–147.

Williamson, G., y Flores Silva, F. (2015). Estado del arte de la Educación 
Intercultural Bilingüe en Chile, 1990-2013. Ediciones Universidad de 
La Frontera. https://hdl.handle.net/20.500.12365/2015



248

Marta Rosa Villavicencio . Es Doctora en 
Educación, de la Pontificia Universidad Ca-
tólica del Perú. Consultora Nacional e In-
ternacional en diferentes Proyectos de Edu-
cación Bilingüe Intercultural realizados en 
comunidades indígenas de Perú, Bolivia, 
Ecuador y Nicaragua. Autora de materia-
les educativos para docentes y alumnos de 
Educación Primaria Intercultural Bilingüe 
y de Educación Secundaria. Experta en 
Educación Matemática.Tiene publicacio-
nes de artículos de investigación en libros 
y revistas nacionales e internacionales Se 
ha desempeñado como docente en Educa-
ción Primaria, Secundaria, y en Educación 
Superior en Universidades como la Pon-
tificia Universidad Católica del Perú, la 
Universidad Cayetano Heredia, la Univer-
sidad Nacional de Puno y la Universidad 
San Martín de Porras-EUCIM. Es Funda-
dora y Expresidenta del Instituto Perua-
no de Educación Científica Intercultural 
(IPECI). Fundadora y Expresidenta de la 
Sociedad Peruana de Educación Matemá-
tica (SOPEMAT). Actualmente miembro 
del Comité Consultivo. Exrepresentante 

SOBRE LA AUTORA



249

de Perú en el Comité Interamericano de Educación Matemática 
(CIAEM), en tres periodos. Miembro Invitado por el ICMI (Co-
misión Internacional de Enseñanza de Matemáticas) para inte-
grar el Grupo de Estudio Internacional de “Educación matemá-
tica y diversidad de lenguas” (2008-2015). Ha estado vinculada 
al Ministerio de Educación del Perú como Consultora Nacional 
en Evaluación y Medición de Calidad Educativa. Fue Directora 
de Alfabetización, jefa de la Unidad de Educación de Jóvenes y 
Adultos. Fue la primera Directora General de Educación Bilin-
güe (DIGEBIL), Coordinadora General del Proyecto Perú - BIRF II 
(1985 –1988), y fue coordinadora del Proyecto Experimental de 
Educación Bilingüe – Puno (1983 – 1985), como especialista del 
Instituto Nacional de Investigación y Desarrollo de la Educación.



250

Roxana Auccahuallpa Fernández

Universidad Nacional de Educación-UNAE

Abdón Pari Condori

Universidad Adventista de Bolivia-UAB

CAPÍTULO 7

POLÍTICAS EDUCATIVAS, EXPERIENCIAS EN INSTITUCIONES EIB Y 
LA SITUACIÓN DE LA ETNOMATEMÁTICA EN ECUADOR



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

251

Resumen 

Las políticas educativas para la Educación Intercultural 
Bilingüe (EIB) en Ecuador están enmarcadas a partir de la 
Constitución del 2008 y la LOEI, la cual garantiza una educación 
de calidad, calidez e inclusiva. Así, la Etnomatemática en 
Ecuador se ha trabajado desde el Currículo EIB y MOSEIB, 
dado que el país es intercultural y plurinacional, conformado 
por población indígena, negra y mestiza. Incluso garantiza una 
educación integral a través de la cosmovisión andina, armonía y 
relación con los demás (comunitaria). El trabajo que se presenta 
es una reflexión teórica-práctica de las políticas educativas en el 
contexto EIB y la situación de la etnomatemática desde su origen 
cultural, histórico y educativo. 

El propósito de este capítulo es situar la realidad educativa 
en la EIB, las experiencias en IES y la Etnomatemática que se 
ha trabajado desde el Ministerio de Educación, el Sistema EIB y 
universidades. Finalmente, la investigación describe experiencias 
en instituciones educativas EIB de contexto ecuatoriano a partir 
de los cambios curriculares, la capacitación de profesores, cursos 
presenciales y virtuales en la formación docente y la educación 
continua para docentes en servicio y otros.

Palabras clave: Educación Intercultural Bilingüe,                                 
Etnomatemáticas, políticas educativas, docentes.



252

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

1.Políticas educativas en Educación Intercultural 
Bilingüe

En el territorio ecuatoriano se convive con 14 Nacionalidades 
y 18 pueblos indígenas entre el pueblo negro, mestizo, Kichwa, 
Shuar, Achuar y otros. En este sentido, movimientos indígenas 
como la Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador 
(CONAIE)40 lograron incorporar la interculturalidad en sus discursos 
y reivindicaciones, pero vinculada con la educación y la educación 
bilingüe en Ecuador, con ello se busca la conservación de las lenguas 
y culturas propias del país y el fin de las relaciones de dominación 
colonial. Es precisamente aquí donde reside la importancia de la 
educación intercultural bilingüe (EIB) que, asociada con la categoría 
de nacionalidad, esto se convierte en un emblema del movimiento 
indígena en su lucha por el reconocimiento étnico frente al Estado y 
la sociedad. (Rodríguez, 2017).

En cuanto a la población, en el 2001 fue la primera vez que 
se utilizó la autoidentificación para determinar las categorías 
étnicas en el país y fue tan solo el 6.83% que se identificaron 
como indígenas y en el 2010 el 7% (Rodríguez, 2017, p.127). La 
autodefinición como pueblos y Nacionalidad inició en 1990 con el 
levantamiento indígena y se constitucionaliza en la Constitución 

40 Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador es la organización indíge-
na más grande e importante del país andino y una de las más importantes de América 
Latina. Desde su fundación en 1986 y hasta la actualidad, ha desarrollado una intensa 
actividad en la lucha por el reconocimiento y el ejercicio de los derechos de los pueblos 
y las nacionalidades indígenas ecuatorianos en relación con la identidad, la educación, 
la tierra, el territorio y el agua, entre otros, en oposición al neoliberalismo.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

253

de 1998 en el Art. 83 que señala, “Los pueblos indígenas, que 
se autodefinen como nacionalidades de raíces ancestrales y los 
pueblos negros o afroecuatorianos, forman parte del Estado 
ecuatoriano, único e indivisible”. Incluso, esta constitución 
incluye lo Pluricultural y multiétnico, en la que el uso oficial de la 
lengua kichwa, shuar y demás idiomas en sus territorios forman 
parte del derecho colectivo. Luego, la Constitución de 2008 
declara al Ecuador como Estado Plurinacional e Intercultural. 
Así, el Art.1 señala:

Art. 1.-El Ecuador es un Estado constitucional de derechos y 
justicia, social, democrático, soberano, independiente, unitario, 
intercultural, plurinacional y laico. Se organiza en forma de 
república y se gobierna de manera descentralizada (p.9).

En adición, en el capítulo cuarto del derecho a las comunidades, 
pueblos y nacionalidades, el artículo 57 establece ‘desarrollar, 
fortalecer y potenciar el sistema de educación intercultural 
bilingüe, con criterios de calidad, desde la estimulación temprana 
hasta el nivel superior, conforme a la diversidad cultural, para el 
cuidado y preservación de las identidades en consonancia con sus 
metodologías de enseñanza y aprendizaje’ (p. 26). Este se articula 
con los mecanismos de intervención que se están trabajando en 
pro de la EIB desde el Ministerio de Educación, las instituciones 
gubernamentales y universidades.

Por ello, en el marco legal de las políticas institucionales a 
través de la Constitución del 2008 de Ecuador se señala,



254

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Que el artículo 347 numeral 9 del mismo ordenamiento, 
entre las responsabilidades del Estado establece la de “[…] 
Garantizar el sistema de educación intercultural bilingüe, 
en el cual se utilizará como lengua principal de educación 
la de la nacionalidad respectiva y el castellano como idioma 
de relación intercultural, bajo la rectoría de las políticas 
públicas del Estado y con total respeto a los derechos de las 
comunidades, pueblos y nacionalidades”.

Por su parte, la Ley Orgánica de Educación Intercultural 
(LOEI) establece en el artículo 92 que “El currículo de educación 
intercultural bilingüe estará conformado por el currículo nacional 
y el currículo de educación intercultural bilingüe”.

En ese sentido, en cuanto a la Educación intercultural 
Bilingüe (EIB) en Ecuador se ha hecho grandes avances a través del 
Sistema de Educación Intercultural Bilingüe (SEIB), la Dirección 
Nacional de Educación intercultural Bilingüe (DINEIB), el 
Ministerio de Educación de Ecuador (MinEduc) y el Modelo 
del Sistema de Educación Intercultural Bilingüe (MOSEIB), 
instituciones que ayudaron al desarrollo del currículo EIB en el 
2017 con las adaptaciones curriculares para cada nacionalidad, y 
de forma conjunta con el Currículo de los niveles de educación 
obligatoria del Ministerio de Educación de Ecuador de 2016 se 
han atendido de alguna manera los problemas reales de la EIB. 

Cabe resaltar que el MOSEIB por muchos años ha sido 
y es la síntesis pedagógica de las experiencias educativas 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

255

interculturales bilingües y constituye el paradigma educativo a 
seguir en las nacionalidades y pueblos indígenas y en contextos 
donde las lenguas y las culturas se interrelacionan. Así, desde 
este paradigma, las matemáticas deben tener un tratamiento 
no teórico sino práctico, de manera que los estudiantes puedan 
utilizarla en las situaciones reales a fin de evitar la multitud de 
perjuicios a los que se ve sometida la población por desconocer 
las normas de mercadeo y, en no pocos casos, de explotación en 
la realización de actividades de compra-venta (Ministerio de 
Educación de Ecuador, 2013).

Movimiento Indígena y dinámicas de poder

A finales de los 80 y la década de los 90 el movimiento 
indígena se consolida de manera organizativa y se convierte 
en actor político en Ecuador. Esto es, la toma de poder que era 
una utopía en los 80, se convierte en una posibilidad real de 
los 90. En este sentido, los pueblos y nacionalidades no son un 
aglomerado de personas – homogéneas, más bien hay diversidad 
de posiciones y visiones en todos los ámbitos. Por otra parte, en 
la década que comprende los años 2000-2019 el movimiento 
indígena se reagrupa y pone en el escenario político el tema de 
derechos para los pueblos y nacionalidades, así como participa 
en la constitución del 2008 en la búsqueda de garantizar una 
educación de calidad para la EIB.

En Ecuador existen tres organizaciones nacionales del 
movimiento indígena:



256

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

CONAIE: Confederación de Nacionalidades Indígenas 
del Ecuador, quienes plantean la Plurinacionalidad. Este 
movimiento representa a los pueblos y nacionalidades con 
un carácter étnico en la política ecuatoriana.

FENOCIN: Federación Nacional de organizaciones 
campesinas, indígenas y negras. Estos plantean la 
Interculturalidad, dado que aglutina a indígenas y campesinos 
con un carácter clasista.

FEINE: Federación Ecuatoriana de Indígenas evangélicos. 
Estos plantean la interculturalidad desde la religión. Agrupa 
a indígenas evangélicos con un carácter religioso.

En esta iniciativa, cabe mencionar que, en los años 90, en 
Ecuador la interculturalidad irrumpe en el imaginario social, 
construido como monocultural. En este sentido irrumpe el ámbito 
de la política, incomoda al poder, a la sociedad en las relaciones de 
poder se disputa sentidos. Por ello, la interculturalidad vista como 
formación de docentes indígenas para resolver la educación de los 
indígenas se ve atendida desde diferentes organismos institucionales. 
Por lo que, en los años 2008 y 2010, se planteó la pregunta ¿Qué 
significa la interculturalidad para la sociedad en general y para los 
pueblos indígenas que la promueven y la posicionan en el debate 
nacional?, y se desarrolló a partir de la Constitución de 2008 y Ley 
Orgánica de Educación Intercultural-LOEI.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

257

En este sentido, hay que pasar de la multiculturalidad 
(reconoce la diversidad) y la Pluriculturalidad (reconoce la 
diversidad) a la Interculturalidad. Es decir, la Interculturalidad, 
cambiar la estructura del poder del Estado, pasar de la visión 
pedagógica a la política. Consecuentemente, hay que pasar del Estado 
colonial, racista, centralista, elitista… al Estado plurinacionalidad 
respetando el derecho de los pueblos y nacionalidades.

Fases del imaginario intercultural

Primera fase: Fases inicios de la Educación Intercultural 
Bilingüe (1940-1988)

•	 Experiencias desde los pueblos indígenas (nivel primario 
y secundario)

•	 Experiencias desde IES privadas y públicas (Superior)
•	 Apoyo desde organizamos internacionales y de las ONG

Segunda fase: Fase Institucionalización de la EIB desde el 
Estado (1988-2007)

•	 Desde la creación de la DINEIB hasta el 2008. Dos 
Subsistemas:

•	 Educación Hispana
•	 Educación Indígena y Educación Intercultural Bilingüe



258

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Tercera Fase: Avances en el sistema educativo y de la EIB 
(2008)

•	 Constitución 2008 (Estado Plurinacional e intercultural)
•	 Ley Orgánica de Educación Intercultural, LOEI, 2010
•	 Todo Sistema educativo Intercultural y Bilingüe en 

los territorios donde están asentados los pueblos y 
nacionalidades.

2.Etnomatemática y la educación intercultural Bilingüe 

2.1.Educación Intercultural Bilingüe 

El trabajo realizado por Bonilla, et ál. (2018), señala que 
la educación matemática en Ecuador ha pasado por cambios 
concernientes a políticas públicas del gobierno. Así, 

Para el 2016, se establece como política educativa desarrollar 
el currículo para la Educación Intercultural Bilingüe EIB, 
el cual surge del ajuste curricular de la Educación Básica, 
enriqueciéndolo con una pertinencia cultural y lingüística 
de los pueblos y nacionalidades del país. Así, el Modelo de 
Educación Intercultural Bilingüe – MOSEIB del 2013, que 
era la guía para las escuelas EIB, pasa a ser un referente de 
apoyo para el docente, mismo que busca garantizar la calidad 
de la educación con el equipamiento de infraestructura, 
alimentación y vestimenta con pertinencia cultural; a su vez, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

259

producir materiales didácticos en la propia lengua de los 
pueblos indígenas, tomando en cuenta su cultura, saberes 
ancestrales y su contexto. En el área de la matemática, el uso 
de la Taptana Montaluisa41  (o calculadora de los Cañaris) en 
las instituciones EIB se hace reglamentario como recurso 
didáctico (p.12).

Cabe destacar que en 2016 el sistema educativo ecuatoriano 
experimentó una transformación curricular en la Educación 
General Básica42 , lo que implicó la modificación del currículo 
nacional y su adaptación para las 14 nacionalidades del país. El 
currículo 2016 introduce cambios en el paradigma educativo y 
en los procesos de enseñanza-aprendizaje, proponiendo una 
visión de currículo flexible, ya no centrado en competencias, 
sino en destrezas con criterio de desempeño (DCD), y establece 
un perfil de salida basado en tres valores fundamentales: justicia, 
innovación y solidaridad. Este enfoque permite que el estudiante 
no quede rezagado y logre adquirir las DCD en cada uno de los 
subniveles educativos: preparatoria, elemental, intermedia, 
superior y bachillerato. Por otro lado, el currículo destinado a las 
14 nacionalidades se elaboró a partir de dominios de aprendizaje, 
saberes y conocimientos contextualizados, promoviendo un 
aprendizaje integral en el que las disciplinas se articulan de 
manera coherente. Asimismo, la Educación Intercultural Bilingüe 

 41 Taptana Montaluisa desarrollada en el Ecuador por Luis Montaluisa a partir de la 
idea de un instrumento de piedra de los Cañaris con un número de hoyos del 1 al 9 
representando el valor posicional.
 42 La educación General Básica en el Ecuador comprende los subniveles de elemental 
(2do-4to), intermedia (5to-7mo) y superior (8vo-10mo).



260

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

(EIB) tiene como propósito fortalecer la lengua (en porcentajes 
del 100%, 75%, 50%) y la cultura de los pueblos y nacionalidades 
indígenas mediante procesos educativos de calidad en todos 
los niveles, favoreciendo el desarrollo humano en el marco del 
Estado Plurinacional e Intercultural ecuatoriano, a través de la 
Etnomatemática y las Etnociencias presentes en el currículo.

2.1.1 Retos en la Educación Intercultural Bilingüe

Los retos que se han propuesto en la Educación Intercultural 
Bilingüe en los niveles de inicial, general básica y bachillerato 
han sido los siguientes:

•	 Diseñar protocolos de aplicación de las normativas 
(lengua) en las UECIB43, UEIB44, CECIB45.

•	 Formación y capacitación a docentes de todo el 
subsistema educativo intercultural, así como del 
Intercultural Bilingüe.

•	 Incorporar contenidos en las mallas curriculares 
sobre interculturalidad y los saberes, conocimientos 
y cosmovisión de los pueblos y nacionalidades, 
territorializar las mallas curriculares de acuerdo al 
contexto educativo en zona sierra, oriente y costa.

•	 Mejorar la infraestructura en el sector rural, dotar de 
materiales y acceso a internet como servicio básico para 
una educación igualitaria y de calidad.

43  Unidad Educativa Comunitaria Intercultural Bilingüe 
44  Unidad Educativa Intercultural Bilingüe 
45 Centro Educativo Comunitario Intercultural Bilingüe 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

261

•	 Reducir brechas de desigualdad en cuanto a la EIB y la 
Educación General Básica.

En cuanto a los retos para la educación superior se establece 
lo siguiente:

•	 En la evaluación a las Instituciones Educativas 
Superiores – IES se debe incorporar sobre el acceso 
de permanencia y titulación de jóvenes de pueblos y 
nacionalidades.

•	 Acceso directo a jóvenes de los pueblos y nacionalidades 
(por 5 años) a cualquier IES público y cualquier carrera.

•	 Incorporar contenidos en la malla curricular sobre 
interculturalidad saberes, conocimientos y cosmovisión 
de los pueblos en todas las carreras de pregrado.

•	 Incorporar el art 80 del Reglamento del Régimen 
Académico - RRA de 21 de marzo de 2019 sobre la lengua 
de los pueblos indígenas en las IES.

•	 Consolidar el proceso de construir la sociedad 
interculturalidad a partir de carreras de las IES.

2.2.La Etnomatemática como alternativa para la 
enseñanza contextualizada

La Etnomatemática en Ecuador se ha trabajado a partir de 
la iniciativa de las Instituciones de Educación Superior -IES- 
y la Educación Intercultural Bilingüe a través de las políticas 
educativas que se han integrado en el desarrollo de las mallas en 
los currículos de la educación básica y superior. 



262

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En este sentido, el trabajo de Viteri, desarrollado en el 2015, 
señala la situación de la etnomatemática en el sistema educativo 
ecuatoriano a partir de una sistematización de una investigación 
documental de acuerdo con la realidad ecuatoriana. 

A partir de las últimas reformas educativas en el Ecuador, 
la Educación apunta hacia el mejoramiento de la calidad de la 
educación con un impulso a la educación intercultural bilingüe 
con la inclusión de componentes culturales y artísticos, para 
así lograr que el sistema educativo responda a las exigencias 
del desarrollo nacional y mundial, a la realidad económica, 
social y cultural del país; de paso, a elevar la calidad tanto por 
su integralidad, continuidad y permanencia, como por sus 
contenidos socialmente útiles. Por ello, a partir de los lineamientos 
curriculares y la Constitución busca formar un ciudadano crítico, 
solidario y profundamente comprometido con el cambio social; 
que reconozca, promueva y se sienta orgulloso de su identidad 
nacional, pluricultural y pluriétnica. 

En adición a esto, el trabajo de Viteri (2015) muestra la 
revisión que se realiza de la situación de la Etnomatemática, 
la cual parte de un análisis de la educación general básica y la 
revisión de los programas en la Educación Intercultural Bilingüe. 
Con respecto a esa revisión, se ha visto la experiencia iniciada en 
1996 (diseño curricular) para el Fortalecimiento y Actualización 
Curricular de la Educación Básica, que entre sus objetivos plantea 
promover un proceso educativo-inclusivo en el contexto de una 
sociedad intercultural y plurinacional. Además, los conocimientos 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

263

de matemáticas como precios, tiempos, velocidades, medidas de 
vestimentas, de casas, de distancias, puntajes, estadísticas y cálculos 
de todo tipo, se trata de integrarlos en el currículo en un esfuerzo 
por atarlos a actividades cotidianas del contexto ecuatoriano. 

Las últimas reformas curriculares en Ecuador de 2010 y 
2016 tratan de realizar un currículo flexible e incluyen como 
metodología para la enseñanza de la matemática la Teoría de la 
resolución de Problemas de George Polya, sin considerar otras 
metodologías más pertinentes con el contexto. 

Entre 2003 y 2008, los directores provinciales de la EIB y 
funcionarios de la Dirección Nacional de Educación Intercultural 
Bilingüe (DINEIB), con el propósito de mejorar la calidad del 
aprendizaje de los niños, elaboraron y publicaron la producción 
de libros de la serie de Kukayo Pedagógico. No obstante, las 
instituciones CECIB y UECIB trabajaron hasta 2010 con estos 
libros de texto para las diferentes áreas disciplinares. Sin 
embargo, para 2016, con la reforma curricular, los estudiantes 
de las instituciones de EIB trabajan con el libro de texto de la 
Educación Básica, la cual no tiene la pertinencia socio-cultural 
de los grupos o nacionalidades de Ecuador.

Con respecto a la educación superior, el matemático Juan 
Cadena, docente y director del Instituto de Etnociencias de la 
Universidad Central del Ecuador (UCE), señala que la educación 
Superior debe partir de un cambio en que los estudiantes 
aprenden los principios matemáticos indígenas con la finalidad 



264

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de utilizarlos en la vida cotidiana. Por ello, el plan de estudios de 
la educación básica debe comprender, por ejemplo, un análisis 
de los principios de la geometría euclidiana con la andina. Con 
esto se puede apreciar y comprender la concepción del número, 
el tiempo y el espacio que ayudó en la construcción de proyectos 
como el Qhapaq Ñan (red de caminos que unió a los pueblos 
del Imperio incaico y que, de cierta manera, empata con la 
constelación de la Cruz del Sur). (El comercio, octubre 2017). 

Incluso, para Cadena ‘la etnomatemática va más allá del 
aprendizaje de una corriente eurocentrista en la que fuimos 
parte de esa educación. Siendo nosotros una cultura inmersa en 
una cultura mestiza, hay un rastro permanente de la matemática 
indígena en varios aspectos, esto es, el Cerro Catequilla, ubicado a 
poca distancia del monumento a la Mitad del Mundo, en la que el 
investigador astronómico Cristóbal Cobo determinó un error en el 
trabajo de la Misión Geodésica Francesa del siglo XVII, por lo que, 
la línea ecuatorial pasa sobre Catequilla, algo que fue identificado 
por los pueblos preincas hace más de 1.000 años. Ello motivó la 
necesidad de llevar esos conocimientos a las aulas y fue lo que 
instó a la UCE a realizar en 2015 el I Simposio de Etnociencias.

2.3.Las Universidades y su rol en la EIB

A partir de las reformas educativas en Ecuador, las 
universidades o instituciones de educación superior han integrado 
en la malla curricular aspectos de la interculturalidad y el trabajo 
de una educación contextualizada, al considerar que estamos en 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

265

un país pluricultural en el que convergen múltiples pueblos o 
nacionalidades como kichwas, shuar, achuar, sapara, entre otros. 

En 2017 se llevó a cabo el II Congreso Internacional de 
Etnomatemática y II Simposio de Etnociencias en la UCE de 
Quito con la participación de estudiantes, docentes, ponentes 
internacionales y nacionales interesados en la Etnomatemática, 
organizado por la UCE, la Universidad Nacional de Educación y 
la Universidad Técnica del Norte de Ibarra. 

Cadena señala que los desafíos y retos que tiene la matemática 
con respecto a lo que se podría entender como las matemáticas 
occidentales, es la incorporación de conocimientos propios de 
pueblos, grupos y nacionalidades como los americanos, que a 
la par de Mesopotamia o Egipto estaban ya realizando cálculos 
precisos en sus comunidades (El comercio, octubre 2017). 

Aún nos preguntamos ¿cuáles han sido los principales 
logros de la Etnomatemática al momento en Ecuador?, ¿para 
qué serviría este rescate de las etnomatemáticas y Etnociencias 
en nuestro país?, ¿Cómo hacer que esta formación de la 
Etnomatemática también llegue a las escuelas no solo EIB sino 
EB?  ¿Qué retos tiene la educación matemática en el Ecuador? No 
obstante, para responder estas interrogantes el profesor Cadena 
ha logrado a partir del proyecto Runayupay que la asignatura de 
etnomatemática sea incluida en la malla curricular de la carrera 
de Formación docente en matemáticas de la UCE.



266

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

El proyecto Runayupay, dirigido por Juan Cadena de la 
Universidad Central del Ecuador (UCE) en Quito, abordó la 
problemática de la enseñanza de la matemática a partir del fenómeno 
migratorio, que reproduce en contextos urbanos las dificultades 
educativas presentes también en zonas rurales. Esto se relaciona 
con la diversidad étnica del país, conformado por nacionalidades y 
pueblos indígenas y afroecuatorianos. El Grupo de Investigación en 
Etnomatemática, conformado por docentes de la UCE y especialistas 
externos, con apoyo de la SENESCYT, inició actividades en junio de 
2014 y culminó en 2015.

Uno de los aportes de la investigación realizada por el 
Proyecto Runayupay, Trujillo et al. (2015), formula una propuesta 
que establece una concepción epistemológica de las Etnociencias 
y las Etnomatemáticas, basada en la Filosofía contemporánea, la 
Antropología Estructuralista y los avances más recientes de las 
Ciencias Matemáticas. 

El objetivo del proyecto fue realizar la producción de 
materiales pedagógicos relacionados con la enseñanza de las 
matemáticas y la Etnomatemática, la difusión de los resultados 
de las investigaciones, la formación de redes de investigación en 
Etnomatemática, la realización de eventos de carácter académico 
relativo a las Etnociencias y Etnomatemáticas y el establecimiento de 
relaciones internas y externas que promuevan la interdisciplinaridad 
para promover investigaciones relevantes en el tema. Así, en 2015 se 
realizó el Primer Congreso Internacional de Etnomatemática y 1er 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

267

Simposio de Etnociencias; en 2017 el II Congreso Internacional de 
Etnomatemática y II Simposio de Etnociencias con el apoyo de las 
universidades UCE, UNAE, UTN-Ibarra.

Por otra parte, en el desafío de garantizar la investigación en 
Etnociencias, Cadena desarrolló la propuesta de la creación del 
Instituto de Etnociencias adscrito a la UCE, proyecto que fue aprobado 
en el 2018, para apoyar las propuestas de investigaciones presentadas 
por los docentes en sus aspectos metodológicos y técnicos. 

La finalidad del instituto es formular y ejecutar programas 
y proyectos de investigación en Etnociencias con base en la 
sistematización de los aportes de investigadores que han adoptado 
métodos innovadores e inclusivos de nuestra identidad cultural 
en sus investigaciones y las aplicaciones pedagógicas para el 
sistema educativo ecuatoriano. Además, promover investigaciones 
interdisciplinarias y colaborativas desde la perspectiva de las 
Etnociencias como un medio para el desarrollo de diversas 
aplicaciones que amplíen la proyección en distintas áreas del saber 
humano y de las instancias académicas de la Universidad Central. 

Incluso, recopilar y sistematizar los aspectos relevantes 
de los estudios etnográficos y etnológicos que permitan 
contextualizar culturalmente las investigaciones en Etnociencias. 
Consecuentemente, diseñar diversas propuestas curriculares, 
metodológicas y pedagógicas para aportar al mejoramiento de 
la enseñanza y aprendizaje de las Etnociencias en el sistema 
educativo ecuatoriano.



268

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Por su parte, para el 2014, la Universidad Nacional 
de Educación -UNAE- creada como la universidad para la 
formación de los docentes del país, tiene como misión contribuir 
a la formación de educadores y pedagogos que con sus modos de 
hacer, de pensar y de investigar transformen el Sistema Nacional 
Educativo en el Ecuador, a fin de construir una sociedad justa, 
equitativa, libre y democrática generando modelos educativos, 
pedagógicos y didácticos de excelencia caracterizados por su rigor 
científico, enfoque de derechos y de interculturalidad. Igual, busca 
desarrollar investigaciones educativas, pedagógicas y didácticas que 
produzcan conocimientos pertinentes, interculturales, complejos 
para transformar el sistema de educación ecuatoriana. La UNAE 
trabaja el eje de la interculturalidad no solo a través de la carrera de 
Educación Intercultural Bilingüe sino a partir de los objetivos del 
Sumak Kawsay en la formación de todos los estudiantes. 

El programa de la Etnomatemática en la UNAE se ha 
desarrollado a partir de la integración de cursos en el reajuste 
de la malla curricular del 2019 con los cursos de estadística, 
matemáticas y etnomatemáticas I y II, que antes se llamaba 
Enseñanza y Aprendizaje de las matemáticas I y II, dirigido a los 
estudiantes de la carrera de Educación Intercultural Bilingüe. 

El propósito de ese reajuste es garantizar una educación 
contextualizada para atender los pueblos o nacionalidades. Por ello, 
los cursos pretenden explorar los procesos de la Etnomatemática 
(contar, medir, localizar, jugar, diseñar y explicar), así como las 
dimensiones. Hablar de ello es conceptualizar la importancia 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

269

del discurso de las relaciones entre la matemática formalista 
occidental y lo que pretende la Etnomatemática. 

Así, se establece la aplicabilidad en la Educación Intercultural 
Bilingüe (EIB) en el Ecuador en las clases de Matemáticas que 
vinculan sus tradiciones, costumbres, lenguas y aprendizajes 
desarrollados dentro de su propia cultura con el currículo de 
la escuela, cuyos resultados en el aprendizaje de los niños sean 
beneficiosos. Los resultados que se han logrado en el campo de la 
Etnomatemática han sido varios; entre ellos, los trabajos de tesis 
de pregrado, las producciones de investigación de los estudiantes 
y docentes presentados en congresos nacionales e internacionales 
de Etnomatemática y Educación Matemática. 

Esos trabajos se postulan a partir de los conocimientos y 
saberes ancestrales de un grupo socio-cultural identificable en 
desarrollo de las prácticas preprofesionales -PP, que han tenido 
los estudiantes EIB en los contextos de Sierra, Oriente y Costa 
como parte de su formación docente. 

El trabajo de campo de los estudiantes de la carrera de EIB 
en la UNAE a través de las PP ha dado lugar al reconocimiento y la 
valorización de los saberes ancestrales por medio de las mathemas, 
identificados en sus actividades propias de cada cultura. Así, el 
trabajo realizado por el profesor Marco Vinicio Vásquez y los 
estudiantes dieron lugar a un trabajo de investigación de casi dos 
años relacionado con la Taptana Cañari. Como forma de articular 
los saberes ancestrales de la cultura de los cañaris a la práctica 



270

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

docente, la didáctica intercultural de la matemática permite la 
interacción de las diferentes culturas sin suponer jerarquizar un 
conocimiento sobre otro. 

El aporte del trabajo hacia la generación de nuevos 
conocimientos presenta un modelo para la enseñanza-aprendizaje 
de las operaciones básicas mediante el uso de la Taptana, por ello 
el trabajo fue presentado en el 2018 en VII Congreso Internacional 
de Educación y Aprendizaje en París. No obstante, esa iniciativa 
también fue parte de los objetivos del grupo de innovación UNAE-
1-CPIE-001, que al término del proyecto desarrolló la Uña Taptana 
como el recurso para la comprensión del número en la primera 
infancia- recurso de madera desarrollado por los docentes Roxana 
Auccahuallpa, Joana Abad y Marco Vásquez (Ver figura 7.1 y 7.2).

Figura 7.1- Imagen propia 
de la Taptana UNAE 
Fuente: Proyecto de 
Innovación UNAE-1-
CPIE-001

Figura 7.2- Uña Taptana – recurso 
para la comprensión del número 
Fuente: Proyecto de Innovación 
UNAE-1-CPIE-001



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

271

Finalmente, en los 6 años de creación de la UNAE, los trabajos 
de titulación de pregrado de los estudiantes de la carrera de 
Educación Intercultural Bilingüe y Educación Básica con respecto 
a la etnomatemática han sido varios, tal como muestra la tabla 7.1.

Tabla 7.1. Trabajos de integración curricular - pregrado

Título de trabajo de tesis- pregrado Autor Año

Cartografía Social Participativa: instrumento socioe-
ducativo para la revitalización de conocimientos 
tradicionales: caso UECIB “Cacique Tumbalá”.

Steven Guaranda y 
María Belén Gómez 2019

Tienda escolar: procesos de enseñanza aprendizaje 
de la matemática y etnomatemática en el 4to año del 
CECIB Inti Raymi.

Alexander Barrera y 
Nina del C. León 2019

Los juegos ancestrales la “Alforja” y el “Tigraysillo” 
como estrategia didáctica para fortalecer la ense-
ñanza de los procesos etnomatemáticos en el cuarto 
grado de la UECIB Tupak Yupanki.

Rafael Neira 2020

Estrategia Etnomatemática Hilando y Tejiendo 
conocimientos Yachay puchkashpa awashpa para 
potenciar el pensamiento lógico-matemático.

Karina Guallpa y 
Ximena Guallpa 2020

Propuesta educativa etnomatemática 'Yupaywan Puk-
llay' para desarrollar el sentido numérico a partir del 
Khipu con estudiantes de preparatoria de la Escuela 
de Educación Básica de Innovación UNAE.

Fernando Quinde 2021

La Etnomatemática como estrategia didáctica para 
el refuerzo académico de las operaciones básicas 
multiplicación y división en un estudiante con Ne-
cesidades Educativas Especiales de décimo año de la 
Unidad Educativa Luis Cordero.

Viviana Cabrera y 
Edmundo Banegas 2021

Propuesta didáctica sobre el uso de la Chakana 
Andina para el desarrollo de destrezas del bloque de 
Geometría y Medida en el séptimo de EGB.

 Stalin Escandón y 
Walter Rivera 2020

Fuente: Elaboración propia, 2021



272

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

3.Situación de la Etnomatemática en Ecuador

3.1. Experiencias en Instituciones Educativas EIB

En este apartado se recapitula la experiencia del autor en la 
Amazonia ecuatoriana, dentro de una extensión de la Universidad 
Nacional de Educación -UNAE. La Universidad Nacional de 
Educación tiene su sede principal en Chuquipata en la parroquia 
de Javier Loyola entre las ciudades de Cuenca y Azogues. Sin 
embargo, al ser una Universidad Nacional con un Modelo 
Pedagógico propio denominado Modelo Pedagógico UNAE no 
solo forma profesores de pregrado, sino también contribuye 
a la Educación Continua y cursos de posgrado en el campo de 
la educación a través de la profesionalización docente. En ese 
marco, desde 2016 ha empezado a crear centros de extensión o 
centros de apoyo para las nacionalidades y pueblos ecuatorianos 
en distintas ciudades estratégicas. Así, el primer Centro de Apoyo 
fue la de Sucumbíos en la ciudad de Nueva Loja, que atendía las 
seis provincias de la Amazonia ecuatoriana: Morona Santiago, 
Napo, Orellana, Pastaza, Sucumbíos, Zamora Chinchipe. 

Nueva Loja, también conocida como Lago Agrio, capital de 
la provincia de Sucumbíos, la urbe más grande y poblada de la 
provincia, está localizada al norte de la Región Amazónica del 
Ecuador a orillas del río Aguarico, con un clima lluvioso tropical 
de 28º C en promedio, es llamada también “La capital petrolera 
del Ecuador” por su importante producción petrolera, pilar de la 
economía ecuatoriana. En ese contexto, la experiencia propia del 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

273

autor está llena de anécdotas vividas, experiencias en el aula y 
fuera del aula, fragmento de diálogos con autoridades académicas, 
políticas, de nacionalidades y pueblos indígenas como Ai Cofán, 
Secoya, Siona, Huaorani, Shiwiar, Zápara, Achuar, Shuar y Kichwa 
(Amazonia).  

Según el Consejo de Nacionalidades y Pueblos del Ecuador 
(CODEMPE), existe en el país 14 nacionalidades y 18 pueblos 
indígenas. Eso provoca el interrogante, ¿Cuál es la diferencia 
entre pueblo y nacionalidad? Las definiciones que encontramos 
en el Mapa de Nacionalidades y Pueblos Indígenas, publicado en 
la página web del INEC, nos ayudan a entender estos conceptos. 
Una nacionalidad indígena es un conjunto de pueblos milenarios 
anteriores a los constitutivos del Estado ecuatoriano, que se 
autodefinen como tales, que tienen una identidad histórica, 
idioma y cultura comunes, que viven en un territorio determinado 
mediante sus instituciones y formas tradicionales de organización 
social, económico, jurídico, político y ejercicio de autoridad. 
(Ver figura 7.3). En cambio, un pueblo indígena se define como 
colectividades originarias, conformadas por comunidades o 
centros de identidades culturales que les distinguen de otros 
sectores de la sociedad ecuatoriana, regidos por sistemas propios 
de organización social, económica, política y legal.



274

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Figura 7.3- Foto del autor con el Shamán de la nacionalidad 
Shuar de Sucumbíos.
 Fuente: Autoría propia

Pero también está la presencia del pueblo afroecuatoriano 
en la Amazonia ecuatoriana y no es indígena. Los grupos 
afrodescendientes en el Ecuador están desde el siglo XVI. Según 
FLACSO (2016), el primer grupo de afrodescendientes llego al 
Ecuador en octubre de 1553, por vía marítima, en un barco que 
partió de Panamá con destino a la ciudad de los reyes, Perú, y que 
pertenecía al español Alonso de Illescas; entre la mercancía venían 
“17 negros y 6 negras”; después de treinta días de navegación, el 
barco dobló el cabo de San Francisco, y se detuvo en la ensenada 
El Portete, frente a las costas de Esmeraldas, ahí bajo la primera 
tripulación para descansar de tan largo viaje y abastecerse de 
provisiones, especialmente de agua y alimentos. También bajaron 
a negros y negras, para que ayudaran durante el descanso.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

275

Mientras todos estaban en tierra, se levantó el viento y marea e 
hizo que el barco chocara contra los arrecifes y se hundiera lentamente; 
mientras la tripulación corría al barco a salvar sus pertenencias 
y la mercancía, negros y negras aprovecharon la confusión y 
huyeron penetrando hacia el interior de la selva, para nunca más 
ser encontrados. En la actualidad el grupo afrodescendiente es un 
pueblo con mucha identidad y presencia significativa en la Amazonia 
Ecuatoriana como se muestra en la Figura 7.4.

Figura 7.4- Foto del autor con Damas de baile del pueblo 
Afro ecuatoriano.
Fuente: Autoría propia

Otra nacionalidad, como llaman ellos, la gran nación 
Siekopai (también llamada Secoya) es originaria y milenaria 
de la Amazonia (Figura 7.5). Su mitología relata que ellos son 
descendientes de los espíritus celestiales, que vivían en el 
centro de esta llanura amazónica, en los actuales territorios de 
Ecuador y Perú. Sin embargo, no faltan conflictos y peleas entre 
las diferentes nacionalidades, incluso muchas veces peleas de 
muerte por problemas limítrofes y políticas. 



276

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Figura 7.5- Foto del autor con un grupo de niños de nacionalidad 
Siekopai
Fuente: Autoría propia 

Con respecto a la enseñanza en ese contexto, es necesario 
dar un nuevo enfoque de la matemática y su enseñanza. En el 
profesorado de la Amazonia ecuatoriana hay un gran interés 
por los cursos de formación como se explica en Pari (2017). Sin 
embargo, la mayoría de las universidades que ofrecen cursos de 
formación de pregrado, de capacitación o posgrado tienen una 
perspectiva de la matemática absolutista o aristotélica. Como es 
matemática universal, objetiva, ahistórica e inhumana. 

A diferencia de otras universidades, la Universidad Nacional de 
Educación, con base en su Modelo Pedagógico denominado Modelo 
Pedagógico -UNAE, comenzó a ofertar y desarrollar cursos de Educación 
Continua denominado “De la enseñanza y aprendizaje tradicional 
a la educación innovadora: Retos del docente contemporáneo”, el 
curso estuvo dirigido a docentes que se desempeñan en Instituciones 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

277

Educativas de las provincias de Sucumbíos, Orellana, Napo, Pastaza, 
Morona Santiago y Zamora Chinchipe. 

En la actualidad, ese curso se ha extendido por todo el 
país a través de los distintos centros de Apoyo de la UNAE. Por 
ejemplo, cuando el autor llegó por primera vez a la ciudad de El 
Coca, encontró un grupo grande de profesores que mostraban 
mucho interés en conocer las nuevas estrategias de enseñanza 
para mejorar sus prácticas educativas. Tanto era el interés que 
el primer día se encontró con más de un centenar de profesores 
pidiendo ser matriculados en los cursos. Sin embargo, de acuerdo 
al plan de capacitación y la capacidad de las aulas, solo se podía 
atender a 60 profesores dividos en dos grupos (Pari, 2017). 

El grado de formación de los profesores participantes fue 
heterogénea, pero el 70% de ellos (eran Bachilleres, Tecnólogos 
o Ingenieros) y solo el 30% tenían formación pedagógica. Esa es 
una de las razones de mucho interés por parte de los profesores 
por los cursos y programas de capacitación. Pero es un campo en 
el que se puede y debe trabajar la matemática en la diversidad 
respetando los saberes de cada nacionalidad y con responsabilidad 
social. Así, la UNAE Amazonia impulsa la transformación de la 
educación, en particular la enseñanza de la matemática, desde 
una visión tradicional a un enfoque de diversidad epistemológica, 
intercultural e interdisciplinar, en correspondencia con el 
Modelo Pedagógico UNAE que da protagonismo al estudiante en 
la construcción de su aprendizaje, concibe al profesor como un 
acompañante y guía del proceso. 



278

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Dentro de ese enfoque se han escrito los módulos para el 
Programa de Profesionalización en Educación Básica (EB) y 
Educación Intercultural Bilingüe (EIB). Los autores han sido 
parte de la escritura de dos módulos de matemáticas:

1.	 Matemática, geometría y estadística:
problematización y diversidad epistemológica. 

2.Enseñanza y aprendizaje de las matemáticas:
etnomatemática, geometría y principios estadísticos.

El primer módulo tuvo por objetivo orientar al estudiante a 
realizar cambios en el desempeño profesional y motivar a revisar 
lo que hacemos en la actualidad, es decir, las concepciones 
y creencias de las matemáticas, su enseñanza y aprendizaje, 
porque son las que determinan las prácticas en el aula con los 
estudiantes. Repensar la educación matemática con base en 
los enfoques y tendencias generados en las últimas décadas. 
Todo eso abre al profesorado un abanico de oportunidades para 
la comprensión de las problemáticas a las que se enfrentan las 
personas en sus contextos y el ser humano como especie de este 
planeta, debe proveer las bases para la construcción de formas 
más efectivas de manejar las disciplinas académicas y de ayudar 
a los estudiantes a prepararse para actuar en la vida real como 
ciudadanos responsables, creativos y propositivos. 

El segundo módulo tuvo como objetivo reflexionar, 
analizar, comprender problemas de campo didáctico, formas 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

279

de enseñar y aprender matemáticas para diseñar, desarrollar 
y evaluar de manera personalizada el currículum, desde la 
diversidad epistémica, histórica, intercultural e interdisciplinar, 
de la enseñanza y aprendizaje de la matemática. En un Estado 
plurinacional, multilingüe e intercultural como es el Ecuador, 
especialmente en la Amazonia. 

3.2.Investigación sobre concepciones de la Etnomatemática

En cuanto a las investigaciones con respecto a la 
etnomatemática y la percepción de los docentes, Pari en 2019 
hizo una investigación en una población de 274 profesores 
matriculados en el Programa de Profesionalización y la 
muestra estaba compuesta por 90 profesores (53 mujeres y 37 
varones). La investigación tuvo como propósito determinar las 
concepciones de la Etnomatemática en maestros de la amazonia 
ecuatoriana. En la que una de las preguntas era que representara 
en un mapa conceptual la Etnomatemática. Solo el 22% de los 
profesores fueron capaces de construir un mapa conceptual de 
Etnomatemática con sentido. Mientras que el 45% hizo algo que 
no tenía nada que ver con Etnomatemática. Por ejemplo, una 
maestra de nueve años de experiencia escribió: “Primera vez que 
oigo la palabra Etnomatemática. Según mi criterio, es combinar 
las matemáticas con las culturas y las etnias” (Pari, 2019. p. 5).

También pidió que escribieran una definición de 
etnomatemática en sus propias palabras. El 44% logró escribir 
la definición de la misma en la que aparecen los siguientes 



280

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

vocablos: cultura, costumbre, prácticas socioculturales, mezcla 
de etnias, antigüedad, origen de la matemática, matemática 
andina, lugar donde se desarrolla. Luego se les dio un listado de 
afirmaciones para que ellos indicaran ¿cuáles tenían relación 
con etnomatemática? Las respuestas se muestran en la tabla 7.2:

Tabla 7.2. Respuestas de los participantes docentes

Lista de frases relacionado con etnomatemática
No. de 
profeso-
res

Porcentajes

Matemáticas de las etnias 33 37%

Matemáticas ancestrales 48 53%

Un sistema educativo impuesto con una sola forma 
de pensar matemáticamente. 5 6%

Ver las matemáticas como un sistema cultural local, 
más sujeto a contextos y distinto de las matemáti-
cas académicas.

38 42%

Subárea de la historia de la matemática y educa-
ción matemática y con una relación con la antropo-
logía y ciencias de la cognición.

25 28%

Antropología matemática 7 8%

Un área sociocultural, histórico, político y ético en 
el campo de la educación matemática. 37 41%

Matemática local perteneciente al contexto socio-
cultural próximo de los estudiantes. 13 14%

La conjunción de las ciencias humanas, sociales y 
exactas 15 17%

Un proyecto de investigación crítico 12 13%

Fuente: Adaptado de Pari (2019)



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

281

La tabla muestra que el 53% de los docentes participantes 
relaciona la etnomatemática con las matemáticas ancestrales.

4.Discusión y análisis

Como ya se señaló en el documento, en el territorio 
ecuatoriano conviven 14 nacionalidades y 18 pueblos indígenas, 
afroecuatorianos y mestizos y que son representados por la 
Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador 
(CONAIE), los cuales han logrado incorporar la interculturalidad 
y en el campo de la educación a la educación bilingüe del país. 

En ese marco, la Educación Intercultural Bilingüe (EIB) 
en Ecuador ha logrado grandes avances a través de SEIB, 
DINEIB, MinEduc y el MOSEIB han contribuido al desarrollo 
y las adaptaciones curriculares para cada nacionalidad y de 
forma conjunta con el Currículo de los Niveles de Educación 
Obligatoria (CNEO) desde 2017. Entre ellos, cabe destacar que el 
MOSEIB fue la síntesis pedagógica de las experiencias educativas 
interculturales bilingües y ha constituido el paradigma de la 
educación de los pueblos y nacionalidades. 

En esa perspectiva, la Etnomatemática ha sido favorecida 
por el cambio de currículo en 2016. Cuyo paradigma educativo 
corresponde a un currículo flexible y con tres perfiles de salida 
que son la justicia, innovación y la solidaridad. Además, ha 
favorecido la reglamentación de materiales didácticos como la 
Taptana Montaluisa (o Calculadora de los Cañarís) (Bonilla, et ál., 



282

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

2018), pero no se reduce solo a la Taptana Canarí, sino a muchos 
más elementos de la matemática situada y en contexto, y de 
manera general con la educación bilingüe. 

Consecuentemente, cabe señalar que en Ecuador la 
Etnomatemática se la ha trabajado desde las iniciativas de las 
instituciones de educación superior y la educación intercultural 
bilingüe. A su vez, ha formado parte de las reformas educativas que 
buscan el mejoramiento de la calidad educativa. A ese proyecto 
también le ha apostado la Universidad Nacional de Educación 
con su Modelo Pedagógico centrado en el protagonismo del 
estudiante. Particularmente desde la Carrera de Educación 
Intercultural Bilingüe para la formación regular y el Programa de 
Profesionalización que se conectan con las experiencias vividas 
en territorio costa, sierra y oriente, estudios de investigaciones 
en temas de trabajos de fin de grado y las publicaciones de los 
módulos por los autores y las experiencias vividas en las aulas y 
en el contexto ya descrito. 

Además, las matemáticas y la etnomatemática en particular, 
deben ser para potenciar en el individuo sus conocimientos, 
habilidades, actitudes y valores con base en su cultura y su 
identidad que ha sido reducido o arrinconado por la Conquista 
o la Colonia. Como señala el ambateño Marcos Guerrero Ureña 
(2004) en su libro Los dos Máximos Sistemas del Mundo que 
analiza las matemáticas del Viejo Mundo y del Nuevo Mundo.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

283

La recuperación de la memoria no va únicamente por 
el lado del relato, de la fábula de lo que un día fuimos, la 
recuperación de lo pasado. Desde el punto de vista de la 
cultura esto es sin lugar a dudas de suma importancia para 
el desarrollo de los pueblos. Al hacer posible la distribución 
del ser en el tiempo, la memoria permite la ubicación de la 
vida en las coordenadas de la existencia. Es preciso conocer 
de dónde se viene para donde se va. Pero la memoria es más 
que eso. Desde el punto de vista del presenta la memoria es 
la urdimbre en el que el hombre teje su laborioso obrar en 
la vida (Guerrero, 2004, p. 11). 

En esa perspectiva, también se hacen las reflexiones finales 
y las conclusiones. 

 

5.Reflexiones finales o conclusiones

Conforme con el trabajo de Villavicencio (2001), El 
comercio (2017), Pari (2019) y Auccahuallpa (2021) se hace 
urgente la educación continua del docente ecuatoriano en la 
preparación de la Matemática y la Etnomatemática para brindar 
una educación de alto nivel técnico-pedagógico y didáctico 
a niños cuya lengua materna (L1) y cultura son autóctonas del 
grupo étnico o nacionalidad. Para ello, se generan espacios de 
reflexión y análisis de los actores como estudiantes, docentes 
e investigadores, a través de congresos, seminarios, simposios, 
cursos, talleres, proyectos educativos-pedagógicos, entre otros. 



284

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Eso es, que los lineamientos programáticos de la capacitación 
de profesores deben proporcionar al estudiante y al docente los 
elementos teórico-metodológicos que le permitan vincular las 
actividades matemáticas que aún se realizan en la comunidad 
donde trabaja y los procesos matemáticos formales característicos 
del ámbito escolar.

Por tanto, las matemáticas se tratan de relaciones y 
actividades propias de los seres humanos incluyendo las temáticas 
de clasificación, seriación, numeración, geometría medidas y 
resolución de problemas. Así también, podemos pensar que las 
matemáticas desarrolladas en el contexto de cualquier cultura, 
grupo, o nacionalidad, escrita u oral deben descubrir, revivir e 
incorporar estos sistemas en la pedagogía desarrollada a través del 
currículo. Por ello, la interculturalidad debe ser un eje transversal 
de la educación, no solo por atender a la diversidad cultural, social 
o étnica, sino que busca revalorizar los conocimientos ancestrales 
que poco a poco han ido disminuyendo en el conocimiento de los 
jóvenes del siglo XXI. 

Contrariamente a las políticas educativas que atienden la 
intercultural y la pluriculturalidad en Ecuador, la situación de la 
etnomatemática aún es débil por la falta de investigaciones en ese 
campo, cursos en las universidades, producciones de materiales y 
recursos para la educación básica, educación intercultural bilingüe 
y superior. Dado que no basta con los currículos adaptados para 
las 14 nacionalidades, es necesario desarrollar la Educación 
continua a los docentes en el programa de la Etnomatemática, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

285

para que no sea entendida o mal conceptualizada en el sentido de 
que la Etnomatemática solo estudia las prácticas matemáticas en 
comunidades indígenas, o que la etnomatemática carece de rigor 
científico para aprender las matemáticas por su enfoque empírico.

Dado que Ecuador es un país pluricultural con 14 
nacionalidades y 18 pueblos indígenas en el que persisten 
los saberes ancestrales de las nacionalidades indígenas y el 
pueblo afroecuatoriano, es recomendable incluir elementos 
fundamentales de la Etnomatemática en el currículo y en la 
enseñanza de las matemáticas y otras ciencias. Al no contar con 
el conocimiento adecuado de los saberes ancestrales propios de 
una cultura, se precisa desarrollar una política de investigaciones 
participativas, en las que las nacionalidades se conviertan en 
actores protagónicos de los procesos pedagógicos. En ese sentido, 
el Instituto de Etnociencias, creado en 2018 en la UCE, es un gran 
logro para el avance del desarrollo del conocimiento ancestral 
de las nacionalidades y grupos étnicos, que busca fortalecer 
los programas de investigación pedagógica y científica de las 
Etnociencias y etnomatemáticas.

Finalmente, educadores, investigadores y docentes en 
Ecuador como Luis Montaluisa, Juan Cadena, Mónica Viteri, 
Martha Rodríguez, Jorge Trujillo, Roxana Auccahuallpa, Abdón 
Pari, Marco Vásquez, y otros, señalan que en Ecuador lo que hace 
falta es que se introduzca la etnomatemática en la malla curricular 
ecuatoriana desde la Educación Básica, Bachillerato y Superior. 
De manera que, los estudiantes puedan aprender la geometría, el 



286

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

cálculo desde las visiones de las culturas Kichwas, shuar y otras; 
que se enseñe el teorema de Pitágoras a partir de los elementos 
prehispánicos; que en la enseñanza del tiempo se imparta la 
numeración Maya y otros sistemas. También, los avances en 
la Universidad Central de Ecuador con la institucionalización 
del Instituto de Etnociencias en el 2018, pretende difundir los 
conocimientos y que otras universidades y centros se interesen 
en divulgar los conocimientos de los pueblos y nacionalidades a 
partir de un eje transversal de la Interculturalidad en la enseñanza. 
Así, la UNAE quiere garantizar una educación de calidad para los 
pueblos y nacionalidades a partir de la carrera de la EIB y el eje 
de interculturalidad en sus otras carreras.



287

REFERENCIAS

Auccahuallpa, R. (2021). Situación de la Etnomatemática en Ecuador. 
Journal of Mathematics and Culture, 15 (2), 8-27

Bonilla, M. C., Rosa, M., Auccahuallpa, R., Reyes, M.E., y Martinez, O. J. 
(2018). Un estudio de la educación matemática, intercultural y 
Bilingüe: Una perspectiva etnomatemática. Journal of Mathema-
tics and Culture, 12(1), 1-27.

El Comercio (2017). Juan Cadena: “La etnomatemática toma contacto 
con la sociedad”. https://www.elcomercio.com/guaifai/juanca-
dena-matematica-congreso-educacion-tecnologia.html#:~:tex-
t=La%20etnomatem%C3%A1tica%2C%20con%20su%20nue-
va,m%C3%A1s%20identitaria%20con%20lo%20nuestro.

FLACSO, (2016). Etnohistoria de los pueblos y nacionalidades ori-
ginarias del Ecuador.  https://www.care.org.ec/wp-content/
uploads/2016/02/Modulo-2.pdf 

Guerrero, M. (2004). Los Dos Máximos Sistemas del Mundo. Las matemáti-
cas del Viejo Mundo y del Nuevo Mundo. Ediciones Abya-Yala.

Ministerio de Educación. (2013). Modelo de Educación Intercultural 
Bilingüe - MOSEIB. Ministerio de Educación de Ecuador.

Pari, A (2017). Una experiencia educativa de ducho en la Amazonia. En 
A. Sales y N. Martins (Orgs.), Trabalho Didático: Trajetórias y Pes-
quisas. Life Editora.

Pari, A. (2018). Concepciones sobre la etnomatemática de maestros en for-
mación: contexto de la amazonia ecuatoriana. [Ponencia] CIAEM 
Medellín, Colombia.

Rodríguez, M. (2017). Construir la interculturalidad. Políticas educati-
vas, diversidad cultural y desigualdad en Ecuador. Iconos Revista 
de Ciencias Sociales, 60, 217-236. DOI: http://dx.doi.org/10.17141/
iconos.60.2018.2922

Trujillo, J. y Cadena, J. (2015). El pensamiento mitológico como sistema 
cognitivo de las Etnociencias. Anales de la Universidad Central del 
Ecuador, 1 (373), 43-75.

Villavicencio, M. (2001). El aprendizaje de las matemáticas en el pro-
yecto experimental de educación intercultural Bilingüe de Puno 
y en el proyecto de Educación Bilingüe intercultural del Ecua-
dor: Reflexiones sobre la práctica y experiencias relacionadas. 
(167-191). En A. Lizarzaburo y G. Zapata. (Eds.). Pluriculturalidad 
y aprendizaje de la matemática en América Latina. Experiencias y 
desafíos. Ediciones Morata.

Viteri, M. (2015). La etnomatemática en el sistema educativo ecuatoria-
no. Revista Publicando, 2(1), 25-34.

https://www.care.org.ec/wp-content/uploads/2016/02/Modulo-2.pdf
https://www.care.org.ec/wp-content/uploads/2016/02/Modulo-2.pdf


288

Roxana Auccahuallpa Fernández , 
tiene una Licenciatura y Maestría en 
Matemática Pura. Sus intereses por 
la educación en matemáticas e inves-
tigaciones en este campo, motivaron 
proseguir los estudios doctorales en 
el programa graduado de Currículo y 
Enseñanza en Matemáticas de la Uni-
versidad de Puerto Rico, que culminó 
en 2014. Trabajó en múltiples proyec-
tos de investigación en Puerto y Ecua-
dor como: MYTI (Maximizing Yield 
Through Integration I3) AlACiMA, 
CESMER, MSP, MSP21, Eureka 4i, en-
tre otros. Coordinadora de la RELAET 
en Ecuador. Docente e Investigador 
principal de proyectos de Educación 
Matemática y Etnomatemática en la 
Universidad Nacional de Educación 
en el Ecuador (UNAE). Forma parte de 
Eureka 4i -UNAE. Conferencista na-
cional e internacional, quien ha pu-
blicado trabajos de investigación en 
revistas nacionales e internacionales.

SOBRE LOS AUTORES



289

Abdón Pari Condori, Doctor en Didác-
tica de la Matemática por la Universi-
dad de Salamanca (España), Master en 
Matemática por la Universidad Católica 
del Norte (Chile) y Licenciado en Edu-
cación Matemática en la Universidad 
Peruana Unión. Forma parte de varios 
proyectos y grupos de investigación 
como Helmantica Paideia (Universidad 
de Salamanca), Eureka 4i (Universidad 
Nacional de Educación), facilitador 
del Instituto Ecuatoriano de GeoGebra 
(IEG), Asesor de la Red de Círculos y 
Festivales de Matemática (CYFEMAT), 
representante de Bolivia ante el Comité 
Interamericano de Educación Matemá-
tica. Sus líneas de investigación son la 
didáctica de la matemática, historia de 
vida de profesores de matemática, et-
nomatemática, la enseñanza de la ma-
temática con GeoGebra, formación con-
tinua de profesores. Ha participado en 
varios eventos académicos y científicos 
nacionales e internacionales en Bolivia, 
Ecuador, Colombia, Argentina, España y 
Alemania. Tiene más de 40 publicacio-
nes entre capítulos de libros y artículos 
en revistas de alto impacto.



290

Pilar Alejandra Peña Rincón

Pontificia Universidad Católica de Chile

CAPÍTULO 8

ETNOMATEMÁTICA PARA LA TRANSFORMACIÓN SOCIAL: 
ALGUNAS EXPERIENCIAS DESDE LA FORMACIÓN INICIAL 

DOCENTE EN CHILE



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

291

Resumen 

Este texto tiene por objetivo compartir los resultados de 
una experiencia de formación inicial docente que incorpora la 
etnomatemática como un enfoque de investigación y didáctica para 
contribuir a la transformación social. Dicha experiencia pretende 
aportar al desarrollo de una educación matemática basada en la 
equidad y el respeto por la diferencia y la diversidad sociocultural, 
es decir, sensible a los factores sociales, culturales y políticos.

En el marco de un proyecto de educación intercultural 
universitario, mediante el desarrollo de Experiencias Didácticas 
Matemáticas Interculturales, se incorporaron las formas de 
saber/hacer matemáticas de pueblos y grupos socioculturales a 
la formación de estudiantes de Pedagogía en Educación Básica 
en Chile. Así, a partir del diálogo intercultural, se promovieron 
los aprendizajes matemáticos de docentes en formación (DF) 
y se contribuyó a movilizar sus concepciones matemáticas, 
interrogando las creencias matemáticas en el ámbito de lo 
epistemológico y lo didáctico.

Los resultados muestran que, por una parte, las y los DF 
reconocieron que existen distintas epistemologías, cuestionaron 
las jerarquías epistemológicas, y valoraron los conocimientos 
culturales como otros conocimientos matemáticos posibles. Por otra 
parte, mejoraron su identidad matemática docente, especialmente 
su autoconfianza en sus posibilidades para aprender a enseñar 
matemáticas, lo que resultó en DF más empoderados/as.



292

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

 Palabras clave: pluralismo epistemológico, empoderamiento 
docente, identidad matemática, autoconfianza matemática.

1.¿Desde dónde nos situamos?

Si bien la propuesta de desarrollar Experiencias Didácticas 
Matemáticas Interculturales (EDMI) data de 2016 (Peña-Rincón, 
2016) consideramos que, por una parte, el contexto histórico 
nacional e internacional, y por otra, la transformación de las 
políticas educativas en relación con la educación intercultural, 
influyen en el desarrollo de esa experiencia en particular 
desarrollada en Chile entre marzo y junio del 2020.

En octubre de 2019 se inició en Chile una Revuelta Social 
que no solo cuestionó el modelo político y socioeconómico 
imperante en el país desde hace más de 40 años, sino también 
los paradigmas centrales de una sociedad colonial y patriarcal. 
Uno de los aspectos a destacar en esa revuelta es la visibilización 
de las consecuencias del conflicto entre el Estado chileno y el 
Pueblo Mapuche -el pueblo originario más numeroso que habita 
en Chile- que reclama la recuperación de sus territorios y de su 
autonomía. Al mismo tiempo, en distintos lugares del mundo 
surgen movimientos sociales, feministas y ambientalistas que 
también interrogan el modelo político y socioeconómico global 
(Ganter et al., 2020). A esto se suma la crisis climática producto 
de la forma de vida humana dominante, que amenaza la propia 
supervivencia humana y de las otras especies (Ripple et al., 2020) 
y la crisis sanitaria provocada por el virus SARS-CoV-2. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

293

Por otra parte, el planteamiento del desarrollo de la educación 
intercultural en Chile también ha venido experimentando cambios, 
y ha transitado desde una política exclusiva para estudiantes 
pertenecientes a pueblos originarios, hacia una política que 
junto con propiciar la revitalización/fortalecimiento de la 
lengua materna de estudiantes de pueblos originarios, fomenta 
la interculturalidad para todas y todos, sin distinción de origen. 
Tal como señala Guillermo Williamson (2021) esta propuesta 
se enmarca en una política indígena con enfoque de derechos 
que destaca el principio de interculturalidad y busca que este se 
interiorice en la sociedad a través de dos ejes de acción:

Educación Intercultural Bilingüe: con el objetivo de que los 
pueblos originarios revitalicen y fortalezcan su lengua materna, 
así como otros aspectos culturales al interior de la escuela.

Interculturalidad para todos y todas: que pretende integrar 
la interculturalidad en aspectos fundamentales como leyes, 
proyectos educativos, objetivos, políticas, planes y programas, 
currículo, formación docente, textos escolares, cultura escolar, 
intercambio con la comunidad y el contexto sociocultural 
en el que se encuentra la escuela; y que va dirigido a toda la 
población, sin distinción de origen (Williamson, 2021).

Dicho contexto posibilita que cuestionemos como 
sociedad las formas de vida dominante, la invisibilización de los 
pueblos originarios, de grupos socioculturales marginalizados 
y de sus epistemologías, y que busquemos otras maneras de 



294

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

vivir respetuosas de las personas, de las otras especies y del 
planeta. Aquello, abre el camino a conocer y a desarrollar otras 
epistemologías distintas a las dominantes.

2.Contribuciones posibles desde la Etnomatemática

Considerando que la etnomatemática plantea que cada 
pueblo y grupo sociocultural ha desarrollado conocimientos 
en función de su forma de ser, conocer y relacionarse con el 
mundo del cual hacen parte y de las necesidades que surgen 
en la forma de vida que se ha dado, es posible reconocer que 
hay tantas formas de conocer como formas de ser y situarse 
en el mundo. Y que, si existe una pluralidad epistemológica, 
existen conocimientos matemáticos marginalizados por las 
epistemologías dominantes.

Como esos conocimientos están implícitos en las prácticas 
sociales, la Etnomatemática aborda problemas socioculturales 
que no están restringidos a la Matemática disciplinar, dado que en 
las prácticas los conocimientos se movilizan indisciplinarmente.

De este modo la Etnomatemática puede hacer contribuciones 
en al menos tres ámbitos:

I.	Valorar y fortalecer el patrimonio sociocultural de los 
pueblos, comunidades y grupos socioculturales mediante el 
estudio de sus prácticas.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

295

II.Dar un desarrollo alternativo a la historia y filosofía 
de las matemáticas, que visibilice las múltiples formas 
de constitución de sus objetos y prácticas, resaltando su 
carácter social, político y económico.

III.Desarrollar una educación [matemática] basada en 
la equidad y el respeto por la diferencia y la diversidad 
sociocultural, es decir, sensible a los factores sociales, 
culturales y políticos, ya sea en el marco de sistemas 
educativos nacionales, de proyectos de educación 
intercultural o de proyectos de educación propia (Peña-
Rincón et al., 2015).

2.1.¿Qué nos dicen las experiencias matemáticas interculturales 
sobre la modificación de las creencias matemáticas?

Existe amplia investigación que aborda la importancia de 
incorporar las formas de saber hacer matemáticas de algunos 
pueblos y comunidades, respecto de la escuela y la formación 
docente. La siguiente imagen (figura 8.1) ejemplifica los resultados 
de 4 investigaciones que buscaban averiguar cómo la incorporación 
de dichos conocimientos matemáticos permitía mejorar el 
aprendizaje y enseñanza de las matemáticas en 6 escuelas 
indígenas (Jorgensen, et al., 2013), impactar en la identidad 
matemática docente (Owens 2014a), mejorar el currículo (Owens, 
2015), transformar su enseñanza y su currículo (Nutti, 2013).



296

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Figura 8.1- Resultados de investigaciones que incorporan 
conocimientos matemáticos de epistemologías no dominantes
Fuente: elaboración propia

Como se puede apreciar las investigaciones muestran que 
los resultados se refieren a la valoración de los conocimientos 
culturales, mejora de las expectativas docentes en sus estudiantes, 
transformación de los enfoques de enseñanza y mejora en la 
identidad matemática docente. 

3.¿Qué nos propusimos?

Nos propusimos contribuir a movilizar las concepciones 
matemáticas docentes, interrogando sus creencias a partir del 
desarrollo de Experiencias Didácticas Matemáticas Interculturales.

Las creencias son supuestos personales de verdad, 
construidas a partir de la experiencia, que emplea una persona -a 
menudo inconscientemente- para interpretar nuevas experiencias 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

297

e información y para guiar la acción (Grootenboer, 2008), de 
tal modo que estructuran las maneras de percibir el mundo y lo 
que éste comprende (Liljedahl et al., 2014). Por tanto, tal como 
lo establece Grootenboer cuando afirma “el cambio de creencias 
requiere tanto de la revisión de los episodios que dan lugar a las 
creencias, como de la creación de nuevas experiencias en las que 
las creencias deseables puedan tener éxito” (2008, p. 481); para 
cambiar las creencias es necesario vivir nuevas experiencias. 

Existen creencias matemáticas epistemológicas, didácticas 
y sobre sí mismas/os como docentes. Las creencias sobre la 
naturaleza de las matemáticas pueden determinar la forma en 
la que una/o construye mentalmente la idea de las matemáticas 
(Pajares, 1992). Así, quienes creen que las matemáticas son 
un conjunto de temas, reglas y fórmulas tienden a tener una 
concepción estática de las matemáticas, y quienes creen que las 
matemáticas son conocimientos creados para resolver problemas 
de distinto orden (por ejemplo, relacionados con la cuantificación, 
con la clasificación, o con la orientación en el tiempo y en el 
espacio, entre otros tópicos) desde la visión de mundo de quienes 
los crean, tendrán una concepción dinámica de las matemáticas. 
A la vez, cada una de esas concepciones epistemológicas se 
asocia con concepciones didácticas que se traducen en dos 
paradigmas didáctico-matemáticos discordantes: el paradigma 
de transmisión, que pone el foco en los contenidos matemáticos, 
y el paradigma constructivista que pone el foco en la construcción 
del conocimiento matemático por parte de las y los estudiantes.



298

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Por otra parte, las y los docentes se ven a sí misma/os, hay 
quienes se ven como personas capaces de enseñar matemáticas 
-es decir, tienen autoconfianza matemática- y hay quienes se ven 
con limitaciones propias de sí mismos.

Para movilizar las concepciones matemáticas de 
docentes de formación inicial nos propusimos interrogar dos 
creencias matemáticas incorporando las formas de saber/hacer 
matemáticas de pueblos y grupos socioculturales mediante 
Experiencias Didácticas Matemáticas Interculturales (EDMI).

Las EDMI son experiencias que nos involucran (Larrosa, 
2002) y producen como sujetxs, afectando a nuestras 
subjetividades y transformándolas (Knijnik et al., 2005) y están 
diseñadas para que quienes las viven, aprendan. Buscan conocer 
las distintas formas de orientarse en el tiempo y el espacio, de 
cuantificar, de explicar, clasificar, etc. (Peña-Rincón et al., 2015), 
para dialogar en torno a los distintos modos de razonamiento 
con el propósito de aprender y reconstituirnos a partir de una 
pluralidad epistemológica (Samanamud, 2010; Santos, 2009; 
Walsh, 2009). De manera que las EDMI permiten promover los 
aprendizajes matemáticos de docentes y estudiantes a partir del 
diálogo intercultural (Peña-Rincón, 2016).

En esta experiencia utilizamos las EDMI para interrogar 
dos creencias matemáticas:



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

299

a)las matemáticas son únicas (el conjunto de temas que 
conforman el currículo escolar) y están construidas con 
una misma lógica;

b)aprender matemáticas es más complejo para ciertos 
grupos: (niños y niñas vulnerables, con discapacidades, de 
ciertas culturas, género femenino, etc.).

¿En qué consistió la experiencia didáctica? 

En el contexto de un curso de Geometría que forma parte del 
primer año de formación de la Carrera de Pedagogía en Educación 
General Básica, se desarrolló una unidad didáctica llamada “El 
sentido de la geometría”. En dicha unidad se desarrollaron tres 
EDMI. La primera consistió en visitar un museo virtual del arte de 
pueblos originarios para apreciar como la geometría está presente 
en los artefactos culturales expuestos en el museo. La segunda 
consistió en analizar la geometría presente en las prácticas 
sociales a través de un video (Aroca, 2019) referido a prácticas 
sociales locales, en este caso la creación de artesanías locales. La 
tercera y última, consistió en realizar investigaciones grupales 
acerca de la geometría presente en la astronomía mapuche. La 
unidad didáctica finalizó con la elaboración de un video y de 
un portafolio reflexivo. El portafolio fue utilizado como base de 
datos para establecer los logros de la experiencia didáctica. 



300

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

4.¿Cuáles fueron los logros?

Los resultados se pueden agrupar en dos ámbitos, uno 
referido a las concepciones que tienen las y los docentes en 
formación en las matemáticas, y otro para saber cómo se ven y se 
sienten con respecto a su enseñanza.

Por una parte, las y los docentes en formación reconocieron 
que existen distintas epistemologías, cuestionaron las jerarquías 
epistemológicas, y valoraron los conocimientos culturales como 
otros conocimientos matemáticos posibles. Eso puede apreciarse 
cuando reflexionan en torno a qué era/es para c/u la geometría 
antes y después de la experiencia didáctica:

Para mí era una rama de las matemáticas que observa, estudia 
y se relaciona con figuras o cuerpos geométricos, creo que la 
idea de que solo se trata de figuras se formó cuando estaba 
en la educación básica, pues recuerdo que con unos palitos 
plásticos nos hacían hacer diferentes “figuras” y pues todo se 
relacionaba con eso por ejemplo con triángulos, cuadrados, 
cubos, etc., por lo que al escuchar la palabra geometría, 
inconscientemente me imagino lo que hacía cuando pequeña 
en la escuela (estudiante 1). 

[La geometría disciplinar], se destaca por poseer conocimientos 
de un espacio teórico y no real, es decir, se focaliza en los 
puntos, figuras, cuerpos, ángulos, etc. (estudiante 2).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

301

(…) la geometría disciplinar está estandarizada para todas las 
sociedades, busca que sea comprendida por todos, pero deja 
de lado las creencias de muchas personas que pueden ver el 
mundo de una forma completamente diferente (estudiante 3).

La geometría como conocimiento social se caracteriza por 
poseer un método de observación de nuestro ambiente 
(ciclos, movimientos naturales), además de construir, diseñar 
objetos, localizar y medir el tiempo y el espacio. Todo esto es 
debido a la propia observación del ser humano y su sentir por 
este (estudiante 2). 

Me ayudó a terminar de comprender el concepto de geometría 
como un saber ancestral, ligado a nuestra vida cotidiana y a 
la cosmovisión de los pueblos y no solamente como una rama 
de la matemática sin contexto (estudiantes 4).

(…) así comprenderían realmente lo que es la geometría, 
el trasfondo de este conocimiento tan útil y valorado 
socialmente y también porque sería importante que 
reconocieran y valoraran a las personas que hacen 
artesanías, ya que probablemente muchos de ellos no tienen 
enseñanza básica o media completa, pero, aun así, saben 
“hacer” geometría (estudiante 5). 



302

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Por otra parte, mejoraron su identidad cultural, dándole 
sentido a prácticas cotidianas y notando que allí también están 
presentes las matemáticas, tal como se aprecia en la siguiente cita:

Para mí, cada una de las actividades me aportaron un 
granito de conocimiento y aprendizaje, pero por sobre todo 
me impactaron más las actividades relacionadas con el 
texto Wenumapu, ya que hay prácticas que en mi familia 
se realizan y no sabía el porqué, como la siembra en ciertas 
fechas o con luna específica, como la castración de algunos 
animales, etc., me aportó también ya que a pesar de llevar la 
amada sangre mapuche, no tengo tantos conocimientos de 
algunas prácticas y saberes sobre ésta, y este libro me aportó 
mucho en este sentido (estudiante 6).

También hubo mejoras en la identidad matemática docente, 
especialmente en el desarrollo de la autoconfianza en relación 
con su capacidad de aprender matemáticas y de enseñanla, lo que 
resultó en docentes en formación más empoderados/as. Aquello 
se puede apreciar en las siguientes citas:

Las actividades en clases, videos y experiencias personales 
me han acercado más a esta materia de formas que antes no 
hubiera creído posible (estudiante 7).

Para mí las matemáticas eran una especie de multiverso, en 
un universo estamos nosotros y en otros universos paralelos 
esta cada rama de las matemáticas, no se conectaban entre 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

303

sí ni lograba conectarlas con mi universo. Y lo que más me 
costó en esta unidad fue lograr darme cuenta que no existe 
tal multiverso, sino que nadie me había enseñado de dónde 
provienen, los orígenes, ahora puedo decir que estamos en 
el mismo universo y que solo debo aprender a ver más allá 
para lograr saber cómo nos conectamos con las diversas 
ramas de las matemáticas, con geometría ya lo logré, aunque 
como lo dije anteriormente, fue lo que más me costó, esto 
fue producto de la enseñanza que recibí, y cuesta mucho 
sacudirse ese conocimiento y abrir la mente a esta nueva 
forma de ver la geometría, una geometría más cercana y 
aplicable a la vida en sí (estudiante 8).

Como futura docente me gustaría crear algún plan de trabajo 
con educación parvularia para llevar la geometría desde 
una perspectiva sociocultural hacia una lógica-matemática 
a través del tiempo (estudiante 9).

Yo iniciaría la enseñanza de la geometría con el sentido de 
esta misma, porque así niños y niñas aprenderían el origen 
“verdadero”, en el que las personas a través de la observación 
empezaron a comprender y a construir conocimientos 
matemáticos, como es el caso de Egipto, cuando el Rio Nilo se 
desbordaba, y después de que ellos comprendan el sentido, 
pasaría ya a los conocimientos estandarizados y que hoy en 
día se conocen como los oficiales (estudiante 10).



304

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

5.Posibilidades e interrogantes

Como podemos apreciar, esta experiencia didáctica muestra 
que al incorporar conocimientos matemáticos presentes en las 
prácticas sociales locales a la formación matemática docente, 
desde un enfoque etnomatemático, es posible contribuir a los 
tres ámbitos antes señalados.

En primer lugar, varias/os de las/os estudiantes 
reconocieron su propio patrimonio familiar y/o cultural, 
mostrando así que las EDMI permiten promover la valoración y 
el fortalecimiento del patrimonio sociocultural de los pueblos, 
comunidades y grupos socioculturales. 

En segundo lugar, las y los docentes en formación fueron 
capaces de notar que la constitución de la matemática disciplinar 
tiene aspectos sociales, políticos y económicos que necesitan ser 
considerados en la docencia, puesto que producto de ello invisibiliza 
a ciertos pueblos, comunidades y grupos socioculturales, junto con 
sus prácticas y conocimientos específicos. 

Y en tercer lugar, las/os docentes en formación fueron 
capaces de realizar propuestas para desarrollar una educación 
matemática que comprende que los conocimientos han sido 
construidos socialmente y, por lo mismo, valora y respeta tanto 
los conocimientos locales como las diferencias de perspectivas. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

305

Por último, destacamos que la experiencia didáctica 
posibilitó acercar las matemáticas y utilizarlas para transformar 
la confianza que tiene cada docente en torno a su propia capacidad 
para aprender, construir y enseñar matemáticas. Creemos que 
el espacio educativo necesita ser un espacio de confianza. Una 
interrogante que sería interesante responder es cuales son las 
consecuencias que tiene el desarrollo de la autoconfianza docente 
en las capacidades de aprendizaje matemático y didáctico de las 
y los docentes en formación.

 



306

REFERENCIAS

Aroca, A (2019). Diseño en el tallado artesanal de la madera. Pacífico 
colombiano. Etnomatemática. Vídeo 1. https://www.youtube.com/
watch?v=YW4Xoi25JIcylist=PLd23UaxpnbdMvK7YaEOb1VvDBov-
cOO2Osyindex=3yt=4s

Ganter, R., y Varela, G. (2020). Violencias-desobediencias. LOM Edicio-
nes. https://doi.org/10.13140/RG.2.2.20973.13281

Grootenboer, P. (2008). Mathematical belief change in prospective 
primary teachers. Journal of Mathematics Teacher Education, 11, 
479–497. 

Jorgensen, R., Grootenboer, P., y Niesche, R. (2013). Teachers’ Beliefs and 
Practices in Teaching Mathematics in Remote Aboriginal Schools. 
En R. Jorgensen (Ed.), Pedagogies to Enhance Learning for Indigenous 
Students: Evidence-based Practice. (pp. 75-88).  Springer Science+-
Business Media. 

Knijnik, G., Wanderer, F. y de Oliveira, C. (2005). Cultural differences, 
oral mathematics and calculators in a teacher training course of 
the Brazilian landless movement. ZDM - International Journal on 
Mathematics Education, 37 (2), 101-108. 

Larrosa, J. (2002). Literatura, experiência e formação. En M. V. Costa 
(Eds.), Caminhos investigativos: novos olhares na pesquisa em educa-
ção (pp. 133-160). Editorial Lamparina. 

Liljedahl, P., y Oesterle, S. (2014). Teacher Beliefs, Attitudes, and 
Self-Efficacy in Mathematics Education. En Encyclopedia of Mathe-
matics Education (pp. 583- 586). Springer Netherlands.

Nutti, Y. J. (2013). Indigenous teachers experience of the implementa-
tion of culture- based mathematics activities in Sámi school. Ma-
thematics Education Research Journal, 25 (1), 57-72. 

Owens, K. (2014a). The impact of a teacher education culture-based pro-
ject on identity as a mathematically thinking teacher. Asia-Pacific 
Journal of Teacher Education, 42 (2), 186-207. 

https://doi.org/10.13140/RG.2.2.20973.13281


307

Owens, K. (2015). Changing the teaching of mathematics for improved 
Indigenous education in a rural Australian city. Journal of Mathe-
matics Teacher Education, 18, 53-78. 

Pajares, M. F. (1992). Teachers’ beliefs and educational research: Clea-
ning up a messy construct. Review of educational research, 62 (3), 
307-332.

Peña-Rincón, P. (2016). Influencias de una experiencia didáctica inter-
cultural en las creencias matemáticas docentes. [Tesis doctoral, 
Instituto Politécnico Nacional]. https://www.matedu.cicata.ipn.
mx/tesis/doctorado/pena_2016.pdf.

Peña-Rincón, P., Tamayo-Osorio, C., Parra, A. (2015). Una visión Lati-
noamericana de la Etnomatemática: tensiones y desafíos. Revista 
Latinoamericana de Investigación en Matemática Educativa, 18(2), 
137-150. 

Ripple, W. J., Wolf, C., Newsome, T. M., Barnard, P., y Moomaw, W. R. 
(2020). World Scientists’ Warning of a Climate Emergency. BioScience, 
70(1), 8–12. https://doi.org/10.1093/biosci/biz088

Samanamud, J. (2010). Interculturalidad, educación y descolonización. 
Revista Integra Educativa, 3 (1), 67-80. 

Santos, B. (2009). Una epistemología del Sur: la reinvención del conoci-
miento y la emancipación social. Siglo XXI, Clacso. 

Walsh, C. (2009). Interculturalidad e interculturalidad crítica [Confe-
rencia]. Seminario “Interculturalidad y Educación Intercultural”, La 
Paz, Bolivia. 

Williamson, G. (2021). Políticas Públicas de Educación Intercultural Bi-
lingüe (EIB) en Chile [Conferencia]. Catedra Internacional de 
Política Pública en Educación Indígena y Etnomatemática. Chía, 
Colombia. https://youtu.be/g_4gCLFLbC0

https://doi.org/10.1093/biosci/biz088


308

Pilar Alejandra Peña Rincón Profesora 
de Matemáticas e Informática Educati-
va, Doctora en Matemática Educativa. 
Trabaja en formación docente con foco 
en etnomatemática y educación inclu-
siva. Académica de la Facultad de Edu-
cación y del Campus Villarrica de la P. 
Universidad Católica de Chile. Coordi-
nadora local de la Red Internacional de 
Etnomatemática REDINET

SOBRE LA AUTORA



309

 Edwin Molano Franco

Universidad de La Sabana, Colombia

Hilbert Blanco Álvarez

Universidad de Nariño, Colombia

CAPÍTULO 9

LA ETNOMATEMÁTICA EN LAS POLÍTICAS DE EDUCACIÓN 
INDÍGENA EN LATINOAMÉRICA 



310

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Resumen

En este capítulo se muestra la manera en que la 
Etnomatemática se articula con los procesos de transformación 
en las políticas de educación indígena en cinco países 
latinoamericanos. Los datos empíricos analizados corresponden 
a las conferencias realizadas por investigadores expertos, durante 
el segundo ciclo de la Cátedra Internacional de Política Pública 
de Educación Indígena y Etnomatemática, realizada de manera 
virtual en junio de 2021. 

La metodología empleada se enmarca en el paradigma 
cualitativo, el análisis de datos se realizó a partir de la teoría 
fundamentada y con la ayuda del software Atlas.ti versión 8.0. 
Los resultados de este análisis señalan a la Etnomatemática 
como una herramienta para la descolonización que contribuye 
con el fortalecimiento de los principios de diversidad, buen 
vivir e interculturalidad mediante la legitimación de saberes 
matemáticos otros, la concienciación de la colonialidad ejercida 
desde el saber matemático escolar, la adecuación institucional 
desde la investigación, la formación de profesores, la adaptación 
curricular, y los procesos de subjetivación, como acciones que 
inciden en los diferentes niveles y esferas de la política. 

Palabras clave: Política Educativa. Educación Indígena. 
Emancipación. Decolonialidad.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

311

1.Introducción

Las políticas de educación indígena vienen presentando 
transformaciones a partir de los principios de diversidad, buen vivir 
e interculturalidad, en las que se han dado avances importantes en 
términos de reconocimiento legislativo de los pueblos indígenas 
como actores políticos con culturas, cosmovisiones y saberes 
propios, para quienes se han creado políticas educacionales 
especiales para atender a sus necesidades y demandas (Andrade de 
Oliveira, 2016, 2021; Bermejo-Paredes, 2021; Bermejo-Paredes et 
al., 2020; García Bravo, 2021; Rodríguez Cruz, 2018a; Williamson 
Castro y Flores Silva, 2015; Williamson, 2021). 

Sin embargo, estos mismos autores señalan que, el 
reconocimiento que se ha conseguido en la legislación no ha sido 
suficiente para cambiar las condiciones de vida de los pueblos y 
nacionalidades indígenas, que aún siguen sufriendo problemas 
de discriminación, de pérdida cultural e incluso de pervivencia 
física. Aunque la descolonización epistemológica se ha planteado 
explícitamente en las políticas de algunos países, que incluso 
toman el buen vivir como concepto que guía los discursos 
oficiales, lo cierto es que en la práctica, los sistemas educativos 
siguen contribuyendo al modelo de desarrollo moderno y al 
sistema económico capitalista que ponen en riesgo la vida de 
la humanidad en la Tierra, por lo que desde las organizaciones 
indígenas y las comunidades se vienen dando procesos de 
resistencia y re-existencia a través del desarrollo de propuestas 
alternativas como los sistemas propios de educación desde una 



312

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

postura intercultural crítica (Andrade de Oliveira, 2016, 2021; 
Bermejo-Paredes, 2021; Bermejo-Paredes et al., 2020; García 
Bravo, 2021; Rodríguez Cruz, 2018a; Williamson Castro y Flores 
Silva, 2015; Williamson, 2021). 

Por otro lado, el saber matemático escolar se sigue 
considerando uno de los más importantes factores de desarrollo 
del pensamiento (Pais, 2013; Valero, 2017; Valero y Skovsmose, 
2012), y por lo tanto de la ciencia, la tecnología, la economía y el 
bienestar de un país, por lo que organizaciones internacionales 
como la UNESCO hacen énfasis en el desarrollo de políticas 
orientadas a mejorar la calidad y la innovación para lo cual “será 
necesario también fortalecer la educación en materia de las 
ciencias, la tecnología, la ingeniería y las matemáticas (STEM, por 
sus siglas en inglés)” (2016, p. 33). En concordancia con esto, las 
pruebas estandarizadas nacionales e internacionales se centran 
en el desempeño de los estudiantes en matemáticas y lenguaje 
como ocurre en la prueba PISA organizada por la OCDE (ICFES, 
2018), y las pruebas Saber en Colombia con base en las cuales se 
establece el Índice Sintético de Calidad Educativa (ISCE) para la 
educación básica y media.

En este orden de ideas, nos proponemos en este capítulo 
analizar la manera cómo la Etnomatemática se articula con los 
procesos de transformación de las políticas de educación indígena 
en cinco países latinoamericanos: Chile, Ecuador, Brasil, Perú y 
Colombia. Para este propósito, nos guían preguntas como ¿de 
qué manera las relaciones intersubjetivas e interculturales de 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

313

la educación matemática inciden en el nivel institucional de la 
política educativa indígena? ¿Cuál es el papel de la Etnomatemática 
allí? ¿Cuáles son las aportaciones de la Etnomatemática en el 
fortalecimiento y desarrollo de los principios de diversidad, buen 
vivir e interculturalidad en las políticas de educación indígena? 
¿Cómo participa la Etnomatemática en la transformación del 
nivel institucional de las políticas de educación indígena? Estas 
preguntas surgen de un modelo analítico construido desde los 
aportes teóricos de la Etnomatemática, la filosofía política y la 
decolonialidad propuesto por Molano-Franco et al. (2023) como 
se indicará en la sección de metodología. 

2.	 Metodología

La metodología se enmarca en el paradigma cualitativo e 
interpretativo, en el que usamos la entrevista semiestructurada 
y el análisis de contenido como técnicas para la obtención e 
interpretación de la información (Hernández Carrera, 2014).

Los datos y registros fueron tomados de las conferencias 
realizadas por investigadores reconocidos por su trabajo en 
educación matemática en contextos indígenas, durante el 
segundo ciclo de la Cátedra Internacional de Política Pública 
de Educación Indígena y Etnomatemática , la cual se realizó de 
manera virtual entre el 10 de junio y el 3 de agosto de 2021 como 
parte de las actividades académicas del doctorado en educación de 
la Universidad de La Sabana en alianza con la Universidad Federal 
de Minas Gerais, Brasil, con el apoyo de la Red Internacional de 
Etnomatemática y la Asociación Venezolana Aprender en Red.



314

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

A los conferencistas les pidieron responder la pregunta: 
¿Qué avances, obstáculos, tensiones y horizontes de posibilidades, 
muestran las investigaciones en Etnomatemática sobre educación 
indígena en términos curriculares y de transformación social en 
su país? Tras la presentación de cada conferencista se realizaron 
preguntas por parte del coordinador de la Cátedra (el autor de 
esta investigación), de comentaristas invitados que también 
tienen experiencia investigativa en Etnomatemática y educación 
indígena, y del público asistente que fueron principalmente 
profesores e investigadores.

Todas las conferencias (Tabla 9.1) fueron transcritas a 
un documento en Word y analizadas junto con los videos y los 
documentos referenciados por los autores mediante el software 
Atlas.ti versión 8.0. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

315

Tabla 9.1- Segundo ciclo de conferencias de la Cátedra 
Internacional de Política Pública de Educación Indígena y 
Etnomatemática

País Título conferencia Conferen-
cista

Comen-
tarista

Documentos 
de referencia

Chile

Etnomatemática para la 
transformación social en 
Chile: algunas experien-
cias desde la formación 
inicial de docentes

Pilar Ale-
jandra Peña 
Rincón

Melisa 
Andrade 
Molina

(Peña-Rin-
cón, 2018)

Perú Etnomatemática y trans-
formación social en Perú

Martha Rosa 
Villavicencio 
Ubillús

Ma-
ría del 
Carmen 
Bonilla

(Dirección de 
Educación 
Intercultural 
Bilingüe, 
2018)

Ecuador

Políticas educativas 
en el contexto EIB en 
Ecuador. Experiencias 
en instituciones educa-
tivas interculturales y la 
situación de la Etnoma-
temática.

Roxana Auc-
cahuallpa 
Fernández

Juan 
Ramón 
Cadena 
Villota

(Bonilla Tu-
mialán et al., 
2018; Rosa et 
al., 2018)

Brasil

Etnomatemática E 
Transformação Social 
No Brasil: Caminhos 
Percorridos Por Uma 
Educação Escolar Indí-
gena Diferenciada, Inter-
cultural E Bilíngue.

Maria Apre-
cida Mendes 
de Oliveira

Jaqueline 
Mendez

(Mendes De 
Oliveira y 
Rodrigues 
Mendes, 
2018)

Colombia
Etnomatemática y 
transformación social en 
Colombia

Diana Victo-
ria Jaramillo 
Quiceno

Irene 
Sánchez

(Jaramillo, 
2011) (Charry 
Gutiérrez 
et al., 2020; 
Higuita y 
Jaramillo, 
2014)



316

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

La estructura que se utilizó para el análisis responde a un 
modelo (Figura 9.1) creado por Molano-Franco et al. (2023) en el 
que se integran el ciclo del conocimiento, el triángulo primordial 
de la vida y el ciclo vital propuestos por D’Ambrosio (1985b, 2007, 
2013, 2020) con la estructura arquitectónica de los niveles de la 
política de Dussel (2006, 2009). 

Figura 9.1- Herramienta analítica de la política educativa 
basada en la Etnomatemática
 Fuente: Molano-Franco y Blanco-Álvarez (2023)



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

317

Mediante el análisis cualitativo del contenido (Strauss 
y Corbin, 2002) se organizó la información en relación con 
los tres niveles señalados en la Figura 9.1 y los resultados del 
análisis presentado en el capítulo 5 de esta publicación, de donde 
surgieron las categorías de análisis y las preguntas orientadoras 
que se presentan en la Tabla 9.2.

Tabla 9.2 - Estructura analítica de la Etnomatemática en las 
políticas de educación indígena

Niveles de la política Categorías de análisis Preguntas orientadoras

Nivel de los principios 
éticos-normativos de 
la política.

Diversidad; buen vivir; 
interculturalidad.

¿Cuáles son las aportacio-
nes de la Etnomatemática 
en el fortalecimiento y 
desarrollo de los princi-
pios ético-normativos de 
las políticas de educación 
indígena?

Nivel institucional de 
la política

Contenidos de las políti-
cas; legitimidad; parti-
cipación; Etnomatemá-
tica como institución; 
Etnomatemática en el 
currículo; Etnomatemá-
tica en la formación de 
profesores.

¿Cómo participa la Etno-
matemática en la transfor-
mación del nivel institu-
cional de las políticas de 
educación indígena?

Nivel de la praxis 
política

Subjetivación; concien-
cia y posicionamiento 
político; adaptaciones 
curriculares.

¿De qué manera las rela-
ciones intersubjetivas e in-
terculturales de la educa-
ción matemática inciden 
en el nivel institucional de 
la política educativa indí-
gena? y ¿cuál es el papel 
de la Etnomatemática allí?



318

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

3.Resultados

A continuación, los resultados con la interpretación de 
las categorías de análisis (Tabla 9.2) se presentan mediante el 
modelo de la Figura 1 en sus tres niveles y esferas institucionales.

3.1.Nivel de los Principios Ético-Normativos de la Política

En este nivel se direcciona el análisis por la pregunta ¿Cuáles 
son las aportaciones de la Etnomatemática en el fortalecimiento y 
desarrollo de los principios ético-normativos de diversidad, buen 
vivir e interculturalidad en las políticas de educación indígena?

3.1.1.Diversidad

Para Juan Ramón Cadena46 , la Etnomatemática contribuye 
al fortalecimiento de la identidad, de las raíces culturales de 
nuestros países, a ver las matemáticas desde una perspectiva de 
identidad, pero no como países, sino como pueblos hermanos 
latinoamericanos. La Etnomatemática debe constituirse en 
una herramienta para la liberación, para la descolonización del 
pensamiento, para encontrar una episteme y un ethos propio.

Desde la formación inicial docente, la Etnomatemática 
contribuye al menos en tres aspectos que Pilar Peña considera 
relevantes: 1) en la valoración y fortalecimiento de la diversidad 

  46 Comentarista en la conferencia de Auccahuallpa (2021)



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

319

desde la identidad, a través del estudio de las prácticas de 
los pueblos, comunidades y grupos socioculturales; 2) en el 
enriquecimiento del campo educativo al introducir contenidos 
que profundizan la educación matemática, dando “un desarrollo 
alternativo tanto a la historia como a la filosofía de las 
matemáticas” y resaltando que los “objetos matemáticos tienen 
un carácter social político y económico” (Peña-Rincón, 2021, 
22m40s); y 3) a una educación matemática basada en la equidad 
y el respeto por la diferencia y la diversidad sociocultural.

Entonces la Etnomatemática estaría asumiendo la 
diversidad como principio desde el que se denuncia la negación 
y exclusión del Otro, al tiempo que sostiene la diferencia como 
posicionamiento crítico que posibilita el diálogo. Así, la doctora 
María Aparecida señala que es preciso romper con la neutralidad 
frente a la diversidad y la diferencia, puesto que los currículos 
y algunas políticas aun “omiten, niegan y silencian toda la 
diversidad vivida en la sociedad brasilera” (Mendes de Oliveira, 
2021, 83m50s) (la traducción es nuestra). Mientras que la doctora 
Jackeline Mendes47  destaca que “La diferencia entre los saberes 
escolares y los saberes indígenas debe mantenerse porque de 
lo contrario se entraría en un nuevo proceso de colonización” 
(Mendes de Oliveira, 2021, 118m40s) (la traducción es nuestra). 

 47 Comentarista invitada en Mendes de Oliveira (2021)



320

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

3.1.2.Interculturalidad

Si entendemos la interculturalidad como proyecto político-
social-crítico, estaría vinculada como principio que direcciona 
la descolonización. Este principio que se encuentra presente en 
muchas de las políticas educativas (Andrade de Oliveira, 2021; 
Bermejo-Paredes et al., 2020; Molano-Franco et al., 2022f; 
Rodríguez Cruz, 2018a; Williamson, 2012), y con ello se busca la 
justicia social y epistémica, que además de reconocer la diversidad 
se propone el fortalecimiento de la democracia mediante el 
diálogo de saberes y culturas. Así, la Etnomatemática entra a 
desarrollar este principio desde la búsqueda de semejanzas y 
de complementariedades entre los diferentes saberes (Blanco-
Álvarez et al., 2021), en procesos de traducción y negociación.

Si bien en el Perú, por vez primera se introduce el concepto 
de educación intercultural en 1989, y en 1991 aparece como 
principio rector de las políticas educativas, desde 1972 ya 
se venían introduciendo objetivos en la política nacional de 
educación bilingüe que respondían a la interculturalidad, como 
por ejemplo: 1) la eliminación de la dependencia y dominación, y 
el fortalecimiento de la democracia, a través de la interpretación 
crítica de la realidad socioeconómica y la participación 
espontanea, creadora y consciente; 2) más allá del aprendizaje de 
los contenidos matemáticos, se busca “contribuir a la formación 
de un nuevo hombre en una sociedad justa y digna mediante la 
reinterpretación de la pluralidad cultural y lingüística del país, con 
miras a la creación de la cultura nacional” (Villavicencio Ubillús, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

321

2021, 19m50s); y 3) la efectivación de los principios de diversidad 
e interculturalidad desde el respeto a la diversidad lingüística.

Aunque la interculturalidad se plantea en la política 
como una perspectiva emancipatoria decolonial (Ministerio de 
Educación, 2011; Rodríguez Cruz, 2017, 2018a), esta se ha asumido 
en países como Brasil, como la forma de designar la especificidad 
de la educación indígena, pero no se ha concebido como proyecto 
político de reivindicación, no está propuesta para todas las escuelas 
brasileras sino solamente para las indígenas y esto, según María 
Aparecida, sería una forma de promover la dominación.

(…) me parece que el estado brasilero presupone una 
interculturalidad para las escuelas indígenas en el sentido 
de Catherine Walsh, una interculturalidad colonizadora, un 
encuentro de culturas en que la escuela, o la forma de pensar 
el currículo de las escuelas en las comunidades indígenas, 
es para promover un encuentro de culturas en una relación 
de dominación (Mendes de Oliveira, 2021, 130m15s) (la 
traducción es nuestra).

El desafío para los profesores y para la formación de estos 
en relación con la educación escolar indígena es “subvertir el 
discurso colonizador” (Mendes de Oliveira, 2021, 77m15s) (la 
traducción es nuestra) y formar profesores para una escuela 
intercultural bilingüe como un lugar fronterizo donde ocurren 
procesos de traducción y negociación. La interculturalidad como 
una práctica política y epistémica enmarcada en el diálogo de 



322

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

saberes, genera cuestionamientos acerca de la pertinencia de 
los saberes matemáticos indígenas dentro de la escuela como 
parte del currículo, por lo que uno de los objetivos de los cursos 
de formación de profesores en Brasil es el de reflexionar acerca 
del papel y significado de las matemáticas como disciplina en 
las escuelas indígenas y sus posibilidades para el diálogo con los 
saberes matemáticos de los diferentes pueblos indígenas.

3.1.3.Buen vivir

El profesor Juan Ramón Cadena señala que tanto el Sumak 
Kawsay (buen vivir) como las matemáticas tienen una estructura 
lógica y en ese sentido se relacionan, al punto que en ambos casos 
lo que se busca es “el buen vivir de todos, o sea, no hacer daño a 
nadie, buscamos que todos tengamos las mismas oportunidades 
para vivir” (Auccahuallpa, 2021, 96m25s)48 . Al respecto señala 
la doctora Roxana Auccahuallpa, que la educación matemática 
debe servirnos para subsistir y vivir bien, ella señala que desde 
la modernidad se justifican acciones sobre la naturaleza por la 
posibilidad de obtener recursos, pero desde la mirada indígena lo 
que importa por encima de lo económico es la preservación de la 
vida y de los espacios de vida como el rio y la khacra49. 

48  Lo cual concuerda con uno de los discursos del gobierno elegido en Colombia 
para el periodo 2022-2026, que plantea el “vivir sabroso” como posibilidad de vida 
digna para todos.

49   También conocida como Chagra, se refiere al espacio de cultivo que utilizan 
las comunidades indígenas el cual además de proveer alimentos y medicinas también 
se configura como espacio ritual y de conocimientos.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

323

Para Diana Jaramillo la transformación social, como el 
intento de conseguir un mundo mejor para las comunidades 
indígenas, demanda el respeto de la Tierra, la cultura, las lenguas, 
la alimentación, la medicina, las matemáticas, entre otros, en 
concordancia con el buen vivir como propósito de la educación 
indígena. Educar para el buen vivir y oponerse al capitalismo 
cognitivo que produce el modelo neoliberal en la educación, 
implica que las matemáticas occidentales se enseñen como un 
modo de comprender y transformar el mundo, no para atender 
a las evaluaciones estandarizadas nacionales o internacionales 
sino para formar en la ética, en el respeto al sujeto y en el 
compromiso social. La matemática propia de cada pueblo, es una 
etnomatemática que resulta de la forma de entender y explicar 
la realidad en base a su cosmovisión y cosmogonía las cuales 
“constituyen la ética y la estética que fundamentan el movimiento 
del sujeto en este mundo” (Jaramillo, 2021, 71m25s).

3.2.Nivel institucional de la política

En este nivel nos referimos a las tres esferas institucionales: 
la esfera material, la de legitimidad y la de factibilidad (Dussel, 
2009; Molano-Franco et al., 2023), las cuales determinan lo que 
se toma como contenido de la política, es decir lo que se torna 
como un problema socialmente reconocido y entra en la agenda 
política (Kingdon, 1995; Reimers y McGinn, 2017) ¿cómo participa 
la Etnomatemática en la transformación del nivel institucional 
de las políticas de educación indígena?



324

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

3.2.1.Esfera material del nivel institucional

Los campos y contenidos que se identificaron en la esfera 
material de las políticas de educación indígena fueron: en el 
campo cultural, los saberes y las lenguas; en el económico, las 
tierras y los sistemas de producción; y en el educativo, los saberes 
disciplinarizados y el tipo de sujeto a ser formado.

Los saberes matemáticos, las lenguas indígenas y los territorios 
se ven tensionados en la intersección entre los campos educativo, 
cultural y económico en relación con un proyecto político que se 
ha formulado desde los principios de la modernidad y que se busca 
transformar para superar problemas como la discriminación, la 
desigualdad y la supervivencia como especie en el planeta. 

La Etnomatemática permite el cuestionamiento de las 
relaciones culturales, epistémicas y políticas en la educación 
matemática, y contribuye con la interculturalidad como proyecto 
político social que se sitúa en los territorios y los defiende como 
base de sustentación de la vida, y los concibe con una lógica 
diferente a la de la modernidad para la cual la tierra es pura 
materialidad susceptible de ser explorada y explotada, mientras 
las personas pueden ser además excluidas y exterminadas en 
el modelo neoliberal del capitalismo salvaje en el que se desea 
convertirlo todo en mercancía, como lo señala Diana Jaramillo 
basándose en las ideas de Emmanuel Rozental. Luego la 
Etnomatemática no solo es una herramienta para el aprendizaje 
de las matemáticas, sino también para develar el trasfondo 
político que tienen las decisiones en educación matemática.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

325

En la conferencia de la doctora María Aparecida Medes, 
se señalaba el importante y permanente vínculo de las políticas 
educativas indígenas con los territorios, pues estos no son 
simples espacios geométricos, materiales, mercantilizables, 
sino que son la condición misma de la vida y, en tal sentido, las 
luchas de los pueblos indígenas en Brasil, al igual que en los 
demás países, han tenido al territorio y a la educación como ejes 
centrales de sus demandas por el reconocimiento y posibilidad 
de autodeterminación.

En ese orden de ideas, la Etnomatemática se sigue 
concibiendo como herramienta decolonial que aporta al proyecto 
político de los pueblos indígenas en tanto que reconoce saberes 
otros ligados directamente a los territorios y su relación cultural, 
económica y espiritual, en la que surgen concepciones distintas 
del espacio y del tiempo que podrían derivar en nuevas formas 
de modelación y en nuevas geometrías (Peña-Rincón, 2021). Por 
ejemplo, para el pueblo Guna Dule 

esa noción de área que para occidente es tan clara y tan útil, 
no tendría sentido en un pueblo como éste donde todo es 
comunitario, (…) ni la necesitaría, mientras que nosotros 
en un modelo de propiedad privada si necesitamos y 
requerimos esa unidad de área (Jaramillo, 2021, 73m19s).



326

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

La Etnomatemática se articula en la esfera material a 
través de la lucha indígena por la transformación social a partir 
de la reivindicación y valoración de unos saberes, prácticas, 
y cosmovisiones que antes se encontraban marginados de los 
temas de la política educativa indígena, y por medio de esa acción 
cuestionan el sistema educativo vigente planteando desafíos 
y horizontes de posibilidad, como ha ocurrido en Perú, donde 
la Etnomatemática ingresó a través de un programa curricular 
de educación intercultural en la legislación, que lleva al 
reconocimiento de otros saberes construidos desde la distinción 
cultural de cada pueblo. De esa manera la Etnomatemática 
se vincula en la política al incorporar directamente desde su 
aporte académico decolonial, los saberes otros anteriormente 
no reconocidos en el currículum, como lo puede ser la Yupana 
(Villavicencio Ubillús, 2021).

Pero al mismo tiempo que va transformando los contenidos en 
discusión en la educación matemática, la Etnomatemática misma se 
va transformando. Ésta, tanto como la interculturalidad, aunque se 
presentan como posibilidad descolonizadora, también corre el riesgo 
de convertirse en un contenido más entre otros en los currículos o 
establecerse como una forma de pasar de una matemática indígena 
a una matemática dominante (Mendes de Oliveira, 2021). 

Así, por ejemplo, Roxana Auccahuallpa señala que el pueblo 
indígena Shwar de la Amazonía ecuatoriana, tuvo que adaptar 
su sistema de numeración para ser incluido en el currículo de 
matemáticas de tal manera que fue necesario que crearan palabras 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

327

para los números del 6 al 10 (Auccahuallpa, 2021), lo cual plantea 
el cuestionamiento de si adaptaciones como estas son coloniales 
o decoloniales, o de qué tipo, cómo se dan, con qué propósitos se 
hacen, de qué manera se está utilizando la Etnomatemática, en 
qué medida esto mantienen o no la conexión con otros saberes y 
prácticas, o cómo aporta al fortalecimiento de los principios de 
diversidad, buen vivir e interculturalidad.

3.2.2.Esfera de legitimidad

En la política, el ejercicio del poder debe ser legítimo, y 
esta legitimidad hace referencia a aquellos procesos de diálogo 
democráticos en los que se construyen acuerdos, donde se 
determina lo que es válido, es decir lo que tiene aceptación 
racional por la comunidad en un momento dado (Dussel, 
2009). Luego, en la esfera formal o de legitimidad, se vinculan 
las referencias al ¿cómo? se seleccionan, validan, transmiten y 
reincorporan, los diferentes saberes, las prácticas, los símbolos, 
etc., y cómo participa allí la Etnomatemática. 

La Etnomatemática moviliza principios y los articula en 
prácticas concretas. Dice Pilar Peña, que la Etnomatemática es 
una herramienta que valida otro tipo de saberes y de formas 
de comprender el mundo y en este sentido ayuda a construir 
legitimidad de los saberes indígenas a través del diálogo (Peña-
Rincón, 2021). Esta investigadora, señala que en su trabajo 
con experiencias didácticas matemáticas interculturales, ha 
presenciado cómo en distintos contextos es posible producir un 



328

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

diálogo entre personas conducentes a procesos de validación del 
saber del otro, el diálogo incentiva el interés por el otro y rompe 
los prejuicios folklorizantes sobre las culturas indígenas. Esta 
sería una acción política de legitimidad que actúa desde el nivel 
intersubjetivo o de la praxis.

Para Diana Jaramillo es central poner los conocimientos 
de las diferentes culturas en el mismo escenario, en el mismo 
nivel, reconociendo que todos son importantes, y de esta manera 
contribuir a romper con el homo y el eurocentrismo. En esa misma 
línea, la doctora María Aparecida señala que en Brasil los cursos 
de formación de profesores buscan la reivindicación de saberes 
matemáticos indígenas y cuestionan el sentido de las matemáticas 
en la educación escolar indígena, para lo cual se hace necesario 
poder establecer un diálogo “entre los diferentes significados de 
mundo a partir de diferentes lugares de enunciación” (Mendes de 
Oliveira, 2021, 77m40s). (La traducción es nuestra). 

En la licenciatura intercultural indígena en la Universidad 
dos Grande Dourados, los sabedores de las comunidades tienen 
la posibilidad de participar en la formación de los profesores 
con lo cual se daría legitimidad a la licenciatura en tanto que 
involucra a la comunidad para la que se está desarrollando la 
formación, es decir que se trata de un acto democrático no solo 
de representación sino también de participación. Sin embargo, 
esta presencia de los sabedores indígenas en la Universidad no es 
tranquilo, sino que está atravesado por conflictos, por relaciones 
de poder en tanto que los indígenas reivindican sus saberes 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

329

mientras que “la universidad es un lugar de conocimientos 
producidos y legitimados por procesos de colonialidad” (Mendes 
de Oliveira, 2021, 63m23s). (La traducción es nuestra). 

Luego, los diferentes escenarios de discusión, desde 
el reconocimiento de la diversidad y el ejercicio de la 
interculturalidad, contribuyen al desarrollo de las políticas 
educativas transformándolas desde sus propios contenidos. Así, 
señala la doctora Diana Jaramillo que la Etnomatemática entra 
en Colombia junto con los temas histórico-culturales en las 
últimas dos décadas, como contenidos legitimados por iniciativas 
académicas como la Red Internacional de Etnomatemáticas, 
congresos y seminarios, que le han ido asegurando un espacio 
en la educación matemática, desde el cual se han generado 
perspectivas y saberes que ahora deberían irse articulando en las 
políticas públicas. 

Por su parte, para la doctora Martha Villavicencio la 
necesaria presencia de los sabedores indígenas en los procesos 
de educación escolar, requiere de ajustes institucionales y 
presupuestarios para que esas personas puedan recibir un pago 
por su trabajo. En términos de representación y dirección, la 
investigadora celebra que “en este momento se está actualizando 
la política de Educación Intercultural Bilingüe y justamente quien 
coordina todo ese equipo es un aimara (…) me parece interesante 
eso, realmente un aimara esté dirigiendo, coordinando la 
formulación para actualizar las políticas” (Villavicencio Ubillús, 
2021, 129m25s).



330

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Como problemas de participación y legitimidad, se señala 
por un lado que a pesar de que en países como Brasil existe 
una legislación muy buena en cuanto a reconocer autonomía 
de las escuelas indígenas, de sus lenguas, etc. Lo que ocurre 
en la práctica no se corresponde, pues, aunque las escuelas 
son municipalizadas, es decir que los municipios tienen la 
posibilidad de construir una política educacional diferenciada, 
esto no siempre se hace escuchando a las comunidades indígenas. 
Por otro lado, en esos procesos de construcción de legitimidad, 
la evaluación se ha constituido en un obstáculo cuando no hay 
una adecuada articulación interinstitucional como lo señalan 
las doctoras Diana Jaramillo y Roxana Auccahuallpa, pues, los 
esfuerzos por preservar y promover las lenguas indígenas quedan 
deslegitimados con evaluaciones para el ingreso a la universidad 
que son iguales para todos, en castellano y por disciplinas 
separadas “cuando el estado dice que es (…) constitucionalmente 
incluyente, (…) que tiene que atender la diversidad cultural,(…) 
nos miden con una prueba que no tiene nada que ver conmigo, 
quedas excluido del sistema” (Jaramillo, 2021, 110m0s).

Ahora bien, en términos legislativos, la Etnomatemática 
ha contribuido en algunos avances respecto a la legitimidad de 
las propuestas de educación indígena. Por ejemplo, Martha Rosa 
Villavicencio señala que las políticas públicas son “cada vez 
más favorables para el desarrollo de la educación de los pueblos 
originarios con pertinencia cultural y lingüística” (Villavicencio 
Ubillús, 2021, 75m30s). 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

331

En Ecuador, el Modelo del Sistema de Educación Intercultural 
Bilingüe (MOSEIB) como documento oficial formaliza unos 
principios, propósitos y objetivos que priorizan ciertos aspectos 
de los campos cultural y económico en las políticas de EIB, como 
pueden ser “la lengua, las condiciones socioeconómicas, los 
materiales, los calendarios vivenciales” (Rodríguez Cruz, 2021, 
21m40s) como también herramientas tecnológicas como los 
Quipus, la Yupana, o la Taptana (Bonilla Tumialán et al., 2018). 
En este sentido, la Etnomatemática contribuiría a la formulación 
y actualización de las políticas a través de la investigación tal 
como ocurrió en el Proyecto de Educación Bilingüe de Puno 
que luego condujo a la formulación de la política de Educación 
Intercultural Bilingüe en 1990 (Villavicencio Ubillús, 2021).

El avance legislativo que se ha dado en términos de 
reconocimiento de la diversidad, sin embargo, no se considera 
suficiente por cuanto continúa restringido a una parte de la 
población lo cual, para la doctora María Aparecida, es un problema 
de formulación de la política en tanto que los estudiantes 
indígenas no pueden ir a estudiar en las escuelas de las ciudades 
pues no son tenidos en cuenta de manera diferencial (Mendes de 
Oliveira, 2021).



332

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

3.2.3.Esfera de Factibilidad

En esta esfera se realizó el análisis respecto a la 
Etnomatemática como institución y en su relación con el currículo 
y la formación de profesores, como medios institucionales para 
la implementación de las políticas educativas.

3.2.3.1.	 La Etnomatemática como institución de factibilidad. 

Las diferentes conferencistas coincidieron en afirmar 
que para avanzar en las apuestas decoloniales de la educación 
matemática en las políticas de educación indígena es necesario 
continuar realizando muchas más investigaciones. Las 
investigaciones etnomatemáticas han conducido a la elaboración 
de materiales pedagógicos como libros de texto y cuadernos guías 
para los profesores, como también a la institucionalización, como 
herramientas didácticas, de algunas tecnologías propias de los 
pueblos indígenas como la Yupana. 

En Ecuador, por ejemplo, desde la investigación en 
universidades como la UNAE, y desde el mismo MOSEIB, se ha 
impulsado el uso de la Taptana como recurso didáctico en la EIB, 
y la Dirección General de Educación Bilingüe (DINEIB) en su 
esfuerzo por mejorar la calidad del aprendizaje, elaboró y publicó 
una serie de libros de texto llamados los kukayos pedagógicos, 
pero las comunidades se quejan que desde el 2010 no volvieron a 
enviar este tipo de materiales en formato físico, lo cual concuerda 
con Marta Rodríguez (2021) quien señalaba que el gobierno 
consideró estos materiales como propaganda política y que esta 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

333

sería una de las razones para que la DINEIB una institución 
indígena autónoma que funcionaba de manera descentralizada, 
perdió su autonomía técnica, financiera y administrativa en 
febrero de 2009 (Rodríguez Cruz, 2021). 

En Perú, las investigaciones realizadas en el periodo 
1981 a 1987 referidas con el saber matemático de los pueblos 
indígenas, trataron de sistematizar saberes propios de ancianos, 
niños y de los indígenas recopilados en documentos como los de 
Waman Pona de Ayala, como por ejemplo aquellos referentes a 
la Yupana y los Quipus, y estos resultados se utilizaron para la 
elaboración de cuadernos de trabajo de los estudiantes y guías 
de los docentes. De esa manera la Yupana se empieza a utilizar 
en 1982 “como material educativo en Matemáticas desde una 
perspectiva intercultural, indudablemente decimos es una 
perspectiva intercultural porque hasta ese entonces la Yupana 
estuvo reclutada, estuvo oculta en los museos” (Villavicencio 
Ubillús, 2021, 38m10s). 

Como crítica se señala que la inclusión de un saber en el 
currículo o la legitimación de estos mediante las políticas públicas, 
no asegura que se contribuya a la descolonización. En este sentido 
María del Carmen Bonilla, señala que en Perú se ha avanzado en 
términos legislativos sobre la Educación Intercultural Bilingüe 
y la Etnomatemática desde la década del 70, pero permanece el 
problema de “¿cómo se implementa esa Educación Intercultural 
Bilingüe y en específico cómo se implementa la Etnomatemática?” 
(Villavicencio Ubillús, 2021, 91m40s).



334

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

La doctora María del Carmen hace un análisis de los 
libros digitales que ha publicado el MINEDUC para el área de 
matemáticas en lengua Quechua, y señala que los problemas 
sintácticos y semánticos en los libros de texto tiene efectos 
negativos en la misma lengua, pero además puede bajar la 
autoestima de los estudiantes y padres de familia al ver que en 
los libros no aparece la forma cómo ellos usan su lengua; por 
tanto, queda deslegitimado su saber y en tal sentido considera la 
investigadora que se trata de un epistemicidio promovido desde 
las políticas de educación intercultural bilingüe.

En este orden de ideas, la crítica de María del Carmen 
va enfocada hacia el uso colonial que se les da a los libros de 
texto desde la Etnomatemática, realizan una traducción lineal 
de las matemáticas escolares al lenguaje Quechua, planteando 
cuestiones superficiales y descuidando la investigación. Para ella, 
en la educación matemática se debe buscar la justicia cognitiva 
y epistémica como modo de descolonización y señala que la 
Etnomatemática no es solamente acerca de la forma en que 
aprendemos un saber sino también “plantea que los problemas 
educativos tienen un trasfondo político” (Villavicencio Ubillús, 
2021, 106m50s). 

La Etnomatemática ha llegado a incidir en las políticas 
públicas mediante la institucionalización de saberes y prácticas, 
pero también cambiando la mirada sobre la educación matemática 
y el reconocimiento de otros saberes y racionalidades. Al 
mismo tiempo, la concepción sobre la misma Etnomatemática 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

335

en la política de EIB en Perú, por ejemplo, ha pasado de ser la 
objetivación de un conjunto de saberes culturales en relación 
de similitud a las matemáticas occidentales tales que es posible 
hablar de etnomatemática Inca; a concebirla como herramienta, 
como programa de investigación que permite visualizar los saberes 
de los pueblos indígenas e implementar la interculturalidad 
desde el diálogo crítico con el otro. Sin embargo, a pesar de venir 
posicionándose cada vez más como herramienta decolonial, aún 
se mantiene el riesgo del neocolonialismo, de convertirse en una 
disciplina más a ser estudiada como señalaba la doctora María 
Aparecida Mendes (2021).  

Algunas políticas se han sustentado en la investigación y, a 
partir de eventos académicos, se ha llegado a conceptualizaciones 
particulares que se asumen como consenso nacional. Las 
investigaciones en Etnomatemática han contribuido a la 
formulación de políticas públicas como ocurrió con el proyecto 
de Puno cuya evaluación por parte de un equipo del CINVESTAV 
de México influyó en la creación de la DINEIB, de tal manera 
que en Perú desde el Seminario Latinoamericano de Educación 
Matemática y Etnomatemática en contextos de diversidad 
lingüística y cultural (Villavicencio Ubillús, 2015) se estableció 
como propósito de la Etnomatemática que la inclusión en las 
políticas no pretendía servir de “trampolín” para el aprendizaje de 
la matemática occidental sino que “las matemáticas de los pueblos 
originarios sigue respetándose y sencillamente sigue utilizándose 
y se utiliza cuando se requiere, sin establecer jerarquías entre una 
matemática y la otra” (Villavicencio Ubillús, 2021, 46m55s).



336

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

entendemos la Etnomatemática como un programa de 
investigación sobre las relaciones entre matemáticas y 
culturas, dicho programa comprende el estudio de los 
procesos a través de los cuales se generan, transmiten, 
institucionalizan y difunden los conocimientos matemáticos 
teóricos y/o en uso en grupos culturales distintos y en 
contextos diversos a través de la historia (Villavicencio 
Ubillús, 2021, 67m15s).

De esta manera, la Etnomatemática se constituye, dentro 
del proyecto de matemática intercultural como herramienta 
(institución) de factibilidad que hace posible la implementación 
de la interculturalidad en la educación matemática.

3.2.3.2.	 La Etnomatemática en el Currículo. 

Diana Jaramillo señala que desde la Etnomatemática 
aparecen otras formas de comprender el mundo que llevan 
a desafiar la hegemonía de las matemáticas cómo únicas y 
universales, pero además como la asignatura más importante del 
currículo, por lo que desde la escuela y la construcción curricular 
es posible superar “algunas relaciones de inequidad y desigualdad 
generadas por los procesos de escolarización, (…) fortaleciendo su 
identidad, sus subjetividades (…) intentando ir detrás de ese buen 
vivir” (Jaramillo, 2021, 61m50s).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

337

La Etnomatemática se viene pensando como posibilidad 
para la construcción de currículos diferenciados y como 
un instrumento para la enseñanza de las matemáticas en 
las comunidades indígenas entre otras; sin embargo, el 
acercamiento a estas posibilidades no siempre conlleva una 
perspectiva decolonial. La matemática indígena suele asociarse 
con actividades lúdicas, folclóricas que no permiten que esos 
saberes entren realmente en el currículo, es decir que se da una 
deslegitimación del pensamiento por cuenta de los prejuicios o por 
la mirada colonial. En el currículo para nacionalidades indígenas 
en Ecuador, por ejemplo, se incluye un curso de Etnomatemática, 
sin embargo, el uso que se hace de esta es propedéutico de las 
matemáticas escolares y muchos profesores la conciben como la 
educación matemática para indígenas. Por lo que, en la formación 
superior, se ha procurado vincular la Etnomatemática como parte 
de la “formación de educadores de general básica” (Auccahuallpa, 
2021, 48m14s) para transversalizar la interculturalidad y que esta 
no sea vista como una modalidad exclusiva de un pequeño grupo 
de la población ecuatoriana.

La Etnomatemática participa en los procesos de ajuste 
curricular, legitimando saberes y poniéndolos a disposición de la 
relación (desigual) de poderes que determinan los propósitos, los 
contenidos, la organización, la evaluación y todos los componentes 
curriculares de la educación matemática. En relación con los 
contenidos, contaba la doctora Roxana Auccahuallpa:



338

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

(…) mis estudiantes decían profesora ¿cómo puedo integrar 
la Etnomatemática en productos notables o en polinomios? 
(…) profe es que realmente las matemáticas aquí, la 
Etnomatemática y la matemática ha entrado, así como 
se dice, obligada, o sea, es como un currículo que tiene 
que atender esos principios y no hay forma de ponerlo en 
términos etnomatemáticos, como se diría, no hay forma, 
entonces cómo decir el mínimo común múltiplo en términos 
Etnomatemáticos (Auccahuallpa, 2021, 125m40s).

En tal sentido, en Ecuador se han creado currículos 
diferenciados por nacionalidades y en ellos se estableció el curso de 
Matemáticas y Etnomatematicas en un gesto de reconocimiento, 
pero sin saber realmente como establecer el diálogo. 

La doctora Roxana estaría señalando la pretensión de 
establecer una especie correspondencia entre conceptos de 
las matemáticas escolares y las matemáticas indígenas, lo cual 
además del desconcierto que genera en los profesores que deben 
atender este currículo, estaría legitimando la subordinación al 
currículo nacional y a los saberes de la matemática occidental, 
a pesar de que dicha estructuración curricular obedezca a una 
acción estratégica de validación y reconocimiento institucional, 
como lo mencionaba en uno de sus comentarios:

yo pregunté justamente a los profesores de la nacionalidad 
Shuar que estuvieron en este apoyo al currículum y me 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

339

dijeron, profe es que, si no hacíamos eso, nunca nos aprobaba 
el currículum, nos tenían que aprobar, tenían que encontrar 
todos los componentes de matemáticas… (Auccahuallpa, 
2021, 124m0s).

Esa misma dificultad se presenta en otros países como 
Brasil, donde las escuelas indígenas trabajan bajo un currículo 
nacional, por lo que la preocupación es por el diálogo entre los 
saberes y prácticas indígenas con en esa base curricular nacional. 

En esa búsqueda por el diálogo, los pueblos indígenas 
“reivindican en la universidad un lugar para su saber, y la 
universidad es un lugar de conocimientos producidos y 
legitimados por procesos de colonialidad” (Mendes de Oliveira, 
2021, 64m0s). (La traducción es nuestra), de tal manera que la 
presencia de los saberes, pero también de los sujetos indígenas 
y no indígenas en los diferentes espacios y tiempos generan 
tensiones en el currículo de matemáticas que afectan tanto a 
los profesores indígenas como a los formadores de estos, ya que 
todos han pasado por procesos de colonialidad. 

Al respecto, lo que el pueblo Kaioa Guaraní propone a la 
Universidad Ferederal da Grande Dourados, en el marco de un 
curso de licenciatura indígena, es que el currículo debe buscar una 
“relación de diálogo en el salón de clase, permitiendo la articulación 
en un sistema con los ejes: tekoha (territorio) teko (cultura) y ñe’ë 
(lengua), que expresan lugar, tiempo y diversidad sociocultural” 
(Mendes de Oliveira, 2021, 67m0s). (La traducción es nuestra).



340

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

La Etnomatemática al cuestionar la jerarquía de los saberes, 
la disciplinarización de los mismos, y la selección de 

contenidos curriculares, y desde la reivindicación de la diversidad 
epistémica y cultural, lleva a plantear la calidad educativa en 
relación a la pertinencia con el proyecto político de los pueblos 
y nacionalidades indígenas (Bonilla Tumialán et al., 2018; Rosa 
et al., 2018), y en ese sentido, viene siendo pensada por algunos 
investigadores como la doctora Roxana Auccahuallpa, como una 
herramienta para el mejoramiento de la calidad de la educación 
intercultural Bilingüe y como forma de superar el paradigma 
de la integración. En tal sentido, los principios de diversidad, 
buen vivir, e intreculturalidad se constituyen en criterios de 
calidad que permiten identificar la pertinencia de la educación 
matemática en relación a un proyecto decolonial. 

3.2.3.3.	 La Etnomatemática en la formación de profesores. 

La doctora Pilar Peña menciona que en el orden nacional se 
viene dando una serie de transformaciones en las que los pueblos 
indígenas han venido posicionándose políticamente y movilizando 
principios como el de la diversidad y la interculturalidad. Es en 
ese contexto que se crea un programa institucional; es decir, 
se realiza una acción en la esfera institucional de factibilidad 
para hacer que esas consignas, reclamaciones, denuncias y , 
propósitos de la educación indígena empiecen a materializarse 
en la transformación de los sujetos. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

341

En ese proceso que vendría desde lo simbólico a lo 
subjetivo, la Etnomtemática se incorpora como herramienta de 
legitimación de los saberes diversos, pero también sirve para 
cuestionar creencias como la unicidad de las matemáticas y 
las capacidades para su aprendizaje en relación a algún tipo de 
clasificación social. Entonces esa legitimación y cuestionamiento 
permite crear nuevas experiencias y, por tanto, transformar las 
subjetividades a través instituciones de factibilidad como los 
programas de formación de profesores.

Así también, la doctora Pilar Peña se propuso incorporar 
los saberes y prácticas propias de los pueblos indígenas a la 
formación inicial docente mediante las Experiencias Didácticas 
Matemáticas Interculturales (EDMI), las cuales tienen como 
propósito cuestionar la esfera material (¿qué aprendemos?) y las 
esferas de legitimidad y factibilidad (¿cómo lo aprendemos?), 
por lo que la formación ética y la responsabilidad social deben 
ser transversalizados, para que los docentes puedan aportar a 
la transformación de las condiciones de injusticia epistémica y 
cultural en las clases de matemáticas.

En tanto, para la Doctora Martha Villavicencio es fundamental 
la formación de profesores investigadores pertenecientes a los 
pueblos originarios para contribuir al proceso de construcción 
de relaciones interculturales utilizando como soporte conceptual 
y metodológico la Etnomatemática. De esa forma, se avanza en la 
transformación de la escuela, que como institución de factibilidad 
“es un lugar de creación, transformación y de conservación 



342

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de una parte seleccionada de la cultura” (Peña-Rincón, 2021, 
32m20s), pasando de ser un proyecto extranjero colonial a un 
lugar de reivindicación y minimizar los procesos de exclusión e 
inequidad (Jaramillo, 2021; Mendes de Oliveira, 2021).

3.3.	 Nivel de la Praxis Política

Cuando se piensa en las transformaciones sociales, como 
cambios en la sociedad para hacerla más justa, se está pensando 
en las personas que están en desventaja de alguna manera frente al 
orden social dado, son los excluidos, los pobres, los oprimidos, los 
silenciados, ya que como lo señalaba la doctora Diana Jaramillo (2021), 
a los ricos, a los privilegiados, a los que tienen todas las oportunidades 
no les interesa la transformación social. A continuación, se muestra 
la manera como interviene la Etnomatemática en estas dinámicas de 
transformación social, en relación con los procesos de subjetivación, 
de concienciación y posicionamiento político y, de las adaptaciones 
curriculares que realizan los profesores, según lo expresado por las 
conferenciantes de la Cátedra.

¿De qué manera las relaciones intersubjetivas e 
interculturales de la educación matemática inciden en el nivel 
institucional de la política educativa indígena?¿Cuál es el papel 
de la Etnomatemática allí?



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

343

3.3.1.Subjetivación

La Etnomatemática establece relaciones entre el nivel de 
los principios y el de la praxis, se crean experiencias que inciden 
en las subjetividades formando un cierto tipo de persona a 
través del saber matemático en un diálogo abierto y crítico con 
la diversidad cultural, pues el saber matemático y la forma como 
los sujetos interactúan con él configura sus subjetividades. 

Al respecto, la doctora Pilar Peña narra su experiencia en 
formación de profesores sustentada en los resultados que han 
aportado distintas investigaciones en educación matemática 
intercultural en términos de subjetivación y mejoramiento de 
los aprendizajes,  que la llevaron a proponer las Experiencias 
Didácticas Matemáticas e Interculturales (EDMI), como medio 
para “movilizar las concepciones matemáticas y didácticas de 
docentes en formación” (Peña-Rincón, 2021, 28m50s) mediante el 
cuestionamiento de creencias (supuestos personales construidos 
a partir de las experiencias) como que las matemáticas son 
únicas y están construidas con una misma lógica, y que aprender 
matemáticas es más complejo para ciertos grupos poblacionales.

A partir del estudio de las diferentes formas de pensamiento 
matemático se buscaba un diálogo que partiera de la diversidad 
epistemológica para “reconstruirnos como sujetos” (Peña-
Rincón, 2021, 27m45s). El curso les permitió a los estudiantes 
“cuestionar la jerarquía epistemológica” de la geometría, generó 
una mejora en la “identidad matemática” de los profesores en 



344

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

formación; permitió la creación de nuevo conocimiento a partir 
del diálogo intercultural; valoración de la diversidad; y empoderó 
a los docentes respecto a su propia capacidad de aprendizaje y 
autopercepción de mejora en la enseñanza.

Y es que el conocimiento matemático cuando es pensado 
en una perspectiva sociocultural como mediación de los sujetos 
con su “entorno social, cultural, histórico y político”  (Jaramillo, 
2011, p. 19), plantea la unidad de la producción del conocimiento 
junto con el sujeto cognoscente, superando así el paradigma 
de la modernidad en el que el sujeto individual se apropia las 
matemáticas como saber externo a él (Jaramillo, 2011, 2021).

Dice Pilar Peña que el fin último de la enseñanza de la 
geometría es la formación de un tipo de persona deseable, se 
trata de un sujeto que no es el sujeto productivo de la sociedad 
de mercado, no se trata de formar matemáticos sino personas, 
niños, niñas y adolescentes que se forman a través de las 
matemáticas y eso, a su vez, implica repensarnos como profesores 
de matemáticas, en concordancia con Diana Jaramillo para quien 
la subjetividad se constituye intersubjetivamente, es decir como 
resultado de las interacciones con los otros, y particularmente la 
subjetividad del maestro se construye desde su posicionamiento 
respecto al propósito de la educación matemática. 

En ese posicionamiento político, el profesor de matemáticas 
tendrá que enfrentar situaciones que impiden el diálogo 
intercultural y que son producto de largos procesos de alienación 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

345

como el hecho señalado por las doctoras Roxana Auccahuallpa 
y María Aparecida, de que algunos padres de familia prefieren 
que sus hijos aprendan cosas diferentes a las de su propia 
cultura y lengua, que se enseñen los contenidos de la escuela 
del mismo modo que lo hacen los no indígenas. Esa situación al 
parecer obedece a estrategias de sobrevivencia, puesto que esos 
saberes occidentales son los que permiten vivir en una sociedad 
occidentalizada que niega y excluye todo lo que no obedece a la 
racionalidad moderna.

En el mismo sentido, la doctora Martha Rosa Villavicencio 
señala que algunos no están de acuerdo con que a sus 
saberes se les llame etnomatemáticos porque esto tiene una 
connotación negativa, razón por la cual la misma concepción 
de la Etnomatemática ha venido cambiando y buscando un 
posicionamiento de horizontalidad de los diversos saberes, en el 
que las experiencias pedagógicas sobre las que se construye la 
subjetividad partan de la diversidad epistémica como lo señalaba 
Pilar Peña. Para superar los problemas de discriminación y 
racismo frente a los indígenas hay que empezar por asumir la 
diversidad cultural y que América es ancestralmente un territorio 
indígena, que cada uno de nosotros lo es y que lo indígena no está 
en el pasado, sino que forma parte del presente (Jaramillo, 2021).

3.3.2.	 Concienciación y posicionamiento político

Para la doctora María Aparecida, la conciencia y comprensión 
de la imposibilidad de enseñar de una única manera en medio de la 



346

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

diversidad de formas de ser indígena es uno de los indicadores de 
que los profesores han estado produciendo una educación escolar 
indígena diferenciada, intercultural y bilingüe. Esa conciencia crítica 
del profesor torna en una de sus responsabilidades la reflexión de 
cuáles saberes, por qué y para qué deben ser enseñados, se trata de 
problematizar el saber matemático en relación a la realidad de los y 
las estudiantes, lo cual es un posicionamiento político del profesor 
en tanto que es este el que finalmente decide si “trabajar para la lista 
de los ejercicios de la prueba o si voy a trabajar una matemática para 
la transformación social” (Jaramillo, 2021, 131m20s).

A través de la Etnoamatemática, el profesor estaría 
encontrando un medio para posicionarse políticamente frente 
a la discriminación y la injusticia sin que eso implique que se 
garantiza la equidad y el respeto, pues como dice Pilar Peña 

creo que más me posiciono desde la idea de la no 
discriminación y de dar el espacio a que las personas puedan 
expresar qué es lo que piensan, qué es lo que sienten, cómo 
piensa que se pueden abordar en el ámbito matemático 
distintas problemáticas y tratar de plantear desafíos en el 
aula de matemática, (…) lo suficientemente amplios como 
para que distintas personas los puedan abordar (…) yo sé 
que tengo una intención, pero yo no puedo decir que estoy 
garantizando algo (Peña-Rincón, 2021, 69m30s).

Por otro lado, Pilar señala que una acción que podría 
leerse como colonialista, o como epistemicida, puede también 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

347

ser leída como emancipatoria en determinado momento, y para 
esto pone el ejemplo de Paulus Gerdes, quien identificando 
matemática occidental en las prácticas culturales que encontraba 
en Mozambique (lo cual tiene una lectura colonialista), tenía la 
oportunidad de elevar la autoestima de los colonizados y con esto, 
contribuir a su emancipación. Con esto estaría indicando que la 
decolonialidad en la educación matemática, además de que no 
puede asegurarse como fin, tampoco es posible elegir un camino 
correcto para acercarse a ella. Sin embargo, Pilar piensa que, 
aunque no es posible que los futuros maestros transformen el 
sistema completamente, si es posible que vayan haciendo algunas 
cosas que contribuyan a la transformación social, trabajando 
dialógicamente con los niños del hoy que construirán el mañana 
(Peña-Rincón, 2021).

De tal manera que si bien el posicionamiento político del 
profesor desde la Etnomatemática, no garantiza la descolonización 
de la educación matemática, al menos si abre posibilidades para 
trasgredir o trascender el sistema vigente, por lo que el doctor Juan 
Ramón Cadena señala que es necesario difundir la Etnomatemática 
para que la gente se haga consciente de la existencia de otras 
matemáticas y recuperar los saberes ancestrales, recrearlos e 
incluso reinventarlos (Auccahuallpa, 2021). 

3.3.3.	  Adaptaciones curriculares

En concordancia con los procesos de subjetivación, la 
concienciación y el posicionamiento político de los profesores 



348

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

desde la Etnomatemática, la implementación de las políticas 
educativas se da de un modo particular, los profesores realizan 
adaptaciones curriculares en la que los contenidos son 
seleccionados en relación con la pertinencia de los proyectos 
políticos de las comunidades, se vinculan los saberes culturales, se 
hacen esfuerzos por preservar y fortalecer las lenguas, se flexibilizan 
tiempos y espacios y, se producen nuevos conocimientos, entre 
otras acciones estratégicas de los profesores por transformar las 
relaciones de injusticia que se movilizan mediante la educación 
matemática.

Roxana Auccahuallpa, por ejemplo, señala que en Ecuador 
se ha logrado establecer 14 currículos diferentes para cada una 
de las nacionalidades existentes en el país, y aunque existen 
problemas respecto a la articulación con el currículo nacional y 
que este sigue teniendo prelación, algunos aplican directamente 
el currículo de la nacionalidad, mientras que otros atienden al 
currículo general, pero van introduciendo algunos temas de 
la cultura indígena en la que se esté aplicando. También Pilar 
Peña, respecto a Chile, retoma una flexibilización del currículo 
atendiendo los mandatos o normativas nacionales, pero a la vez 
abriendo espacios para otros saberes que no son reconocidos 
por la escuela, “uno se mueve en esta flexibilidad curricular de 
cumplir con lo obligatorio pero también incorporar aquellas cosas 
que uno cree que son necesarias” (Peña-Rincón, 2021, 93m30s).

En otros casos, el currículo se flexibiliza en términos de 
tiempos y espacios de la labor educativa, así como de la inclusión 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

349

de personas de la comunidad. En la Universidad Grades Dourados, 
la doctora María Aparecida Mendes de Oliveira (2021) señala que 
se trabaja por medio de un modelo de alternancia que implica que 
se alternan los tiempos y espacios de la formación, de tal manera 
que la comunidad indígena hace presencia dentro de la universidad 
tanto como esta hace presencia dentro de las comunidades. 

Otra estrategia utilizada por profesores guaraní para 
abordar los temas de los libros de texto y el currículo nacional es 
adaptar esos contenidos a la realidad de su comunidad, lo cual se 
realiza en el momento de la traducción al guaraní, de tal manera 
que aparentemente el profesor enseña lo que se esperaría según 
el currículo nacional, pero en realidad la preocupación está en 
el sentido de esos saberes en relación con la realidad social de 
los estudiantes, lo cual es interpretado por la investigadora, 
en concordancia con Pilar Peña, como la producción de nuevo 
conocimiento, y de esta manera “así como los procesos sociales 
empiezan a motivar cambios legales y legislativos, lo mismo creo 
que va pasando con el currículum (…) y lo que los y las profes 
vamos también incorporando como problemáticas necesarias de 
discutir en las salas” (Peña-Rincón, 2021, 94m14s).

Luego, la Etnomatemática al participar de procesos 
intersubjetivos de cuestionamiento y construcción de subjetividades, 
en la toma de conciencia y en adaptaciones curriculares particulares, 
genera efectos institucionales al poner en discusión ciertos temas 
que antes se consideraban irrelevantes o quizá inapropiados, que 
terminan generando decisiones legitimadas normativamente por 



350

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

los estados nacionales como lo puede ser la adopción de currículos 
diversos o la conformación de sistemas educativos propios como se 
ha señalado en otros apartes. 

4.Conclusiones

El análisis aquí presentado buscaba identificar la manera 
como la Etnomatemática se articula con los procesos de 
transformación en las políticas de educación indígena en clave 
decolonial. Al respecto se encontró que la Etnomatmemática 
se constituye en una institución de factibilidad que: permite 
fortalecer y desarrollar los principios que han venido guiando 
las transformaciones de las políticas de educación indígena 
en los cinco países latinoamericanos estudiados; en el nivel 
institucional contribuye desde la investigación con el surgimiento 
de los saberes matemáticos culturales en la discusión política, 
así como de los mismos sentidos y propósitos de la educación 
matemática en relación con problemáticas globales como el 
medio ambiente, la paz y el racismo, otorga legitimidad a esos 
saberes y racionalidades anteriormente excluidos y los pone 
en una relación horizontal de diálogo a partir de adaptaciones 
curriculares y en la formación de maestros; participa de procesos 
de subjetivación a partir de la ampliación de la concepción del 
saber matemático y su aprendizaje, de la generación de conciencia 
de la colonialidad epistémica en la educación matemática, 
de posicionamiento político y de adaptaciones curriculares 
pertinentes con los contextos, propósitos y necesidades de los 
pueblos indígenas. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

351

La Etnomatemática, como herramienta teórica, se 
constituye en posibilidad para la articulación y concreción de 
las demandas y apuestas políticas de los pueblos indígenas por 
una descolonización epistémica desde la educación escolarizada. 
Más allá del reconocimiento de la diversidad cultural, se plantea 
una necesaria reconceptualización de lo humano, vinculado a 
un orden natural constituyente de toda la vida en el planeta, que 
reclama otros tipos de relacionamientos que no tengan como 
fundamento una lógica mercantilista, competitiva y eficientista, 
desde una comprensión ampliada de las matemáticas, se sitúa 
al ser humano en una relación entre individuos, comunidad 
y naturaleza que permiten el desarrollo de sus pulsiones 
de sobrevivencia y trascendencia, mediante el “ciclo de 
conocimiento” (Peña-Rincón, 2021).

En este sentido, si bien la educación indígena escolarizada 
continúa operando mayoritariamente dentro de los sistemas 
educativos nacionales creados desde una perspectiva colonialista, 
denunciada de diversas maneras y en diferentes espacios, los 
pueblos indígenas, vienen resignificando los sentidos y propósitos 
educativos desde sus cosmovisiones en las que se reconoce la 
diversidad de saberes con la que se busca la complementariedad 
para lograr un buen vivir.

Como lo señalaba la doctora Martha Villavicencio, quizás el 
cambio más importante es el que se pueda dar en la actitud de las 
personas, la transformación social no se da desde un discurso o 



352

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

una estructura institucional, sino desde la construcción subjetiva 
de experiencias enriquecedoras que permitan cuestionar y 
construir conocimiento (Villavicencio Ubillús, 2021). 

En el nivel de los principios ético-normativos, nos 
propusimos responder a la pregunta ¿Cuáles son las aportaciones 
de la Etnomatemática en el fortalecimiento y desarrollo de 
los principios ético-normativos de diversidad, buen vivir e 
interculturalidad en las políticas de educación indígena?

Respecto al principio de diversidad: La Etnomatemática 
asume la diversidad como principio desde el que se denuncia la 
negación y exclusión del Otro, al tiempo que sostiene la diferencia 
como posicionamiento crítico que posibilita el diálogo. Con lo 
cual contribuye al fortalecimiento de la identidad, a encontrar 
una episteme y un ethos propio.

En ese sentido, la distinción epistémica y cultural que se 
reivindican desde la Etnomatemática es condición necesaria 
para una educación matemática basada en la equidad y el respeto 
por la diferencia y la diversidad sociocultural.

Respecto al principio de interculturalidad: La Etnomatemática 
desarrolla el principio de interculturalidad desde la búsqueda de 
semejanzas y de complementariedades entre los diferentes saberes, 
en procesos de traducción y negociación, y como práctica política 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

353

y epistémica enmarcada en el diálogo, abre la discusión respecto a 
la pertinencia de los saberes matemáticos indígenas dentro de la 
escuela como parte del currículo.

Respecto al principio de Buen vivir: Tanto el buen vivir 
como las matemáticas tienen una estructura lógica que busca 
el desarrollo de las posibilidades para la vida humana. De tal 
manera que la Etnomatemática respecto a este principio, plantea 
que las matemáticas occidentales se enseñen como un modo de 
comprender y transformar el mundo, para formar en la ética, en 
el respeto al sujeto y en el compromiso social. 

En el nivel institucional, nos preguntamos ¿Cómo participa 
la Etnomatemática en la transformación del nivel institucional de 
las políticas de educación indígena? Al respecto encontramos que:

En la esfera material, la Etnomatemática se articula a 
través de la lucha indígena por la transformación social a partir 
de la reivindicación y valoración de unos saberes, prácticas, 
y cosmovisiones, cuestionan el sistema educativo vigente 
planteando desafíos y horizontes de posibilidad. Se vincula en la 
política al incorporar directamente desde su aporte académico 
decolonial, los saberes otros anteriormente no reconocidos en el 
currículum. No solo es una herramienta para el aprendizaje de 
las matemáticas, sino también para develar el trasfondo político 
que tienen las decisiones en educación matemática.



354

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En la esfera de legitimidad, la Etnomatemática ha 
contribuido respecto a la legitimación formal de las propuestas 
de educación indígena, así como a la formulación y actualización 
de las políticas a través de la investigación. 

Por medio de la legitimación de saberes otros, la Etnomtemática 
permite crear nuevas experiencias y, por tanto, transformar las 
subjetividades a través instituciones de factibilidad como los 
programas de formación de profesores, y desde el reconocimiento 
de la diversidad y el ejercicio de la interculturalidad contribuye al 
desarrollo de las políticas educativas transformándolas desde sus 
propios contenidos, en las que la evaluación se presenta como un 
obstáculo cuando no hay una adecuada articulación interinstitucional. 

En la esfera de factibilidad, la Etnomatemática se 
constituye como institución de factibilidad que hace posible 
la implementación de la interculturalidad en la educación 
matemática. Ha llegado a incidir en las políticas públicas 
mediante la institucionalización de saberes y prácticas, pero 
también cambiando la mirada sobre la educación matemática 
y el reconocimiento de otros saberes y racionalidades. Como 
institución, es ambigua (Dussel, 2009), a pesar de venir 
posicionándose cada vez más como herramienta decolonial, aún 
se mantiene el riesgo del neocolonialismo, de convertirse en una 
disciplina más a ser estudiada. 

Al cuestionar la jerarquía de los saberes, la disciplinarización 
de los mismos, y la selección de contenidos curriculares, la 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

355

Etnomatemática desafía la hegemonía de las matemáticas cómo 
únicas y universales, pero además como la asignatura más 
importante del currículo, y lleva a plantear la calidad educativa 
en relación con la pertinencia con el proyecto político de los 
pueblos y nacionalidades indígenas; en tal sentido, los principios 
de diversidad, buen vivir e intreculturalidad, se constituyen en 
criterios de calidad que permiten identificar la pertinencia de la 
educación matemática en relación con un proyecto decolonial. 

En el nivel de la praxis, el análisis se orientó por las 
preguntas: ¿De qué manera las relaciones intersubjetivas e 
interculturales de la educación matemática inciden en el nivel 
institucional de la política educativa indígena? y ¿cuál es el papel 
de la Etnomatemática allí?

La Etnomatemática, al participar de procesos intersubjetivos 
de cuestionamiento y construcción de subjetividades, en la toma 
de conciencia y en adaptaciones curriculares particulares, genera 
efectos institucionales al poner en discusión ciertos temas que 
antes se consideraban irrelevantes o quizás inapropiados y que 
terminan generando decisiones legitimadas normativamente por 
los estados nacionales como lo puede ser la adopción de currículos 
diversos o la conformación de sistemas educativos propios.

La Etnomatemática establece relaciones entre el nivel de 
los principios y el de la praxis, al crear experiencias que inciden 
en las subjetividades formando un cierto tipo de persona a 
través del saber matemático en un diálogo abierto y crítico con 



356

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

la diversidad cultural, en el que el conocimiento matemático se 
produce simultáneamente con el sujeto cognoscente, por lo que 
no se trata de formar matemáticos, sino personas que se forman 
a través de las matemáticas.

A través de la Etnomatemática, el profesor encuentra un 
medio para posicionarse políticamente frente a la discriminación 
y la injusticia sin que eso implique que se garantiza la equidad y el 
respeto, aunque si abre posibilidades para trasgredir o trascender 
el sistema vigente, puesto que la conciencia crítica del profesor 
se torna en una de sus responsabilidades.

En concordancia con los procesos de subjetivación, 
la concienciación y el posicionamiento político desde la 
Etnomatemática, los profesores realizan adaptaciones curriculares 
en la que los contenidos son seleccionados en relación con 
la pertinencia a los proyectos políticos de las comunidades, se 
vinculan los saberes culturales, se hacen esfuerzos por preservar 
y fortalecer las lenguas, se flexibilizan tiempos y espacios y, se 
producen nuevos conocimientos.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

357

REFERENCIAS

Andrade de Oliveira, L. A. (2016). A formação de professores indígenas 
nas universidades no âmbito do PROLIND/MEC (2005-2010). 
Cadernos Do GEA, 10, 9–13.

Andrade de Oliveira, L. A. (2021). Estado de desarrollo de la Política 
Educativa Indígena en Brasil [Conferencia]. Cátedra Internacional 
de Política Pública de Educación Indigena y Etnomatemática. https://
www.youtube.com/watch?v=hgDkh8f_Z5Eyt=2841syab_chan-
nel=RedInternacionaldeEtnomatemáticaRedINET

Auccahuallpa, R. (2021). Políticas de EIB en Ecuador: la Etnomatemá-
tica en Instituciones Interculturales [Conferencia]. Cátedra Inter-
nacional de Política Pública de Educación Indigena y Etnomatemática. 
https://www.youtube.com/watch?v=sUpilbudMoMyt=1190syab_
channel=RedInternacionaldeEtnomatemáticaRedINET

Bermejo-Paredes, S. (2021). Procesos de educación intercultural y auto-
segregación [conferencia]. Cátedra Internacional de Política Pública 
de Educación Indigena y Etnomatemática. https://www.youtube.
com/watch?v=g_4gCLFLbC0yt=13syab_channel=RedInternacio-
naldeEtnomatemáticaRedINET

Bermejo-Paredes, S., Maquera Maquera, Y. A., y Bermejo Gonzáles, 
L. Y. (2020). Procesos de educación intercultural y autosegre-
gación indígena en los aimaras de Puno, Perú. Revista Historia 
de La Educación Latinoamericana, 23(34), 19–43. https://doi.
org/10.19053/01227238.10101

Blanco-Álvarez, H., y Molano-Franco, E. (2021). La formación de profe-
sores de matemáticas desde la Etnomatemática: una mirada de-
colonial. Revista de Educação Matemática, 18, 1–18. https://doi.org/
doi.org/10.37001/remat25269062v18id604

Bonilla Tumialán, M. del C., Rosa, M., Auccahuallpa, R., Reyes Escobar, 
M. E., y Martínez Padrón, O. J. (2018). Un estudio de la educación 
matemática, intercultural y bilingüe en sudamérica: una perspec-
tiva Etnomatemática. Paper Knowledge . Toward a Media History of 
Documents, 12(1), 1–27.

Charry Gutiérrez, O. G., Tamayo-Osorio, C., y Jaramillo, D. (2020). “In-
disciplina” en Chocó: una problematización de las prácticas dis-
ciplinarias en tiempos de pandemia. Revista Latinoamericana de 
Etnomatemática Perspectivas Socioculturales de La Educación Mate-
mática, 13(1), 125–149. https://doi.org/10.22267/relatem.20131.45

D’Ambrosio, U. (1985). Ethnomathematics and its place in the history of 
mathematics. For the Learning of Mathematics, 5(1), 44–48. https://
doi.org/10.2307/40247876



358

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

D’Ambrosio, U. (2007). Conocimiento y valores humanos. Visión Docente 
Con-Ciencia, 35, 6–18.

D’Ambrosio, U. (2013). Etnomatemáticas. Entre las tradiciones y la moder-
nidad (2da ed.). Ediciones Díaz de Santos.

D’Ambrosio, U. (2020). Sobre las propuestas curriculares STEM 
y STEAM y el Programa de Etnomatemática Ubiratan. Re-
vista Paradigma, 41, 151–167. https://eds-p-ebscohost-com.
ez.unisabana.edu.co/eds/pdfviewer/pdfviewer?vid=12ysid=-
22feab55-63e1-4afe-b364-a9a81b0edc37%40redis

Dirección de Educación Intercultural Bilingüe. (2018). Memoria del Se-
minario Latinoamericano: Educación matemática y Etnomatemática 
en contextos de diversidad cultural y lingüística (M. R. Villavicencio 
Ubillús, A. Parra-Sánchez, y M. E. Gavarrete (Eds.).  Ediciones e 
impresiones San Pedro S.A.C.

Dussel, E. (2006). 20 tesis de política. Siglo XXI.

Dussel, E. (2009). Política de la liberación. Volumen II: La arquitectónica. 
Editorial Trotta, S. A.

García Bravo, W. (2021). Reconocimiento Indígena y Educación Pública 
en Colombia [conferencia]. Cátedra Internacional de Política Públi-
ca de Educación Indigena y Etnomatemática. https://www.youtube.
com/watch?v=Q9EJZsZvDTAyt=1s

Hernández Carrera, R. M. (2014). La investigación cualitativa a través de 
entrevistas: su análisis mediante la teoría fundamentada. Cuestio-
nes Pedagógicas, 23, 187–210.

Higuita, C., y Jaramillo, D. (2014). La movilización de objetos culturales 
desde las memorias de la práctica de la construcción del purradé: 
Elementos para otras discusión en educación (matemática) indíge-
na. Revista Latinoamericana de Etnomatemática, 7(3), 8–32.

ICFES (2018). Informe nacional de resultados para Colombia – PISA 2018. 
Instituto Colombiano para la Evaluación de la Educación - Icfes.

Jaramillo, D. (2011). La educación matemática en una perspectiva socio-
cultural: tensiones, utopías, futuros posibles. Revista Educación y 
Pedagogía, 23(59), 13–36.

Jaramillo, D. (2021). Etnomatemática y Transformación Social en Co-
lombia [Conferencia]. Cátedra Internacional de Política Pública de 
Educación Indigena y Etnomatemática. https://www.youtube.com/
watch?v=R3y4YjeK0vUyt=1938syab_channel=RedInternacional-
deEtnomatemáticaRedINET

Kingdon, J. W. (1995). Agendas, alternatives, and public policies. Longman 
(Ed.); Second Edi). Harper Collins.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

359

Mendes de Oliveira, M. A. (2021). Etnomatemática e Transformação 
Social no Brasil: Caminhos Percorridos por uma Educação Escolar 
Indígena Diferenciada, Intercultural e Bilíngue. Cátedra Internacio-
nal de Política Pública de Educación Indigena y Etnomatemática. ht-
tps://www.youtube.com/watch?v=jk0q6Iw34F4yt=443syab_chan-
nel=RedInternacionaldeEtnomatemáticaRedINET

Mendes De Oliveira, M. A., y Rodrigues Mendes, J. (2018). Formação de 
professores Guarani e Kaiowá : interculturalidade e decolonialida-
de no ensino de matemática. Zetetiké, 26(1), 167–184. https://doi.
org/https://doi.org/ 10.20396/zet.v26i1.8650893

Molano-Franco, E., y Blanco-Álvarez, H. (2023). Herramienta analítica 
decolonial para el estudio de las políticas de educación indígena y 
matemática. Estudios Políticos, 66, 152–175. https://doi.org/https:// 
doi.org/10.17533/udea.espo.n66a07

Pais, A. (2013). An ideology critique of the use-value of mathema-
tics. Educational Studies in Mathematics, 84(1), 15–34. https://doi.
org/10.1007/s10649-013-9484-4

Peña-Rincón, P. A. (2018). Matemáticas interculturales para la equidad. 
Experiencia de cálculo aritmético con la yupana. Uno Revista de 
Dicáctica de Las Matemáticas, 82, 31–38. https://redined.mecd.gob.
es/xmlui/handle/11162/189149

Peña-Rincón, P. A. (2021). Etnomatemática para la transformación so-
cial en Chile [Conferencia]. Cátedra Internacional de Política Pública 
de Educación Indigena y Etnomatemática. https://www.youtube.
com/watch?v=sIqDS_OcBAwyt=3syab_channel=RedInternacio-
naldeEtnomatemáticaRedINET

Reimers, F. M., y McGinn, N. (2017). Diálogo Informado: el uso de la inves-
tigación para conformar la política educativa. Editorial Createspace.

Rodríguez Cruz, M. (2017). Interculturalidad, plurinacionalidad y su-
mak kawsay en Ecuador: La construcción de un nuevo modelo de 
Estado a través de la educación intercultural bilingüe: Discurso y 
realidad. Perfiles Educativos, 39(157), 70–86.

Rodríguez Cruz, M. (2018). Construir la interculturalidad. Políticas edu-
cativas, diversidad cultural y desigualdad en el Ecuador. Íconos - 
Revista de Ciencias Sociales, 60, 217–236. https://doi.org/10.17141/
iconos.60.2018.2922

Rodríguez Cruz, M. (2021, June 15). Políticas Públicas Educativas y Co-
lonialidad del Saber en el Ecuador del Correísmo [Conferencia]. 
Cátedra Internacional de Política Pública de Educación Indigena y 
Etnomatemática. https://www.youtube.com/watch?v=AzuceZzgi-
voyt=10syab_channel=RedInternacionaldeEtnomatemáticaRedI-
NET



360

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Rosa, M., Auccahuallpa, R., Preto, F. D. O., y Educacional, C. (2018). La 
Dimensión Matemática en Educación Intercultural Bilingüe: Edu-
cación Matemática y Diversidad. Acta Latinoamericana de Matemá-
tica Educativa, 31(2), 1233–1240.

Strauss, A., y Corbin, J. (2002). Bases de la investigación cualita-
tiva . Técnicas y procedimientos para desarrollar la teoría 
fundamentada (Segunda ed). Editorial Universidad de Antioquia.

Valero, P. (2017). El deseo de acceso y equidad en la educación mate-
mática. Revista Colombiana de Educación, 73, 99–128. https://doi.
org/10.17227/01203916.73rce97.126

Valero, P., y Skovsmose, O. (2012). Educación matemática crítica: Una vi-
sión sociopolítica del aprendizaje y la enseñanza de las matemáticas. 
Ediciones Uniandes.

Villavicencio Ubillús, M. R. (Ed.). (2015). Memoria del Seminario Inter-
nacional: Educación matemática en contextos de diversidad cultural y 
lingüística. Serie Matemáticas en EIB N.°2. Lima,Perú.

Villavicencio Ubillús, M. R. (2021). Políticas Públicas, Educación 
de los Pueblos Originarios y Etnomatemática: Perú [Confe-
rencia]. Cátedra Internacional de Política Pública de Educación 
Indigena y Etnomatemática. https://www.youtube.com/watch?-
v=3Jo41NX4xoEyt=888syab_channel=RedInternacionaldeEtno-
matemáticaRedINET

Williamson Castro, G., y Flores Silva, F. (2015). Estado del arte de 
la Educación Intercultural Bilignüe en Chile, 1990 - 2013 . Edi-
ciones Universidad de La Frontera. https://hdl.handle.
net/20.500.12365/2015

Williamson, G. (2012). Institucionalización de la educación intercultu-
ral bilingüe en Chile. Perfiles Educativos, 34(138), 126–147.

Williamson, G. (2021). Políticas Públicas de Educación Intercultural 
Bilingüe (EIB) en Chile [Conferencia]. Cátedra Internacional de 
Política Pública de Educación Indigena y Etnomatemática. https://
www.youtube.com/watch?v=EW2YG0YTLmwyt=2507syab_chan-
nel=RedInternacionaldeEtnomatemáticaRedINET



361

El Sistema Educativo Indígena Propio en Colombia: 

Un movimiento de lucha por la descolonización del pensamiento

PARTE 3

Esta sección se centra en la particularidad del Sistema 
Educativo Indígena Propio (SEIP) como política educativa 
en Colombia, analizando su desarrollo como respuesta a las 
deficiencias del sistema educativo nacional. ​ Se examina la 
lucha de los pueblos indígenas por una educación que respete su 
autonomía, identidad y cosmovisión, enmarcada en sus planes 
de vida. ​ Además, se reflexiona sobre los retos para consolidar el 
SEIP como política pública integral que garantice la pervivencia 
cultural y lingüística, mientras se construyen modelos educativos 
basados en la interculturalidad y el buen vivir.



362

María Elena Tobar Gutiérrez

				    Universidad de La Sabana, Chía, Colombia

CAPÍTULO 10

VACÍOS Y AUSENCIAS QUE DAN ORIGEN AL SISTEMA EDUCATIVO 
INDÍGENA PROPIO (SEIP) EN COLOMBIA



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

363

Resumen

La educación de los pueblos indígenas en Colombia, país 
pluriétnico y multicultural por la actual Constitución Política, aún no 
obedece a los requerimientos de diversidad, autonomía, identidad y 
demás necesidades de quienes como agrupaciones humanas guardianes 
de los valores directos de los ancestros de América, han sobrevivido a 
pesar de las adversidades durante más de cinco centurias, buscando 
ser ellos y no otros, como pretenden el modernismo, la globalización y 
la conveniencia de que estos pueblos desaparezcan. 

El capítulo busca acercarse a los orígenes y continuos desaciertos 
que en materia educativa el Estado ha venido implementando para 
ellos y que dan lugar a la comprensión de que un Sistema Educativo 
Indígena Propio (SEIP), afincado no en la imposición de contenidos y 
planes de estudio generalizados para toda la nación, sino en los Planes 
de Vida de los Pueblos Indígenas, aplicado desde las lenguas nativas 
que aún existen, con contenidos propios e impartido por agentes 
pedagógicos, políticos y comunitarios idóneos de los mismos pueblos, 
sea una alternativa más viable para responder como Política Educativa 
estable a la pervivencia de la población indígena de nuestro país.

Palabras clave: Diversidad, Autonomía, Identidad, Pervivencia, 
SEIP. 



364

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Introducción

En Colombia existen 115 pueblos indígenas, que representan 
el 4,43% de la población nacional y son hablantes de 65 lenguas 
nativas, formando parte de la diversidad lingüística y cultural 
del país. En su mayoría adelantan con decisión diversos procesos 
educativos propios, cercanos al planteamiento del Sistema 
Educativo Indígena Propio.

En ese ejercicio que se remonta a los albores de Colombia 
como país independiente de la dominación española, que por 
327 años desde el descubrimiento aniquiló su cultura, se apoderó 
de sus territorios y exterminó gran parte de su población, la 
conformación de la República de Colombia, no mejoró mucho las 
condiciones pues se intentó “civilizarlos” y para ello el Gobierno 
asignó a las misiones de la Iglesia Católica dicha tarea que no 
hizo otra cosa que negar las lenguas, las cosmovisiones y las 
tradiciones de los pueblos que aún subsistían.

Es en la segunda mitad del siglo XX que los pueblos indígenas 
deciden agruparse y reconocerse como conglomerados sociales 
con características comunes en medio de la diversidad y tras la 
declaración de la Constitución de 1991 logran ser reconocidos 
como seres humanos, ciudadanos y sujetos personales y colectivos 
de derechos.

En los últimos 14 años se ha dado una intensa negociación 
que aún no ha dado los resultados esperados entre el Estado y 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

365

las organizaciones indígenas en pro de una Política Pública 
que permita asumir funciones y competencias del SEIP en sus 
territorios, y posibilite a los pueblos indígenas, la administración 
autónoma de una educación acorde con los principios, 
cosmovisión, contenidos y metodologías propias de sus culturas, 
para el rescate, fortalecimiento y pervivencia de sus valores y de 
la protección de la Madre Tierra.

En este escrito presentaré aproximaciones a los Antecedentes 
de la educación para los pueblos indígenas en Colombia; a los 
Vacíos y Ausencias que dan origen al SEIP; al SEIP en el marco de 
los Planes de Vida; a los Currículos para una Educación Indígena 
Propia y a la urgencia del “SEIP” como Política Pública Educativa 
para los pueblos indígenas.

1.Antecedentes de la Educación para los Pueblos 
Indígenas en Colombia

Es relevante recordar que, para los pueblos indígenas de 
Colombia, el derecho a la educación ha sido pieza fundamental 
en sus procesos reivindicatorios que iniciaron en el país hace 
cincuenta años en organizaciones como: Consejo Regional 
Indígena del Cauca (CRIC) y Confederación Indígena Tairona 
(CIT) en la Sierra Nevada de Santa Marta. Mediante procesos 
de lucha, y en algunos casos de confrontación, lograron la 
expedición del Decreto 1142 (MEN, 1978), el cual estableció: a) que 
los procesos educativos aprobados deberían estar de acuerdo con 
las características culturales y necesidades de cada etnia; b) la 



366

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

participación de las comunidades en el diseño de sus programas 
educativos; c) la alfabetización en la lengua materna y, d) la 
definición de criterios para la selección de maestros indígenas. 
Esa norma representó un despertar para los pueblos indígenas y 
un importante avance para su educación.

En febrero de 1982 se dio origen a la Organización Nacional 
Indígena de Colombia (ONIC) y se definieron los principios de 
Unidad, Cultura, Tierra y Autonomía. Con ello demostraron a la 
comunidad nacional e internacional que en Colombia sí existen 
los pueblos indígenas, y la ONIC desde ese momento se integró con 
todas las organizaciones existentes en el ámbito internacional. 

Se retoman las banderas de Manuel Quintín Lame, acerca 
de la reivindicación de los derechos territoriales en sus distintas 
categorías de reconocimiento: a) como territorios reconocidos por 
cédulas reales, b) con títulos coloniales, c) a través de Resguardos 
y Cabildos y d) a partir de la Constitución de 1991 como Entidades 
Territoriales Indígenas (ETI) que aún continúan usurpadas por 
políticos y terratenientes que se han tomado estos territorios. 

En 1984 la CIT logra la expedición de la Resolución 3454, 
mediante la cual se reguló una Comisión conformada por las 
autoridades indígenas y por representantes del departamento del 
Cesar y del Ministerio de Educación Nacional para administrar 
la educación indígena en la Sierra Nevada. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

367

Con la promulgación de la Constitución Política de 1991, 
en Colombia se pasó de señalar a los indígenas como "salvajes" 
y "menores de edad", a reconocer al país como pluriétnico y 
multicultural y, por ello, declaró la oficialidad de las lenguas 
nativas en sus territorios; reconoció el derecho que les asiste a 
los grupos étnicos con tradiciones lingüísticas propias, a una 
educación bilingüe; facilitó los mecanismos institucionales para la 
participación de las comunidades en la dirección y administración 
de su educación y estableció el derecho que tienen a una formación 
que respete y desarrolle su identidad cultural. 

También integra otros derechos en relación con: a) las 
tierras de resguardo como inalienables, imprescriptibles e 
inembargables; b) el principio de la igualdad con dignidad de 
todas las culturas existentes en el país; c) la calidad de entidad 
territorial a los territorios indígenas como entidades territoriales, 
con autonomía para la gestión de sus intereses dentro de los 
límites de la Constitución y la ley, en virtud de la cual pueden 
gobernarse por autoridades propias, ejercer las competencias 
que les correspondan, administrar los recursos y establecer los 
tributos necesarios para el cumplimiento de sus funciones y 
participar en las rentas nacionales; d) la jurisdicción especial 
indígena y, e) las formas solidarias y asociativas en el manejo 
de la propiedad, así como la particularidad de sus formas de 
gobierno según sus usos y costumbres y la autonomía en la toma 
de decisiones para la explotación de los recursos naturales en los 
territorios indígenas.



368

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Con la Ley General de Educación en 1994, "Colombia 
empezó a dar los primeros pasos hacia el reconocimiento 
del mandato constitucional de la educación para los grupos 
étnicos -incluidos los pueblos indígenas- a la que denominó 
Etnoeducación, adoptando una suerte de "indigenización" de 
la educación occidental con una precaria participación de los 
pueblos indígenas y de los demás grupos étnicos en las decisiones 
educativas." (Tobar, 2020, p. 141). 

Los progresos en esa materia no se han dado con el ritmo 
esperado, evidenciando por un lado, grandes vacíos y dificultades 
para enfrentar ese reto, tanto para el Estado como para los mismos 
pueblos indígenas, y por el otro, la ausencia de mecanismos que 
permitan una participación real y viable de los pueblos indígenas 
y de los demás grupos étnicos en las decisiones educativas.

En 1996 el movimiento indígena atravesaba por un 
momento difícil; asesinaban líderes en los territorios, la tierra 
seguía siendo punto de desencuentro con el gobierno nacional, los 
pueblos se veían abocados a realizar acciones de hecho después 
de cinco años de diálogos infructuosos, por desconocimiento de 
los acuerdos constitucionales. En ese año, 50 pueblos indígenas 
del país decidieron realizar una toma pacífica del Secretariado 
Permanente del Episcopado de Colombia (SPEC) que duró 33 
días, con el propósito de dar a conocer la situación de vulneración 
de sus derechos y, de paso, encontrar respaldo en la Iglesia. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

369

Hubo una oleada de movilizaciones en todo el país, hasta 
conseguir que fueran escuchados; como resultado de intensas 
negociaciones, el 8 de agosto el gobierno nacional expide el 
Decreto 1396 que crea la Comisión de Derechos Humanos 
de los Pueblos Indígenas, y el Decreto 1397, mediante el cual 
crea la Comisión Nacional de Territorios Indígenas y la Mesa 
Permanente de Concertación con los pueblos y organizaciones 
indígenas, como instancia de concertación y negociación de 
políticas públicas y sus comisiones temáticas para los derechos 
humanos, el territorio y la educación para los pueblos indígenas.

Luego de 11 años, en el 2007, mediante el Decreto 2406 
(MEN, 2007), finalmente el gobierno cumplió con el artículo 
13 del Decreto 1397 de 1996, al crear la Comisión Nacional 
de Trabajo y Concertación de la Educación para los Pueblos 
Indígenas (CONTCEPI). 

La Ley 1381 de 2010 o Ley de Lenguas Nativas, surge por 
iniciativa del programa de protección a la diversidad lingüística de 
Colombia del Ministerio de Cultura, con el propósito de favorecer los 
derechos de los hablantes de las lenguas nativas. Dicha Ley expresa 
en el Artículo 8 que las relaciones entre los pueblos indígenas y la 
administración pública, incluidos los asuntos educativos, deberán 
ser en la lengua correspondiente para su debida información. En 
el mismo año, el movimiento indígena logró la expedición del 
Decreto 2500, por el cual se reglamenta de manera transitoria la 
contratación de la administración de la atención educativa, por 
parte de las entidades territoriales certificadas.



370

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

El más reciente logro normativo, luego de un intenso 
proceso de concertación entre pueblos indígenas y entidades del 
gobierno del nivel nacional, es la expedición del Decreto 1953 
(Ministerio del Interior, 2014) por el cual se crea un régimen 
especial con el fin de poner en funcionamiento los Territorios 
Indígenas, respecto de la administración de los sistemas propios 
de los pueblos indígenas, hasta que el Congreso expida la ley de 
que trata el artículo 329 de la Constitución Política.

En las dos últimas décadas, los pueblos indígenas han 
sostenido un proceso de concertación con el Gobierno Nacional 
para el reconocimiento pleno de los derechos establecidos en la 
Constitución, entre ellos el del ejercicio de su autonomía educativa. 
En ese sentido, los pueblos indígenas han enfocado sus esfuerzos 
en la reivindicación del derecho a una educación propia que 
respete su cosmovisión, su identidad, su cultura, sus costumbres 
y sus lenguas nativas, situación que ha llevado al Estado y a 
las Organizaciones de la Mesa Permanente de Concertación 
(MPC) a asumir un proceso de formulación compartida del 
Sistema Educativo Indígena Propio (SEIP), como política pública 
educativa para los pueblos indígenas en Colombia, el cual deberá 
implementarse en el marco del ejercicio de los derechos de los 
pueblos indígenas. 

Política pública integral para los pueblos indígenas que 
debería operar en cuatro dimensiones de derechos que los 
mismos pueblos indígenas han identificado como sus principios: 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

371

Unidad, Tierra, Cultura y Autonomía. Sin embargo, en la realidad 
colombiana las políticas públicas para los pueblos indígenas, van 
en una dirección distinta a las necesidades de dichas poblaciones. 

Apoyo la mirada de derechos humanos en la postura de 
Santos (2012) ilustrando el hacia dónde y el deber ser del concepto 
de Derecho para los pueblos, cuando dice: 

Derecho a organizar y participar en la creación de los derechos. 
[...] Sin denunciar esta supresión abisal resultará imposible 
organizar todas las solidaridades necesarias contra todos los 
colonialismos existentes. Es sobre este derecho original, que 
los pueblos indígenas están fundamentando sus luchas para 
ganar el derecho a seguir sus propios derechos (p. 185). 

La educación y la pedagogía propuestas por los pueblos 
indígenas, hacen parte de procesos de construcción y 
de reivindicación del derecho a la educación; las luchas 
reivindicativas de los pueblos indígenas en Colombia han avanzado 
hasta el día de hoy, cuando plantean un Sistema Educativo 
Indígena Propio-SEIP, que les permita la administración de la 
educación indígena, propia, bilingüe e intercultural, en todos sus 
niveles y procesos, el SEIP es descrito en su complejidad por el 
CRIC (2006) así: 

(…) en el sentido de red que articula procesos, interrelaciona 
dinámicas, espacios, tiempos, experiencias, niveles 
educativos, modalidades, en función del perfil de sociedad 



372

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

y proyecto de vida individual y colectivo que buscamos. 
Supone la construcción colectiva a partir del territorio 
como fuente de vida, donde todos los aspectos se relacionan 
y manejan de manera integral (p. 7). 

El requerimiento que se le hace al Estado por parte de 
las organizaciones indígenas es la construcción de un marco 
de autonomía para que los pueblos indígenas puedan crear 
sus políticas propias desde un Nuevo Paradigma, en el que no 
pierdan su identidad cultural, en el que ejerzan su autonomía 
con el respaldo del marco jurídico.

2.Vacíos y Ausencias que dan origen al SEIP

Retomando los planteamientos de Santos (2009) la 
reinvención del conocimiento y la emancipación social, los 
“vacíos” y las “ausencias” del Sistema Educativo Nacional se 
constituyen en las “emergencias” del SEIP.

La identificación de los vacíos que dan origen al SEIP 
permite comprender mejor el rumbo de las concertaciones, en 
la realización del derecho a la educación propia de las personas 
y colectivos pertenecientes a pueblos indígenas, en perspectiva 
de encontrar soluciones estables y duraderas en el marco de los 
planes de vida.

La identificación de los vacíos que dan origen al SEIP 
permitirá comprender mejor las razones por las que urge 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

373

de manera inaplazable atender la expresa necesidad de una 
educación para los pueblos y desde los pueblos.

Santos (2009) distingue cinco lógicas o modos de producción 
de “no existencia” equivalentes al resultado de la existencia y 
actuar bajo determinadas lógicas y monoculturas. En este aparte 
realicé un ejercicio de relación entre: lo teórico del autor, lo que 
produce cada uno de los planteamientos y la posición manifiesta 
desde los propósitos del SEIP.

•	 La monocultura del saber y del rigor del saber, en la que 
la ciencia moderna y la cultura occidental se consideran 
criterios únicos de verdad (produce el ignorante). La 
producción e imposición de conocimiento desde una 
cultura mayoritaria, fabrica ignorancia respecto de la 
existencia de la diversidad indígena. La exigencia que 
hacen los pueblos indígenas en la vía de la autonomía 
educativa, plantea al sistema educativo nacional, la 
posibilidad de solucionar problemas, reconocer saberes 
y superar la ignorancia de conocimientos ancestrales, 
muchos de los cuales requieren ser transmitidos en 
lenguas nativas.

•	 La monocultura del tiempo lineal que se caracteriza 
por la idea de que la historia tiene dirección y sentido 
únicos, es decir en una única dirección y velocidad 
(produce lo rezagado, lo fuera de moda, lo residual). Los 
países desarrollados han sometido históricamente a los 



374

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

países en vía de desarrollo y mientras los desarrollados 
buscan la acumulación de capital sin interesarse 
por el bienestar de vida para todos sus habitantes, la 
implementación del SEIP como política pública, busca 
con toda claridad el respeto, la armonía y la dedicación 
al rescate, conservación y permanente producción de 
saberes en la aceptación de los ritmos y los tiempos de 
los seres vivos, para hacer realidad un proyecto de vida 
en armonía, y bienestar para todos los pueblos indígenas.

•	 La lógica de la clasificación social, a través de la cual 
se hace la distribución de la población por medio de 
categorías que naturalizan jerarquías e identidades 
como blanco, negro, indio, etc. (produce los inferiores). 
Es una lógica de estratificación social, de discriminación 
y exclusión. El SEIP no descalifica el sistema educativo 
de la nación, tampoco acepta que se les considere a los 
indígenas como incompetentes, solo acude a la igualdad 
de derechos ciudadanos para que se les brinde la 
oportunidad de ser autónomos en la administración del 
servicio educativo requerido.

•	 La lógica de la escala dominante, desde la cual solo 
existe lo universal y lo global (produce lo local). La 
grandeza externa es un espejismo del imperialismo 
reinante que busca erigir al más destacado. Mirada 
excluyente por naturaleza, pues envuelve a todos en una 
búsqueda violenta por obtener ese preciado puesto. El 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

375

SEIP, en su estructura y proyección nacional, rescata 
lo local y apartado de la lógica dominante, dimensiona 
una política pública educativa para el desarrollo del 
conocimiento desde la diversidad, en todos y cada uno 
de los pueblos indígenas de Colombia.

•	 La lógica productivista que se asienta en los criterios 
de la producción capitalista (produce la inexistencia 
del improductivo). Todo enfoque desde la acumulación 
produce avaricia en la cultura, deteriorando cualquier 
clase de relación humana (el capital se debe alcanzar 
cueste lo que cueste). Para el enfoque del SEIP, la apuesta 
de riqueza no está en lo material ni en el mercado, está en 
el relacionamiento con la naturaleza que no produce para 
enriquecerse ni para acumular y en el pensamiento que 
produce armonía, obteniendo así un buen vivir para todos.

Se puede considerar esto como ausencias irreparables en la 
vida de los pueblos, dada la afectación a la población en general y 
en especial cuando se trata de autoridades educativas, o políticas 
que los guían, orientan y representan, sin dejar de mencionar, 
la terrible afectación a niños y jóvenes o establecimientos 
educativos. Lo anterior queda expresado de manera sintética en 
la Tabla 10.1.



376

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Tabla 10.1- Vacíos y ausencias que dan origen al SEIP

VACÍOS (institucionales)
Inexistencia de un procedimiento 
necesario Institucional

AUSENCIAS (poblacionales)
Necesidades insatisfechas en la
 población

El desconocimiento de los derechos 
de los pueblos indígenas, como 
sujetos colectivos e individuales de 
derecho.

Culturalmente no hay reconocimien-
to de su presencia como ciudadanos 
diversos ni como sujetos de derechos 
ni como autoridades políticas, espiri-
tuales y ambientales.

El incumplimiento a los acuerdos 
por parte del Estado.

Se les niega su identidad cultural 
como poseedores de sabiduría, ges-
tores de una resistencia que privilegia 
lo colectivo a lo individual.

La ausencia en la estructura del 
Ministerio de Educación Nacional, 
de una unidad visible (área, depen-
dencia, instancia o programa), que 
facilite el acercamiento a las visio-
nes de los pueblos.

Se les impide el desarrollo de su au-
tonomía en campos como el adminis-
trativo, de gobierno y educativo.

Abandono estatal en los territorios 
indígenas ante presencia de actores 
armados que afectan la armonía y 
la vida.

El irrespeto a la vida, la armonía y la 
convivencia en paz en sus territorios 
a través del ultraje, despojo, desalo-
jo, amenazas y asesinatos a líderes 
sociales.

La discriminación, y la exclusión a 
través de figuras jurídicas o cam-
bios de gobierno y la prolongación 
exagerada en el tiempo de las con-
certaciones.

Racismo epistemológico que no reco-
noce los saberes de los pueblos indíge-
nas como conocimientos válidos para 
la academia por no estar encasillados 
en la teoría general.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

377

En este punto, los planteamientos realizados por Santos 
indican que a pesar de estar viviendo momentos modernos de 
“inclusión” en todo orden del mundo “civilizado”, no solo en las 
colonias aún existentes (del otro lado de la línea abismal), sino 
en las metrópolis mismas, se siguen dando radicales situaciones 
de rechazo, discriminación, xenofobia y maltrato en general por 
motivos de raza, estrato económico, género, confesión religiosa, 
pertenencia política y otras; en fin: se institucionaliza la división 
cultural entre los que sí pueden aspirar a condiciones de bienestar, 
y los que no. 

De otra parte, Santos (2009) critica el modelo de 
racionalidad occidental que denomina la “razón indolente” 
(aludiendo a Leibniz) y propone una “razón cosmopolita” a través 
de tres procedimientos en los que aprovecho para encontrar la 
alternativa de acción por parte de los pueblos indígenas:

I. La sociología de las ausencias (transformar objetos 
imposibles en posibles y con base en ellos transformar las 
ausencias en presencias) escenario propicio para hacer 
presente la autonomía de todos y cada uno de los pueblos 
propuesta por el SEIP.

II. La sociología de las emergencias (la investigación de las 
alternativas que caben en el horizonte de las posibilidades 
concretas, que denomina los "todavía-no") poner en 
funcionamiento los territorios indígenas, reconociendo la 
capacidad administrativa, política y pedagógica.



378

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

III. Un trabajo de traducción (poner en diálogo las 
experiencias del mundo [tanto las disponibles como las 
posibles] reveladas por la sociología de las ausencias y las 
emergencias, que denominó “diálogo intercultural”). Más 
allá de un ejercicio de traducción de diversidad lingüística 
y cultural, se trata de entender las lógicas de pensamiento 
que subyacen en la interacción o relacionamiento entre los 
pueblos indígenas y el Estado en la concertación del SEIP.

3.El SEIP en los planes de vida

En relación con el SEIP, el Decreto 1953 de 2014 en su 
Artículo 15 dice: “Los planes de vida o sus equivalentes son el 
principio rector de los procesos de planeación y administración 
de las competencias y funciones públicas de que trata el presente 
Decreto” (Ministerio del Interior, 2014).

Los planes de vida o planes propios posibilitan realizar análisis 
y obtener panoramas integrales y procesuales, de la realidad como 
pueblos diferenciados; esta integralidad incluye componentes 
territoriales, culturales, sociales, productivos, ambientales, 
educativos, de gobierno y autoridad que tejen los sueños colectivos 
del buen vivir, de los pueblos indígenas de Colombia.

Los pueblos indígenas han evidenciado desde sus 
estructuras sociales los planes de vida también llamados planes 
propios o comunitarios, que corresponden a la manera particular 
y específica en que han analizado y comprendido la interacción 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

379

entre la vida comunitaria, el territorio y la Madre Naturaleza; 
ellos son expresión de la vida y sus dinámicas sociales y de la 
particularidad de sus procesos comunitarios y organizativos.

Son diversos, tanto en su construcción como en su 
planteamiento y proyección vital; en la actualidad se encuentran 
planes de vida de un pueblo indígena en particular, o de un 
grupo de pueblos que comparten un territorio, o de una o varias 
asociaciones de autoridades tradicionales indígenas, como 
sucede muy comúnmente en la Amazonía y la Orinoquía; también 
existen planes de vida por resguardos indígenas. 

En otro sentido, hay planes de vida que se asimilan a un plan 
de desarrollo, entonces se reducen a preocupaciones meramente 
económicas y de acceso a recursos, en tanto que, otros se 
sustentan en la cosmovisión propia y las expresiones culturales 
como una forma de evidenciar y potenciar las particularidades 
del pueblo o pueblos que lo plantean, por ejemplo, la Asociación 
de Autoridades Wounaan del Pacífico.

Hay planes de vida, que se diseñan como instrumentos 
para interactuar con las formas de administración del Gobierno 
Nacional, regional o local, a efectos de obtener algún bienestar para 
las comunidades, es el caso de las Autoridades del Resguardo Caño 
Mochuelo, plan de vida Tejiendo Futuro (2006), pertenecientes 
a los pueblos indígenas Amorúa, Yamalero, Tsiripu, Masiware, 
Maiben, Waipijiwi, Yaruro, Cuiva, y Sikuani. 



380

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

El plan de vida se plantea como una especie de puente que 
enlaza la vida comunitaria propia, orientada desde la cultura y la 
cosmovisión, para interactuar con las instancias del gobierno y 
sus planteamientos del desarrollo, los cuales deben ser mediados 
por las cosmovisiones propias; su fin es que la institucionalidad 
del gobierno central o local, reconozca sus formas de organizar la 
vida social, cultural, productiva y política. Por ejemplo, el plan 
de vida del Cabildo Mayor Awá de Ricaurte.

Existe también un plan de vida que reúne un complejo 
sociocultural de seis pueblos, asentados en un mismo territorio; se 
trata del plan de vida del pueblo Cofán y de los Cabildos Indígenas 
de Valle del Guamuéz, San Miguel, Orito y Puerto Asís. En la voz de 
su Taita Querubín Queta Alvarado (máxima autoridad del pueblo 
cofán) dicho plan de vida es: “(…) para darnos a conocer, para defender 
nuestros derechos, nuestra espiritualidad; los tres puntos que Dios 
en el mundo dejó para la vida: el sol, el agua y la madre tierra; para 
defendernos de lo que nos envenena y debilita. Nos toca defender lo 
nuestro, nuestro territorio, nuestro idioma; nos ayuda a convivir con 
los demás (…)” (Ingi ayafangae atesw´pa tsaiki, 2004, p. 9). 

Otros pueblos indígenas ubicados en territorios distintos 
asumen el plan de vida desde la perspectiva de extraterritorialidad, o 
sea que sin importar el lugar donde se encuentren, están unidos por 
un proyecto de vida comunitario, entre ellos están los que evidencia 
la Asociación de Cabildos Indígenas del Norte del Cauca (ACIN). 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

381

Construir el plan de vida, aún más cuando el pueblo indígena 
decide llevarlo a la forma escrita, implica para las autoridades y las 
comunidades realizar procesos complejos de reflexión, muchos 
de los cuales dada la tradición oral de esas culturas quedan en la 
memoria de los participantes. 

En esencia, un plan de vida se refiere al ejercicio comunitario 
de vivir y dentro de ello un factor primordial es el trabajo. Al 
respecto Tzul (2015) considera desde Centroamérica el “Trabajo 
comunal” como la obligación que todas y todos tenemos, de 
trabajar para el sostenimiento de la vida comunal. El servicio 
no es remunerado, es el trabajo obligado que todos tenemos que 
hacer para el sostenimiento de la vida en común. “K’ax K’ol: el 
poder comunal está en el servicio” (p. 132).

Es común que en la construcción del plan de vida se 
adopten metodologías que se basan en la participación de todas 
las personas que integran la comunidad en sus distintos roles, 
edades y particularidades, quienes aportan desde sus puntos de 
vista; una construcción así, representa un proceso de cohesión e 
interacción social, y ello no solo  ocurre con los pueblos indígenas 
de Colombia; De Faria (2018) muestra cómo es algo común en la 
ancestralidad indígena brasileña “Estos principios de colectividad 
y comunitarismo, cooperación, reciprocidad y consideración, 
son típicos del ritual llamado Dabukuri, específico de los pueblos 
indígenas del Alto Río Negro, en Brasil” (p. 140).



382

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Las reflexiones, resultado de tal proceso de construcción, 
generan ideas y criterios acerca de la armonía, la interacción, el 
equilibrio y el diálogo, que sustentan planteamientos divergentes 
acerca del “desarrollo”, que convergen con los del buen vivir a 
que aspiran las sociedades y comunidades indígenas. En los 
planteamientos de Ramírez (2019) los bienes relacionales sólo 
pueden ser “poseídos” por un mutuo acuerdo, dependiendo de la 
interacción con otro ser humano; jamás podrán ser considerados 
una mercancía; son en esencia: sembrar, cultivar, cosechar y 
disfrutar; la calidad del bien relacional está asociada con la 
posibilidad de tener una vida contemplativa que florezca.

Los planes de vida o planes propios retoman espacios 
y tiempos propios ligados al territorio como los calendarios 
agroecológicos; la comprensión de los planteamientos desde 
el buen vivir se hace a partir del recorrido físico o mítico del 
territorio del respectivo pueblo o pueblos indígenas involucrados 
en la construcción del plan de vida. 

Los planes de vida son una expresión de autonomía y 
autodeterminación, en ella las comunidades y sus autoridades 
asumen el control de las decisiones de la pervivencia, como pueblo 
indígena diferenciado, plasmando sus propias concepciones y sus 
sueños colectivos del buen vivir, a partir de acuerdos políticos tanto 
internos, como con las distintas instancias y niveles del gobierno, 
ante las cuales los pueblos indígenas deben exigir la garantía de sus 
derechos y, a la vez, actuar como ciudadanos para hacer efectivos 
esos derechos reconocidos en la Constitución Política. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

383

En resumen, los planes de vida o planes propios posibilitan 
realizar análisis y obtener panoramas integrales y procesuales, de 
la realidad como pueblos diferenciados; integralidad que incluye 
componentes territoriales, culturales, sociales, productivos, 
ambientales, educativos, de gobierno y autoridad que tejen los sueños 
colectivos del buen vivir, de los pueblos indígenas de Colombia.

4.Currículos para una Educación Indígena Propia

La emergencia de planteamientos curriculares específicos 
en los procesos de educación indígena propia en el marco del 
SEIP, ha sido una tarea asumida desde los procesos organizativos, 
respaldada por el reconocimiento de la diversidad étnica y cultural 
de la nación en la Constitución de 1991, dada la existencia de un 
amplio número de pueblos indígenas, que tienen el derecho a 
continuar existiendo como pueblos distintos, conservando sus 
tradiciones culturales, idiomas y conocimientos. 

En los procesos de la educación indígena propia, se ha hecho 
evidente que el diseño curricular está en correspondencia con los 
planeamientos políticos e ideológicos que sustentan la educación 
en el país, entonces los pueblos indígenas han decidido diseñar 
currículos que den respuesta a sus expectativas y necesidades 
educativas, desde sus concepciones, cosmovisiones y sustentos 
políticos, que en la mayoría de casos no coinciden con los 
definidos por la institucionalidad del Estado, con esto se ha 
venido debatiendo la aplicación indiscriminada de los currículos 
oficiales, que han contribuido a la desintegración y desaparición 



384

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de las culturas y la identidad de las personas pertenecientes a los 
pueblos indígenas. 

Tamayo (2012) recoge en su informe de investigación, las 
tensiones de los docentes y autoridades del pueblo Dule, entre dos 
planteamientos que identifican con claridad como encontrados y 
disimiles: la Escuela del Estado y la Casa del Congreso, por lo que es 
necesario entablar diálogos entre estos dos espacios que permitan 
“(Re)conceptualizaciones en las que se manifieste la dialéctica 
entre prácticas sociales y conocimientos [matemáticos]” (p. 153).

En general, manifiestan que la Escuela del Estado trae saberes 
dominantes externos a la cultura Dule, que no tienen en cuenta 
los conocimientos “producidos, legitimados y validados” por la 
cultura Dule en la Casa del Congreso y que son constituyentes 
de su identidad; en palabras de los sailas Meléndrez y Arteaga, 
citados por Tamayo (2012): “cada cultura tiene su mundo de 
conocimientos, su filosofía y por la evolución del tiempo también 
va cambiando su modo de pensar; pero se sigue conservando lo 
que uno es. En nuestro caso se sigue siendo Dule” (p. 154).

Entre tanto Green (2011), hace una generalización en este 
asunto cuando dice que:

“La educación también se ha convertido en un aparato de 
negación, porque los gobiernos que hemos tenido y los que tenemos, 
siempre han diseñado currículos, pedagogías, metodologías e 
investigaciones desde la historia de mentira que niega la dignidad, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

385

la identidad, la autoestima y el orgullo de pertenecer a los pueblos 
originarios de Abya Yala; de esa manera continua la muerte de las 
culturas en América de una manera más sutil” (p. 150).

El derecho de los pueblos indígenas a una educación, que 
respete y desarrolle su identidad cultural, es un imperativo 
constitucional que exige al Estado y a sus gobernantes 
el planeamiento de políticas públicas que incluyan esa 
particularidad, desde la apertura a las posibilidades que plantean 
las propuestas y apuestas de la educación indígena en el país, 
entablando diálogos desde el reconocimiento de realidades y 
lógicas diversas. 

El planteamiento de currículos en los procesos educativos 
indígenas propios no se queda en un planteamiento pedagógico 
y de planeación, sino que es abiertamente un posicionamiento 
político del respectivo proceso educativo.

Los pueblos indígenas han persistido en avanzar en 
planteamientos curriculares en los procesos de educación 
indígena propia, conjuntamente con la reivindicación del 
derecho a la educación y en la actualidad adquiere un carácter 
“ineludible en la materialización de la utopía de la autonomía 
educativa indígena” (Martínez, 2017, p. 48).

En el contexto de la educación indígena en Colombia, y 
acudiendo a planteamientos de Santos, se identifica una serie de 
“monoculturas” que proponen ser reemplazadas por “ecologías”, 



386

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

las cuales deberían ser recogidas en los aspectos a incorporar 
dentro de los criterios de currículo, a implementar en el marco 
del proceso de construcción e implementación del SEIP, como se 
expresa en la Tabla 10.2.

Tabla 10.2- Reemplazo de monoculturas por ecologías

Monoculturas Ecologías

Formación de docentes en áreas 
básicas.

Formación de dinamizadores bilin-
gües y plurilingües.

Implementación de modelos educa-
tivos occidentales (Escuela Nueva, 
Todos a Aprender, otros).

Caminos, Tejidos, Pilares educativos 
propios e interculturales y pedago-
gías propias como la Pedagogía de la 
Madre Tierra.

Contenidos formulados por el Estado 
(estándares de competencias, referen-
tes y derechos básicos de aprendizaje).

Contenidos educativos definidos 
comunitariamente por los pueblos 
indígenas.

El Estado administra establecimientos 
educativos (recurso humano, recursos 
financieros).

Las Autoridades indígenas admi-
nistran dinamizadores educativos, 
recursos financieros e infraestructu-
ras propias.

Único calendario escolar. Calendarios escolares propios y perti-
nentes (el andar del tiempo).

Estado laico; iglesias direccionando 
educación indígena.

Orientación política y espiritual por 
parte de autoridades indígenas (ancia-
nos, mayores, sabedores, médicos 
tradicionales).

Evaluación educativa parametrizada 
por el MEN.

Valoración diagnóstica, formativa y 
decisoria (construida con los pueblos 
indígenas y en las lenguas propias).

Currículos direccionados por el MEN. Tejidos de sabiduría para la vida de 
acuerdo con su cosmovisión, elabo-
rados por cada pueblo indígena y 
sustentado en sus Planes de Vida.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

387

Lo anterior inspirado en la propuesta de superación de las 
Monoculturas y Lógicas deteriorantes que tienen su solución en 
las ecologías que Boaventura de Sousa Santos nos presenta a saber: 

•	 Ecología de los saberes
•	 Ecología de las temporalidades
•	 	Ecología de los reconocimientos
•	 	Ecología de las trans-escalas
•	 	Ecología de las productividades

En palabras de Arias (2020) “Si no podemos liberar 
el pensamiento de esa cadena que nos ha propuesto un 
modelo monolítico, el mundo va de manera acelerada hacia la 
autodestrucción” (p. 3).

Selección y nombramiento de maes-
tros mediante estatuto; el Estado 
define perfiles.

Los dinamizadores son seleccionados 
por la comunidad de acuerdo a sus 
usos y costumbres, y vinculados en el 
marco de la Norma SEIP.

Educación segmentada por niveles 
(primera infancia, preescolar, prima-
ria, secundaria, media, universitaria).

Educación propia como proceso desde 
antes de nacer hasta después de la 
muerte, en el marco de la Norma 
SEIP.

Educación para el sector productivo 
en pro de intereses individuales.

Lo productivo en equilibrio con la 
conservación de la Madre Tierra para 
el bienestar colectivo.

Educación limitada al aula. Educación semi o desescolarizada 
(aprendizaje en otros entornos: cere-
monias espirituales, mingas, tulpas, 
chagras, etc.)

Escuela: impositiva, uniformada y 
colonial

Escuela: crítica, abierta y propia.



388

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Los pueblos indígenas de Colombia consideran que una 
educación de calidad “es la capacidad de adquisición, transmisión 
e intercambio de conocimientos con pertinencia para mantener 
el equilibrio y armonía de la naturaleza” (CONTCEPI, 2010, p. 
53); adicionalmente consideran de vital importancia la capacidad 
para relacionarse con otras culturas. 

Hoy se entiende que una educación de calidad debe reflejar 
la naturaleza dinámica de las culturas y las lenguas y el valor de 
los pueblos de una forma en que se promueva la igualdad y se 
conduzca a un futuro sostenible (UNESCO 2006, p. 42).

5.La urgencia del SEIP como Política Pública Educativa 
para los Pueblos Indígenas

Los procesos educativos indígenas desde sus inicios han 
generado un sinnúmero de conocimientos en el campo de la 
pedagogía y la educación propia; en su seno se han recreado 
y reinterpretado planeamientos provenientes de procesos 
de educación popular y de pedagogía crítica, como los del 
pedagogo brasilero Paulo Freire, para dar lugar a pedagogías 
propias comunitarias e interculturales, modelos pedagógicos, 
planteamientos curriculares y didácticos, así como materiales 
que buscan fortalecer con autenticidad la realidad de la educación 
indígena propia, intercultural, bilingüe y comunitaria. 

Es tal vez en el campo de las luchas por la educación indígena 
propia, donde se percibe con mayor claridad que se realizan procesos 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

389

en los que es necesario desaprender para aprender, recuperar 
aprendizajes culturales, todo esto mediado por reflexiones de 
distinto orden y profundidad, que en muchos casos preceden a 
las acciones, obviamente no siempre se dan en este orden, pues en 
ocasiones la acción inicial desencadena reflexiones, aprendizajes 
y desaprendizajes. 

La educación es entonces un acto social que requiere de 
transformaciones, ella permite identificar las posibilidades y 
capacidades de quienes intervienen en el proceso educativo; 
valora de modo diverso la vida de quien aprende, que adquiere un 
significado complementario frente a la enseñanza-aprendizaje 
que sucede en la escuela.

Enseñar requiere de dinamizadores críticos, reflexivos y 
conscientes de la realidad en la que desarrollan sus prácticas 
pedagógicas, a fin de dar respuesta a las necesidades educativas 
de los estudiantes.

Walsh (2017), las define como:

pedagogías que animan el pensar desde y con genealogías, 
racionalidades, conocimientos, prácticas y sistemas 
civilizatorios y de vivir distintos. Pedagogías que incitan 
posibilidades de estar, ser, sentir, existir, hacer, pensar, 
mirar, escuchar y saber de otro modo, pedagogías 
enrumbadas hacia y ancladas en procesos y proyectos de 
carácter, horizonte e intento decolonial (p. 29).



390

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Desarrollar autonomía política y administrativa significa 
un pulso, una lucha de poderes, porque en este asunto se toca 
la médula del poder político del Estado de una parte, y de otra, 
las Autoridades ancestrales y sus líderes políticos, protegiendo 
la educación propia como mecanismo de pervivencia, no solo 
para sus pueblos sino para la humanidad. En efecto, implica 
una correlación de fuerzas, de lógicas y de visiones, que sin 
desfallecer continúan dialogando a través de puentes movedizos, 
en la apuesta por la educación propia como sistema integral.

Dado que el SEIP se ha consolidado en una plataforma de 
lucha de los pueblos indígenas es necesario que sus desarrollos 
políticos y político-pedagógicos sean reconocidos como procesos 
válidos para la interlocución, la propuesta y la declaratoria de 
política pública del SEIP. 

Reconocer que los pueblos en el marco de sus planes de vida 
vuelvan a pensar que tipo de cultura es la que quieren desarrollar 
en sus territorios; cómo realmente fortalecer su identidad; cuál es el 
comportamiento que deben tener en el marco de un mundo globalizado, 
partiendo del hecho de que hoy la mayoría de las comunidades y de sus 
dirigentes están permeados por la cultura occidental. 

Es indispensable que se realice dentro de los pueblos un 
proceso de sensibilización, de concientización y empoderamiento 
que les permita tomar distancia de los modelos educativos 
convencionales que tradicionalmente se les ha impuesto para 
que, conscientes de sus derechos, tracen con autonomía los 
nuevos rumbos de la educación propia.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

391

Es relevante lograr que la educación indígena propia 
sea de calidad dentro de sus visiones y cosmovisiones, que se 
recuperen los saberes, la simbología ancestral, la ley de origen 
y las pedagogías propias para la construcción científica y que 
la academia conozca la perspectiva educativa de los pueblos 
indígenas, aprendan de ella, y la retroalimenten con el fruto de 
su investigación y análisis.

Retos y Desafíos del SEIP (precisiones finales)

Desde una consideración de los componentes del SEIP, los 
retos y desafíos expresados para los pueblos indígenas pueden ser:

•	En lo Político Organizativo

La apuesta política de los pueblos indígenas por el SEIP es 
una necesidad real que permitirá su pervivencia cultural 
(sin necesidad de homogeneizar la educación), fortalecerá la 
identidad ante los peligros de la globalización y la aculturación 
permanentes, por lo que no se debe abandonar la defensa de 
la Educación Propia. Que se ejerza la soberanía alimentaria 
y nutricional, la autonomía educativa y la defensa de la 
territorialidad en sus dimensiones física, cultural y espiritual, 
bajo la orientación de las Autoridades Tradicionales. 

El Plan de vida en la pretensión del SEIP de convertirse 
en política pública, es el conjunto de directrices que desde 



392

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

cada pueblo indígena se ha determinado que permiten 
alcanzar el nivel de buen vivir: conservando su cosmogonía, 
rescatando y manteniendo sus artes y oficios, empleando 
su lengua nativa, disfrutando su entorno y ejerciendo su 
autonomía. El SEIP debe estar en capacidad de abarcar 
a la totalidad de los pueblos indígenas, a cada uno de 
los 115 pueblos, y de adaptarse convenientemente a sus 
peculiaridades culturales y a su entorno social. Tanto los de 
las periferias como aquellos pueblos que estén inmersos en 
las zonas urbanas o rurales.

•	En lo Pedagógico

Que se recuperen los saberes, la simbología ancestral, la 
ley de origen y las pedagogías propias para la construcción 
científica; que se apueste por formar hombres y mujeres en 
un proceso de educación holístico e integral con elementos 
de interculturalidad, que permitan liberar a los pueblos 
indígenas de los modelos tradicionales, luego de 200 años de 
vida republicana. Que la riqueza lingüística perteneciente a 
la identidad cultural de los pueblos, se fortalezca mediante 
su uso, apoyándose en la Ley de lenguas y atendiendo a los 
riesgos de extinción que amenazan la mayoría de las 65 
lenguas propias que aún existen. 

En lo que atañe a las pedagógicas, es crucial que el Estado 
reconozca cómo los modelos pedagógicos indígenas están 
construidos desde fuentes originales del saber de la memoria 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

393

ancestral, y que lo pedagógico es para los Pueblos el eje 
fundamental en el que se apoya todo lo que tenga que ver con 
los Planes de Vida. Por este motivo ha de ser su compromiso 
fortalecer las competencias de los dinamizadores, alinear 
a este fin la política de acceso y permanencia, y el diseño 
mismo de la infraestructura.

Es vital proteger la diversidad lingüística de las 65 lenguas y su 
carga de significado. Además hay monolingüismo, bilingüismo 
y plurilingüismo en los pueblos indígenas. Se debe estudiar el 
uso de la lengua y las circunstancias del uso, las actitudes, los 
valores que encierran y su aplicación en el SEIP.

•	En lo Administrativo y de Gestión 

Que haya garantía de financiación estatal, que se haga 
realidad la autonomía financiera y administrativa del 
SEIP, que cada pueblo decida políticamente si entra o no 
entra a administrar el sistema y que la CONTCEPI tenga 
un mecanismo permanente de comunicación con los 
pueblos, en lo ateniente a los procesos de negociación de las 
Organizaciones con el Estado.

Es fundamental que exista la voluntad política por parte del 
Estado y la decisión efectiva de realizar el SEIP. El Estado debe dar 
el paso a la descentralización, a reconocer los Territorios Indígenas 
y sus Autoridades como instancias capaces e idóneas para 
coordinar la educación en sus dimensiones política, pedagógica y 
administrativa, garantizando la continuidad de esa decisión



394

REFERENCIAS

Arias, L. F. (2020). ¿Cuáles son los retos o desafíos del SEIP como 
política pública para la vida de los pueblos indígenas?. En comuni-
cación personal. Bogotá (Colombia).

CRIC. (2006). Sistema de Educación Propia como estrategia de los pueblos 
Indígenas hacia la consolidación de la autonomía. Popayán: sin publi-
car.

Congreso de la República de Colombia (2010). Ley 1381 (Ley de Lenguas 
Nativas) Por la cual se desarrollan los artículos 7°, 8°, 10 y 70 de la 
Constitución Política, y los Artículos 4°, 5° y 28 de la ley 21 de 1991 (que 
aprueba el convenio 169 de la OIT sobre pueblos indígenas y tribales), 
y se dictan normas sobre reconocimiento; fomento, protección, uso, 
preservación y fortalecimiento de las lenguas de los grupos étnicos de 
Colombia y sobre sus derechos lingüísticos y los de sus hablantes. Bo-
gotá, Colombia. https://www.suin-juriscol.gov.co/viewDocument.
asp?id=1678407#:~:text=Los%20hablantes%20de%20lengua%20
nativa,culturales%20y%20religiosas%2C%20entre%20otras. 

Constitución Política de Colombia. (1991). Bogotá, Colombia.  http://
www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Constitucion%20politi-
ca%20de%20Colombia.pdf

CONTCEPI (2010). Perfil del Sistema Educativo Indígena Propio – SEIP. 
CONTCEPI.

De Faria, I. (2018). Metodologias participantes e conhecimento indí-
gena na amazônia: propostas interculturais para a autonomia. In 
Meneses M. y Bidaseca K. (Eds.), Epistemologias do Sul (pp. 133-
164). Argentina: CLACSO. Rescatado de: www.jstor.org/stable/j.
ctvnp0k5d.8

Green, A. (2011). Anmal Gaya Burba: Isbeyobi Daglege Nana Nabgwana 
Bendaggegala / Significados de Vida: Espejo de nuestra Memoria en 
Defensa de la Madre Tierra. [Tesis doctoral, Universidad de Antio-
quia]. 

Ingi ayafangae atesw´pa tsaiki. (2004). Gramática Pedagógica de la Lengua 
Cofán. Ministerio de Educación Nacional. Revolución educativa 
Colombia aprende Estudio N° 2. Vol.0/1. Imprenta Nacional. Bogo-
tá, Colombia.

Martínez, D. A. (2017). Educación Indígena en Colombia. [Trabajo de gra-
do  especialización, Universidad Nacional Abierta y a Distancia – 
UNAD].

Ministerio de Educación Nacional (1978). Decreto 1142 Por el cual se 
reglamenta el artículo 118 del decreto ley número 088 de 1976 sobre 
educación de las comunidades indígenas. Bogotá, Colombia. https://
www.mineducacion.gov.co/1759/articles-102752_archivo_pdf.pdf

http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Constitucion%20politica%20de%20Colombia.pdf
http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Constitucion%20politica%20de%20Colombia.pdf
http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Constitucion%20politica%20de%20Colombia.pdf
http://www.jstor.org/stable/j.ctvnp0k5d.8
http://www.jstor.org/stable/j.ctvnp0k5d.8
https://www.mineducacion.gov.co/1759/articles-102752_archivo_pdf.pdf
https://www.mineducacion.gov.co/1759/articles-102752_archivo_pdf.pdf


395

Ministerio de Educación Nacional (2007). Decreto 2406 Por el cual se 
crea la Comisión Nacional de Trabajo y Concertación de la Educación 
para los Pueblos Indígenas en desarrollo del artículo 13 del decreto 
1397 de 1996. Bogotá, Colombia. https://www.mineducacion.gov.
co/1621/articles-128038_archivo_pdf.pdf

Ministerio del Interior (2014). Decreto 1953  Por el cual se crea un régimen 
especial con el fin de poner en funcionamiento los Territorios Indígenas 
respecto de la administración de los sistemas propios de los pueblos 
indígenas hasta que el Congreso expida la ley de que trata el artículo 
329 de la Constitución Política. Bogotá, Colombia. https://www.mi-
ninterior.gov.co/sites/default/files/decreto_1953_del_07_de_oc-
tubre_de_2014_marco_regulatorio_0.pdf

Ramírez, R. (2019). Los “bienes relacionales” en la socioecología políti-
ca de la vida buena. Crisol, série numérique (8), 1-20.  https://www.
researchgate.net/publication/335420592_Los_bienes_relaciona-
les_en_la_socioecologia_politica_de_la_vida_buena

Santos, B. de S. (2009). Una epistemología del Sur: la invención del conoci-
miento y la emancipación social. Siglo del Hombre Editores. Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales- CLACSO.

Santos, B. de S. (2012). Derecho y emancipación. Pensamiento Jurídico Con-
temporáneo 2. Editorial Centro de Estudios y Difusión del Derecho.

Tamayo, C. (2012). (Re)significación del currículo escolar indígena, relativo 
al conocimiento [matemático], desde y para las prácticas sociales: el 
caso de los maestros indígenas Dule de la comunidad de Alto Caimán. 
[Trabajo de maestría, Universidad de Antioquia].

Tobar, M. E. (2020). El Sistema Educativo Indígena Propio - SEIP, una 
Política Pública emergente de los Pueblos Indígenas de Colombia. 
Revista Electrónica Iberoamericana, 14 (2), 139-165. 

Tzul, G. (2015). Sistemas de gobierno comunal indígena: la organización 
de la reproducción de la vida. El Apantle, Revista de estudios comuni-
tarios, (1), 127-140. 

UNESCO. (2006). Cross-national studies of the quality of education: plan-
ning their design and managing their impact. International Insti-
tute for Educational Planning. https://files.eric.ed.gov/fulltext/
ED495399.pdf

Walsh, C. (2017). Pedagogías Decoloniales. Prácticas insurgentes de resistir, 
(re)existir y (re)vivir.  Abya Yala.

https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-128038_archivo_pdf.pdf
https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-128038_archivo_pdf.pdf
https://www.mininterior.gov.co/sites/default/files/decreto_1953_del_07_de_octubre_de_2014_marco_regulatorio_0.pdf
https://www.mininterior.gov.co/sites/default/files/decreto_1953_del_07_de_octubre_de_2014_marco_regulatorio_0.pdf
https://www.mininterior.gov.co/sites/default/files/decreto_1953_del_07_de_octubre_de_2014_marco_regulatorio_0.pdf
https://www.researchgate.net/publication/335420592_Los_bienes_relacionales_en_la_socioecologia_politica_de_la_vida_buena
https://www.researchgate.net/publication/335420592_Los_bienes_relacionales_en_la_socioecologia_politica_de_la_vida_buena
https://www.researchgate.net/publication/335420592_Los_bienes_relacionales_en_la_socioecologia_politica_de_la_vida_buena
https://files.eric.ed.gov/fulltext/ED495399.pdf
https://files.eric.ed.gov/fulltext/ED495399.pdf


396

María Elena Tobar Gutiérrez            

Antropóloga egresada de la Universi-
dad del Cauca (1991), Magister en Et-
nolingüística de la Universidad de los 
Andes (1993), Magíster en Dirección 
y Gestión de Instituciones Educativas 
(2004) y Doctora en Educación (2021) 
en la Universidad de La Sabana.

Experiencia certificada de 15 años con 
organizaciones de pueblos étnicos de 
Colombia, apoyando sus estructuras 
étnico-territoriales en el marco sus 
planes de vida, en particular asuntos 
relacionados con la protección del co-
nocimiento tradicional, la documen-
tación y revitalización de la lenguas 
nativas en procesos comunitarios, la 
elaboración de gramáticas pedagó-
gicas para la enseñanza en la lengua 
nativa en todos los ciclos o niveles 
educativos, la formación de maestros 
bilingües y apoyo a procesos de vin-
culación, la construcción participa-
tiva de currículos propios e intercul-
turales desde nuevos paradigmas de 

SOBRE LA AUTORA



397

investigación, la producción de materiales propios, y la articu-
lación de iniciativas de los pueblos con el Estado en los procesos 
de concertación y negociación de normas estructurales y políti-
cas que garanticen su autonomia (en educación Decreto 2500 de 
2010 / Decreto 1953 de 2014) y libre determinación, todo desde 
un enfoque basado en derechos como sujetos de especial protec-
ción constitucional.

Otros 15 años en instituciones del Estado del sector oficial y pri-
vado. Asesora en procesos de formulación de política pública, ins-
trumentos de seguimiento y estrategias de evaluación y construc-
ción de Lineamientos de Enfoques Diferenciales. Facilitadora de 
procesos de articulación entre el Gobierno Nacional y estructuras 
organizativas nacionales y locales representativas de los pueblos 
étnicos, en temas vinculados con derechos sociales, territoriales, 
educativos y culturales. Asesora de alto nivel para asuntos étni-
cos en cargos de gobierno en el Ministerio de Educación Nacional 
como Asesora de planta del Despacho del viceministro de Educa-
ción Preescolar Básica y Media. (MEN), Departamento Nacional 
de Planeación como coordinadora de asuntos étnicos en la Sub-
dirección de Desarrollo Territorial (DNP), Departamento Admi-
nistrativo Nacional de Estadística como Asesora del Despacho del 
director (DANE). Actualmente Jefe o directora del Departamento 
de Enfoques Diferenciales en la Jurisdicción Especial para la Paz 
(JEP- 2019-2021).



398

Óscar David Montero De La Rosa*

Organización Indígena Kankuama-OIK

Organización Nacional Indígena de Colombia- ONIC

CAPÍTULO 11

EDUCACIÓN INDÍGENA EN COLOMBIA: LUCHAS PARA
 VOLVER AL ORIGEN

*Líder Indígena del Pueblo Kankuamo-Politólogo Universidad Nacional de Colombia- UN  
oscardavidmontero@gmail.com



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

399

Resumen 

Colombia es un país multiétnico y pluricultural, es un Estado 
Social de Derecho que debe garantizar derechos fundamentales a 
sus ciudadanos, entre esos a los Pueblos Indígenas como sujetos 
políticos de derechos de especial protección dispuesto así desde 
1991 en su Constitución Política y las normas internacionales 
adoptadas en el bloque de constitucionalidad. 

Uno de esos derechos fundamentales es el Derecho a 
una educación propia, intercultural, bilingüe y respetuosa 
de la diversidad étnica de la nación, avance que se ha venido 
materializando desde los Pueblos Indígenas con la construcción 
del Sistema Educativo Indígena Propio -SEIP, un ejercicio 
de lucha histórica de los Pueblos que ha estado en constante 
resistencia desde la Ley de Origen de cada pueblo, desde la 
conformación de las organizaciones indígenas y con la búsqueda 
del reconocimiento a los derechos para los Pueblos Indígenas. 

Hoy la educación indígena en Colombia es una de las expresiones 
de la lucha de los pueblos por eliminar el racismo estructural, 
epistémico, colonial y del poder que se ha sobrepuesto contra ellos, 
llevándolos a genocidios físicos y culturales.

Palabras claves: Educación indígena, educación propia, 
luchas, volver al origen, Pueblos Indígenas en Colombia. 



400

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Introducción

El siguiente texto compila algunas reflexiones del autor 
acerca de las luchas de los Pueblos Indígenas de Colombia para 
restablecer el ordenamiento de la educación propia, desde la 
visión de “volver al origen”, la cual ha cogido fuerza en el país 
y, es el mensaje que los sabios, sabias, mayores y mayoras de 
las comunidades han orientado para fortalecer la cultura de los 
Pueblos Indígenas en el país. 

Se narra desde la experiencia, escucha, palabra y caminos 
recorridos del autor como miembro de uno de los Pueblos 
Indígenas de Colombia y como un líder y defensor de los derechos 
de los Pueblos Indígenas en el país. El texto en sí mismo, es una 
lucha y resistencia constante para volver a ser lo que se quiso 
exterminar física y culturalmente. 

Educación Indígena en Colombia: Luchas para volver al 
origen es una apuesta colectiva por salvaguardar la sabiduría 
ancestral y tradicional de los pueblos, por el reconocimiento a 
una educación diversa e intercultural; es una lucha que convoca 
a la sociedad colombiana a ver en las formas de educar de los 
pueblos, una alternativa de transformación y relación de los seres 
humanos con la Madre Tierra. 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

401

El Origen de la Educación Indígena en Colombia

Si con la educación de afuera nos colonizaron, esa misma 
educación debe servirnos para descolonizarnos y para desaprender lo 
aprendido en nuestros Pueblos Indígenas. 

Colombia es uno de los países del Abya Yala (América) con 
mayor diversidad étnica y cultural, cuenta con más de 115 Pueblos 
Indígenas de acuerdo con el censo de población y vivienda realizado 
en 2018 por el DANE -Departamento Administrativo Nacional de 
Estadísticas, y ratificado así por la Organización Nacional Indígena 
de Colombia -ONIC, Autoridad Nacional de Gobierno Indígena en 
el país; de estos pueblos aún perviven más de 65 lenguas nativas 
(Ley 1381 de 2010), la mayor riqueza lingüística de la nación. 

Los Pueblos Indígenas somos pueblos que nos regimos por 
nuestras propias leyes de origen, derecho mayor o ley natural, en 
ellas están las órdenes a cumplir como pueblos.

Nuestra educación está determinada desde el origen. 
Nuestros padres y madres espirituales nos han dejado a cada 
pueblo una forma propia de educarnos; es así que nuestra 
educación propia inicia en el territorio como espacio de vida 
y aprendizaje constante, la familia como orientadora y guía de 
los principios como indígenas y la comunidad como el refuerzo 
comunitario para afianzar lo colectivo, lo político y organizativo; 
estos tres espacios pedagógicos: territorio, familia y comunidad, 
están interconectados como un tejido que afianza la integralidad 
de la educación propia indígena en Colombia. 



402

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Interrupciones y disputas: Educación indígena y occidental

Cada uno de los Pueblos Indígenas en Colombia desde 
nuestros orígenes tenemos claras nuestras propias formas de 
educación, pedagogías y metodologías, una educación para la 
vida y para el cuidado de la Madre Tierra. 

Estas formas de educación de los Pueblos Indígenas no 
habían sido reconocidas como autónomas antes de 1991. Desde 
la Constitución de 1886 la política de Estado consistía en “educar 
a los salvajes”, éramos considerados menores de edad y no 
“civilizados”, por tanto, estaba en manos de la iglesia católica 
ejercer la autonomía para educar a los Pueblos Indígenas en 
las siguientes direcciones: Que hablaran español, profesaran la 
religión católica, y olvidaran y dejaran atrás cualquier práctica 
que lo relacionara con su cultura indígena. 

Era claro que el Estado colombiano tenía una política de 
asimilación cultural en contra de la cultura originaria de los 
Pueblos Indígenas en el país; la alianza Estado-Iglesia causó 
mucha desarmonía y pérdidas de idiomas, saberes, conocimientos 
y formas propias de concebir los Pueblos Indígenas del mundo. 

Los encargados de “educar” llegaron a los territorios con la 
disposición de aniquilar la cultura de los pueblos, es así como los 
Capuchinos llegaron a la Sierra Nevada de Santa Marta y con tratos 
crueles en contra de la población indígena, imponían sus formas 
de educación basadas en la religión católica, de esta manera 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

403

también llegaron a la Guajira, Chocó, Putumayo, Catatumbo, 
Llanos Orientales y Amazonas con los internados indígenas, 
utilizados como una forma de confinar no solo los cuerpos de los 
indígenas, sino también sus conocimientos ancestrales. 

Toda esa ruptura llevó en gran medida a la pérdida irreparable 
de muchos conocimientos de la sabiduría indígena, esta alianza 
buscaba acabar con la cultura indígena (Figura 11.1). Posteriormente 
llegó el “Instituto Lingüístico de Verano”, con su idea de estudiar las 
lenguas de los Pueblos Indígenas, acciones que tenían un propósito 
claro: tener dominio de las vidas de los pueblos, una estrategia de 
dominación y sumisión a las lógicas de la “occidentalización”.

Figura 11.1- Nos prohíben hablar la lengua 
Fuente: Archivo ONIC, periódico Unidad Indígena, 2019.



404

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Fueron muchos miembros de los Pueblos Indígenas que 
estuvieron cerca del suicidio, como una expresión de rechazo a la 
imposición violenta por la iglesia católica. 

Las luchas por el reconocimiento de la Educación 
Indígena en Colombia

El sufrimiento vivido por nuestros ancestros, abuelos 
y abuelas por la imposición de otro sistema de vida, ha sido 
el resultado del dolor que de generación en generación se ha 
trasmitido hacia los Pueblos Indígenas. Por eso no es extraño 
que aún dentro de los mismos Pueblos Indígenas haya total 
resistencia para Volver al Origen, para volver a lo que éramos 
antes; aún persiste el miedo al racismo y la discriminación que se 
ha enquistado en las mentes de la sociedad colombiana y en las 
instituciones del Estado, que relacionan a los Pueblos Indígenas 
con lo atrasado, lo antiguo, lo arcaico, es decir lo que no cabe con 
la “modernidad”. 

La lucha indígena por la educación propia en el país ha 
tenido dos aristas, una lucha hacia adentro para descolonizar las 
mentes colonizadas de los pueblos, y una hacia afuera por lograr 
el reconocimiento de la riqueza cultural que expresa los saberes 
y conocimientos de los pueblos; ambas buscan romper con el 
racismo epistémico desde adentro y desde afuera. 

Esas luchas están conectadas con los principios de los Pueblos 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

405

Indígenas: unidad, territorio, cultura y autonomía, sin ellos no 
podría existir una educación propia en Colombia. Hay que tener 
territorio para educar desde el origen, desde la ancestralidad, en 
él están los códigos y conocimientos salvaguardados en los sitios 
sagrados, que son bibliotecas vivas para los Pueblos Indígenas; 
cultura para educar desde la espiritualidad y conexión con el tejido 
vital de las comunidades; autonomía para educar, la educación 
tiene su gobierno propio, tiene su propio ordenamiento; unidad 
para educar en lo colectivo, en lo comunitario. 

Cansados los Pueblos Indígenas de la imposición de una 
educación distinta, la cual fue respaldada por la Constitución 
de 1886, se emprende una lucha en un nuevo contrato social del 
país, y es en la Constitución de 1991 que permite que el país pase 
de ser un país monocultural a un país multiétnico y pluricultural 
así reconocido en su artículo 7; precepto que abrió el camino 
al reconocimiento de las formas propias de educar los Pueblos 
Indígenas, además del reconocimiento de las lenguas indígenas 
en el país con el artículo 10 de la misma Constitución. 

Se dan los primeros pasos de programas de educación 
bilingüe en Colombia, un camino ya trochado desde 1971 con el 
Consejo Regional Indígena del Cauca -CRIC, y retomado con la 
Organización Nacional Indígena de Colombia -ONIC, en 1982, 
como políticas de lucha y resistencia de los Pueblos Indígenas 
por fortalecer los procesos políticos organizativos de los pueblos. 

	 La iglesia católica seguía en los territorios, pero ya no con 



406

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

la misma fuerza de antes. Los procesos políticos organizativos 
de las comunidades se fueron fortaleciendo y consolidando 
en marcha a crear un escenario de diálogo y concertación que 
ayudara a construir y materializar lo que hoy se conoce como 
el Sistema Educativo Indígena Propio -SEIP, logros que se dan 
con la toma del Episcopado en 1996 donde se crea por medio 
del Decreto 1397 la Mesa Permanente de Concertación con los 
Pueblos y Organizaciones Indígenas después de 43 días de toma 
en la ciudad de Bogotá. 

De Gobierno a Gobierno por la Educación Indígena en 
Colombia: Comisión Nacional de Trabajo y Concertación 
de la Educación para Pueblos Indígenas –CONTCEPI

La CONTCEPI surge mediante el Decreto 2406 del 26 
de junio de 2007, aunque ya venía abriendo un trabajo previo 
territorial para el desarrollo de los procesos educativos indígenas, 
este decreto permite su consolidación. La Comisión está 
conformada por las entidades competentes del gobierno nacional 
y los delegados de las cinco organizaciones indígenas de carácter 
nacional: Organización Nacional Indígena de Colombia -ONIC, 
Organización Nacional de los Pueblos Indígenas de la Amazonía 
Colombiana -OPIAC, Confederación Indígena Tayrona -CIT, 
Autoridades Indígenas de Colombia -AICO, por la Pacha Mama y 
Autoridades Indígenas de Colombia Gobierno Mayor; además de 
algunos delegados de Organizaciones Indígenas Regionales. 

En ese escenario se consultan y concertan las normas y 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

407

políticas públicas en educación para los Pueblos Indígenas en 
Colombia. Una de las políticas con mayor relevancia que se ha 
venido tejiendo desde el corazón de las comunidades y de la 
Comisión es la norma que permita la implementación del Sistema 
Educativo Indígena Propio -SEIP en los territorios indígenas, 
reconocido ya en el Decreto 1953 de 2014. 

Para llegar a la consolidación del SEIP los Pueblos y 
Organizaciones han venido en un proceso de lucha y resistencias 
desde la conformación de nuestras propias organizaciones, caso 
del CRIC y la ONIC, una de las estrategias iniciales fue formar a 
las comunidades en lectura y escritura para defender los derechos 
de nuestros pueblos. Con la consolidación de las organizaciones 
se fueron abriendo espacios en las mismas organizaciones de 
programas, coordinaciones, consejerías o escuelas de formación 
propia, encargadas de dinamizar y lograr fortalecer la educación 
indígena en Colombia; ejemplo de esto son las siguientes iniciáticas 
propias e interculturales que han dinamizado esos procesos: 

Escuela de Formación Indígena-EFIN: Un aprendizaje 
desde adentro

La EFIN se constituyó en 2005 como una propuesta 
de formación para el fortalecimiento político y organizativo 
de la ONIC y de sus organizaciones filiales. En esos años, 
aproximadamente cuatro mil quinientas personas han 
participado de esta experiencia: hombres, mujeres, mayores y 
jóvenes de diversos pueblos y organizaciones. En el desarrollo 



408

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de la Escuela, la pedagogía comunitaria se configura como una 
pedagogía propia indígena que parte de la vida, de una visión 
crítica del contexto y de propuestas transformadoras de la 
realidad, con miras a realizar los planes de vida y el buen vivir 
para mujeres y hombres (ONIC, 2013).

Hoy la EFIN ha sido un proceso de formación de formadores 
en los territorios de los Pueblos Indígenas que ven en la educación 
una estrategia de resistencia que ayuda a la supervivencia de los 
Pueblos ante las situaciones de exterminio físico y cultural en la 
que nos enfrentamos. 

Fondo de Becas Álvaro Ulcué Chocué: Financiación de la 
Educación Superior Indígena

El Fondo de becas está dirigido a estudiantes pertenecientes 
a las Comunidades Indígenas, con el propósito de facilitar el 
ingreso de los indígenas colombianos a programas de pregrado 
y posgrado en instituciones de Educación Superior que estén 
registradas ante el Ministerio de Educación Nacional a través del 
SNIES –Sistema Nacional de Información de Instituciones de 
Educación Superior.

El nombre del Fondo se dio en honor al líder indígena y 
sacerdote Nasa del departamento del Cauca, Álvaro Ulcué Chocué, 
uno de los máximos líderes indígenas defensores de la educación 
y la cultura indígena en el país, asesinado en la década de los 80. 

Dicho Fondo es administrado por El Instituto Colombiano 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

409

de Crédito Educativo y Estudios Técnicos en el Exterior –ICETEX, 
y es una ayuda grande para el sostenimiento de los indígenas 
estudiantes en las universidades y ciudades, además de permitir que 
el estudiante por medio de trabajos comunitarios pueda estar cada 
semestre interactuando con su comunidad de origen que lo avaló. 

Cabildos Indígenas Universitarios-CIUM: Una lucha 
en la academia

Los Cabildos Indígenas Universitarios -CIUM, surgen a 
partir de la necesidad de mantener la articulación y relación entre 
la comunidad, los indígenas universitarios y la universidad, como 
una estrategia de fortalecimiento de los procesos propios de los 
indígenas universitarios que salen de sus comunidades. No son 
una suplantación de las autoridades en la universidad, sino un 
puente de interlocución para garantizar el acceso, permanencia 
y egreso de los indígenas estudiantes en la educación superior. 

Sistema Educativo Indígena Propio-SEIP

Todos los espacios y tiempos que vivimos se 
convierten en procesos pedagógicos. (OIK, 2008)

El Sistema Educativo Indígena Propio -SEIP es el gran tejido 
de la educación propia de los Pueblos Indígenas en Colombia, 
siempre ha estado en las comunidades y se ha desarrollado según 
nuestras Leyes de Origen, Derecho Mayor y Ley Natural. 



410

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

El sistema plantea la educación desde una visión integral 
desde que se está en el vientre de la madre hasta que se pasa a 
otra vida espiritual, se vivencia en 

la tulpa, el diálogo con los mayores la revitalización de la 
lengua materna, la promoción y participación en los rituales 
familiares y comunitarios, los mitos y las prácticas culturales 
de la cosmovisión, los videos y los programas radiales, entre 
otros, son metodologías propias o practicas pedagógicas 
que se vivencian en los pueblos indígenas para fortalecer el 
pensamiento y la cultura (Espacio autónomo, 2017, p.3).

El SEIP es el núcleo de la cultura y es por eso que 

desde la concepción de los pueblos indígenas, la 
investigación se concibe como estrategia fundamental 
o columna vertebral del SEIP para recuperar, recrear, 
fortalecer los conocimientos y saberes ancestrales. Tiene 
un carácter formativo que conlleva a la acción para dar 
solución a las problemáticas en los territorios y proyectar 
los sueños de la comunidad. (Espacio autónomo, 2017, p.3).
 
Por eso, además “es necesario tener en cuenta que la norma 

del SEIP garantizará el derecho a la educación propia de los pueblos 
indígenas como sujetos colectivos y, por lo tanto, la financiación 
estará orientada al cumplimiento de una educación indígena integral, 
que incluye actividades educativas que involucran la participación 
comunitaria” (Ministerio de Educación Nacional, 2017, p.3). 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

411

Para el SEIP, la acción de los Pueblos Indígenas es una 
apuesta de país, que integre la diversidad de lo que somos como 
nación, y que sea la educación el motor de la transformación de las 
realidades, brechas y desigualdades que se viven en la Colombia 
profunda; por esto se ha insistido que “los procesos educativos en 
el marco del SEIP son gratuitos, de conformidad con el inciso 4 del 
artículo 67 de la Constitución Política” (Ministerio de Educación 
Nacional, 2017, p.3), y se considera que deben ser gratuitos para 
todos los colombianos como una apuesta a la construcción y 
consolidación de la paz. 

La educación en el país debe dejar de ser estandarizada, 
eurocéntrica y colonizadora, como se viene exigiendo hace 
décadas (ver Figura 11.2); debe buscar la construcción de mundos 
posibles, que se dan siempre y cuando se transformen también los 
currículos que se tienen, como igualmente las Pruebas Saber que 
“no contribuyen al mejoramiento cultural, pues más que apoyar, 
están destruyendo las dinámicas internas de las comunidades” 
(Espacio autónomo, 2017, p.2), y peor aún

se percibe con preocupación que los contenidos educativos 
se están concentrando en lo administrativo, excluyendo los 
contenidos y procesos pedagógicos que las comunidades 
implementan en sus culturas (lenguas nativas, procesos 
de trabajo, economía, ritualidades, cosmovisiones, etc.) en 
el marco de lo político-administrativo. En la dinámica de 
la educación propia el Ministerio de Educación Nacional 
sigue exigiendo el cumplimiento de los currículos oficiales 



412

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

para todos, así como las metodologías y normas para el 
aprendizaje (Espacio autónomo, 2017, p.2).

El SEIP está reconocido mediante el Decreto 1953 de 2014, 
en el Título III

Figura 11.2- Educarnos sin perder nuestras leyes, costumbres 
y creencias
Fuente: Archivo ONIC, periódico Unidad Indígena, 2019.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

413

Puntadas para seguir educándonos para la defensa de la 
Vida y el Territorio

La educación propia es un proceso dirigido por los mayores 
y mayoras quienes interpretan lo que la Madre Tierra y todo su 
entorno nos enseña, esta da respuesta a las necesidades de los 
Pueblos Indígenas, pues es a través de nuestros idiomas que se 
fortalecen y se reconocen las características propias de cada pueblo. 

El Estado colombiano debe adecuar sus instituciones acordes 
con las realidades territoriales, étnicas y culturales del país, para 
poder en sí tener una sociedad interculturalizada, una sociedad 
respetuosa de la diversidad y la diferencia; hacerlo ayudará 
a eliminar el racismo, la discriminación y las desigualdades 
existentes en el país. 

Además, de reconocer los procesos propios de los Pueblos, 
como el desarrollo e implementación de apuestas propias de los 
pueblos como: 

Las Universidades indígenas: Universidad Autónoma 
Indígena Intercultural, la Misak Universidad, la Licenciatura en 
pedagogía de la madre tierra (entre las Organización indígena de 
Antioquia y la Universidad de Antioquia). 

Los Pueblos Indígenas en Colombia no pedimos nada 
distinto a que el Estado cumpla con el Estado Social de Derecho 
proclamado en la Constitución Política de 1991 y todos los 



414

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

convenios que ha ratificado para el reconocimiento de nuestros 
derechos como sujetos políticos colectivos diversos, multiétnicos 
y pluriculturales. 

Nunca dejamos de educarnos, siempre estamos educándonos 
con la Madre Tierra, con la cotidianidad, nos educamos para vivir, 
nos educamos para resistir, nos educamos para volver al origen 
en el que ya estamos, porque ser indígena es tener conciencia de 
cumplir con su origen. 



415

REFERENCIAS

ONIC. (2013)    Escuela de Formación Indígena. http://www.onic.org.co/efin  

Espacio autónomo. (2017). Acta reunión CONTCEPI sesión 26. mayo 23, 24 
y 25 de 2017. Bogotá.

Congreso de la República. (1991). Constitución Política de Colombia. Bogotá.

Congreso de la República. (2010). Ley 1381 de 2010. Ley de Lenguas Nativas 
de Colombia. Bogotá.

Ministerio de Educación Nacional. (2017). Acta Reunión Sesión 33 CONT-
CEPI. Diciembre 19 al 21 de 2017. Bogotá.

http://www.onic.org.co/efin


416

SOBRE EL AUTOR

Óscar David Montero de La Rosa.
Líder Indígena del Pueblo Kankuamo y 
del movimiento indígena colombiano, 
Politólogo de la Universidad Nacional 
de Colombia, especialista en Gobierno y 
Políticas Públicas de la Universidad del 
Cauca, y con Diplomado Internacional 
de Especialización en Derechos Huma-
nos, Pueblos Indígenas y Políticas Pú-
blicas en América Latina y el Caribe del 
Instituto Internacional Henry Dunant 
de América Latina (Chile).

Es Activista de la Organización Nacio-
nal Indígena de Colombia -ONIC y de la 
Organización Indígena Kankuama -OIK, 
como defensor de los derechos de los 
Pueblos Indígenas, consultor y asesor 
en diferentes temáticas del movimiento 
indígena colombiano; ha sido represen-
tante y vocero de los Pueblos Indígenas 
en Colombia en diferentes escenarios 
nacionales e internacionales y asesor 
en los últimos años de la Mesa Perma-
nente de Concertación con los Pueblos y 
Organizaciones Indígenas de Colombia, 



417

la Consultoría para los Derechos Humanos y el Desplazamiento 
-CODHES y la Comisión para el Esclarecimiento de la Verdad. 

Sus temas de investigación son los derechos humanos, territorios 
étnicos, educación indígena, educación superior e intercultural, 
memoria histórica, procesos de verdad, justicia, reparación y no 
repetición en los Pueblos Indígenas de Colombia; asuntos de los 
cuales ha sido autor y coautor de diversos libros y artículos, ade-
más de docente y conferencista invitado en diferentes institucio-
nes y universidades en el país y el exterior. 



418

Edwin Molano Franco 

Universidad de La Sabana, Colombia

Hilbert Blanco Álvarez

Universidad de Nariño, Colombia

CAPÍTULO 12

EDUCACIÓN MATEMÁTICA EN PROCESOS DE LEGITIMACIÓN EN 
EDUCACIÓN INDÍGENA EN COLOMBIA



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

419

Resumen

En este capítulo se analiza la manera como se va creando 
legitimidad en los procesos de educación propia frente a las 
limitaciones institucionales de las políticas educativas para 
pueblos indígenas en relación con la educación matemática en un 
caso particular del pueblo Nasa. Los datos empíricos analizados 
fueron las conferencias realizadas por investigadores expertos, 
durante el tercer ciclo de la Cátedra Internacional de Política 
Pública de Educación Indígena y Etnomatemática, realizada de 
manera virtual en los meses de julio y agosto de 2021. 

La metodología empleada se enmarca en el paradigma 
cualitativo, el análisis de datos se realizó a partir de la teoría 
fundamentada y con la ayuda del software Atlas.ti versión 8.0. 
Los resultados del análisis conducen a la concienciación, la 
participación y la autonomía como elementos de legitimidad en 
los que la educación matemática se teje con los saberes culturales 
al favorecer el fortalecimiento cultural y una mirada crítica de la 
relación con la Madre Tierra.

Palabras clave: Educación Indígena. Legitimidad. Política 
educacional. Enseñanza de las matemáticas.



420

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Introducción

La política, para que sea decolonial debe ser legítima, no se 
puede imponer desde las altas esferas o desde lugares externos a 
la comunidad política, la legitimidad se construye en el diálogo 
y el consenso (Dussel, 2006, 2015). La Etnoeducación ha sido 
considerada, por académicos y etnoeducadores, como un fracaso 
en tanto que no cumple los propósitos para los cuales fue creada 
ni satisface las necesidades de los pueblos indígenas, en particular 
se le critica la pérdida cultural y la falsa autonomía entregada 
a las instituciones y comunidades (Calvo Población et al., 2013; 
Rodríguez Reinel, 2011; Rojas et al., 2005).

En ese sentido, propuestas como la del pueblo Nasa que 
se presentará aquí, se construyen desde y con las comunidades 
como escenarios de investigación, experimentación y discusión 
de las posibilidades de la educación propia, enfrentando 
limitaciones institucionales e internas ¿Cuáles son las limitantes 
de legitimidad en las políticas de educación indígena? ¿Cómo se 
crea legitimidad desde la educación matemática?

Después de haber analizado en el capítulo 9 las políticas 
de educación indígena en Latinoamérica y la manera como 
la Etnomatemática se integra en los procesos de lucha de los 
pueblos y nacionalidades indígenas se ha identificado que: 
existen unos propósitos que van más allá de lo educativo y que 
buscan la construcción de una sociedad más justa y equilibrada 
con la naturaleza; que los principios que guían las luchas 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

421

y transformaciones en las políticas de educación indígena 
reivindican el valor de la diferencia al tiempo que reclaman 
posibilidades reales para una interculturalidad crítica que debe 
implicar a toda la sociedad en su conjunto; que las demandas 
indígenas pueden ser cooptadas para ejercer nuevas formas de 
colonialismo, y que las determinaciones en el nivel institucional 
de la política no inciden de manera directa en el nivel de los 
principios y en la praxis política, sino que la ambigüedad de las 
instituciones hacen que estas sean interpretadas y transformadas 
de acuerdo con las relaciones desiguales de poder.

Adicionalmente se ha definido a la Etnomatemática dentro 
de la esfera institucional de factibilidad como una herramienta 
para la descolonización que contribuye con el fortalecimiento 
de los principios de Diversidad, Buen Vivir e Interculturalidad 
mediante la legitimación de saberes matemáticos otros y, 
la concienciación de la colonialidad ejercida desde el saber 
matemático escolar, entre otras acciones.

En Molano-Franco (2023a) se señaló un doble proceso; por 
un lado, en la dirección Top-Down, una insuficiente autonomía 
educativa limita los procesos de participación comunitaria y de 
legitimación de las prácticas educativas de la educación propia en 
relación con las políticas nacionales. Por otro lado, en la dirección 
Bottom-Up, se construyen herramientas de participación como 
las mingas pedagógicas, en las que la comunidad discute, decide y 
construye colectivamente, legitimando así el proyecto educativo 
a partir del consenso.



422

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En este capítulo, el análisis se centrará en la legitimidad 
de la política de educación indígena respondiendo a la pregunta 
¿cómo se crean procesos de legitimación comunitaria en relación 
a la educación matemática en pueblos indígenas?

 
Metodología

La metodología se enmarca en el paradigma cualitativo e 
interpretativo, en el que usamos la entrevista semiestructurada 
y el análisis de contenido como técnicas para la obtención e 
interpretación de la información (Hernández Carrera, 2014).

Los datos y registros fueron tomados de las conferencias 
realizadas de forma virtual por investigadores, profesores y 
líderes indígenas durante el tercer ciclo de conferencias de la 
Cátedra Internacional de Política Pública en Educación Indígena 
y Etnomatemática que se muestra en la Tabla 12.1. Esta se realizó 
de manera virtual entre el 10 de junio y el 3 de agosto de 2021 
como parte de las actividades académicas del doctorado en 
educación de la Universidad de La Sabana en alianza con la 
Universidad Federal de Minas Gerais, Brasil, con el apoyo de la 
Red Internacional de Etnomatemática y la Asociación Venezolana 
Aprender en Red.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

423

Tabla 12.1- Tercer ciclo de conferencias de la Cátedra Internacional 
de Política Pública de Educación Indígena y Etnomatemática

Título conferencia Conferencista Comentarista

Educación indígena en Colombia: 
Luchas para volver al Origen.
https://www.youtube.com/watch?-
v=c77gjBjMAIY

Óscar David Montero José Torres 
Duarte

Proceso de formulación del SEIP, la 
diversidad cultural de los pueblos 
indígenas y el diálogo de saberes.
https://www.youtube.com/watch?-
v=wXSetvGKwPQ

María Elena Tobar 
Gutiérrez

Axel Rojas

Resignificación de la educación 
escolarizada: proceso histórico de 
los pueblos amazónicos, avances y 
desafíos.
https://www.youtube.com/watch?-
v=qmsIsQB4QQU&t=2217s

Marbe Luz Becerra 
Suárez

Clara Lucía 
Guadalupe 
Higuera Ace-
vedo

La educación propia del pueblo 
Nasa: avances, obstáculos y desa-
fíos en la educación matemática.
https://www.youtube.com/watch?-
v=0bQA_8werDo&t=494s

Gentil Güeia Elizabeth 
Castillo



424

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Todas las entrevistas fueron transcritas a un documento en 
Word y analizadas junto con las grabaciones mediante el software 
Atlas.ti versión 8.0. con el que pudieron establecerse las categoría 
de análisis en relación con la esfera de legitimidad de la política 
del modelo de análisis propuesto por Molano-Franco y Blanco-
Álvarez (2023b).

Limitantes institucionales de legitimidad de la 
educación indígena

La educación indígena en Colombia, así como en otros países, 
ha sido impuesta como mecanismo de alienación y asimilación 
(Bermejo-Paredes et al., 2020; Calvo Población y García Bravo, 
2013; Valencia Chamorro, 2020); sin embargo gracias a la lucha 
de los pueblos, especialmente a partir de la conformación de 
organizaciones como el Consejo Regional Indígena del Cauca 
(CRIC) y la Organización Nacional Indígena de Colombia (ONIC) se 
han venido dando una serie de reivindicaciones y resistencias en las 
que políticas como la Etnoeducación vienen siendo cuestionadas 
en tanto que no son construidas desde las comunidades ni a favor 
de sus intereses (Tobar Gutiérrez, 2020, 2021a) por lo que han 
perdido legitimidad ante los pueblos indígenas. A continuación, se 
mostrarán cuáles son los elementos que limitan la legitimidad de 
las políticas construidas desde el Estado.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

425

Legitimidad

En una primera aproximación se puede definir la l. 
[legitimidad] como el atributo del estado que consiste en 
la existencia en una parte relevante de la población de un 
grado de consenso tal que asegure la obediencia sin que sea 
necesario, salvo en casos marginales, recurrir a la fuerza. Por 
lo tanto, todo poder trata de ganarse el consenso para que se 
le reconozca como legítimo, transformando la obediencia 
en adhesión. La creencia en la l. es, pues, el elemento 
integrante de las relaciones de poder que se desarrollan en 
el ámbito estatal. (Bobbio et al., 2007, p. sp).

La Etnoeducación es una política creada desde el Estado 
para los pueblos indígenas, lo cual indica una acción política que 
viene desde afuera para gobernar a los pueblos, para dirigir su 
educación desde criterios que los indígenas no reconocen como 
propios, no se vinculan con su ley de Origen (Montero, 2021), 
lo cual estaría deslegitimando las decisiones tomadas. Desde la 
concepción de Bobbio, los pueblos indígenas al no hacer parte 
del consenso son aquellos sobre los cuales no es posible asegurar 
obediencia al no reconocer la legitimidad de la política y entonces 
desafían las relaciones de poder del ámbito estatal, lo cual 
concuerda con la participación de los indígenas en las diferentes 
manifestaciones de protesta en Lationamérica que se señalaron 
a lo largo de la Cátedra  rechazando los sistemas vigentes que no 
protegen sus vidas ni fortalecen sus culturas.



426

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Señalaba Óscar Montero, que se siguen replicando modelos 
educativos europeos porque se consideran con mayor validez que 
los propios (Montero, 2021), y según José Torres Duarte “mucha 
de esa política pública y en particular la que tiene que ver con 
educación, viene de otras latitudes, viene con otros intereses 
no necesariamente los nacionales, aunque así se presenten” 
(Montero, 2021, 96m10s). 

A diferencia de Bobbio, para quien la legitimidad tiene 
como punto de referencia diversos aspectos del Estado, donde 
la comunidad política es solo uno de ellos, para Dussel (2006, 
2015) la legitimidad tiene como punto de referencia el consenso 
de la comunidad política a partir del debate argumentado crítico, 
desde el cual los participantes tienen la posibilidad de dialogar en 
igualdad de condiciones (idealmente), luego las leyes no pueden 
ser legítimas cuando vienen impuestas desde lugares diferentes 
al mismo Estado con intereses que no son los del pueblo.

“Lo que en ética es válido es subsumido en política como 
legítimo” para que los acuerdos sean legítimos deben ser 
construidos, idealmente, con la participación simétrica de 
la razones (no de la violencia) en la formación del consenso, 
en los acuerdos que se tomen (Dussel, 2006, p. 62).

La ciencia moderna y la cultura occidental al imponerse como 
criterios únicos de verdad “producen” al ignorante, la inexistencia 
o ilegitimidad de los saberes indígenas (Tobar Gutiérrez, 2021b) 
lo cual ha generado problemas de aculturación o alienación. La 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

427

cultura también ha sido jerarquizada en términos de minorías 
y mayorías, y como la occidental se ha hecho mayoritaria, esta 
característica se ha constituido en un criterio utilizado para 
discriminar y deslegitimar la cultura indígena, derivando en 
procesos integracionistas (Becerra Suarez, 2021). Para darle 
legitimidad a los saberes indígenas, hay que reconocerlos como 
valiosos para el diálogo constructivo (Tobar Gutiérrez, 2021b).

Por otro lado, a pesar de que la legitimidad de los SEIP 
(Sistemas Educativos Indígenas Propios) viene dada por la Ley de 
Origen y por la participación comunitaria en su construcción, ante 
la sociedad mayoritaria es preciso que se emitan normas y decretos 
que reconozcan y dejen en firme la validez de los saberes y prácticas 
propias de los pueblos indígenas (Montero, 2021), no obstante, esto 
no asegura su cumplimiento como ya se ha venido señalando.

En ese orden de ideas, para que las decisiones que se tomen 
en política educativa para pueblos indígenas sean legítimas, 
deben ser concertadas entre el gobierno y las organizaciones 
indígenas desde la Comisión Nacional de Trabajo y Concertación 
de la Educación Para los Pueblos Indígenas (CONTCEPI), creada 
con ese propósito específico.

De lo señalado hasta aquí, se identifica el reconocimiento, la 
participación y la autonomía como elementos relativos a la legitimidad.



428

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Reconocimiento

En Colombia los indígenas no fueron reconocidos como 
ciudadanos políticos sino como menores de edad hasta 1991, 
cuando se pasó de un Estado monocultural a uno pluricultural 
fue gracias a la participación de líderes indígenas en la 
construcción de la constitución que ha sido posible luchar 
por los derechos “como seres humanos que realmente somos” 
(Becerra Suarez, 2021, 6m 40s).

Aunque institucionalmente se señalan avances importantes 
de reconocimiento en educación indígena, estos no se corresponden 
necesariamente con lo que se observa en la realidad. 

Óscar Montero señala que el reconocimiento de las lenguas 
y saberes indígenas se restringe al papel, pero en la práctica el 
sistema educativo nacional no lo hace, esos saberes quedan 
descalificados y por lo tanto se imposibilita el diálogo intercultural, 
un ejemplo de ello es que en las carreras profesionales se exige un 
segundo idioma, pero este debe ser extranjero (inglés) en cambio 
las lenguas indígenas no se tienen como válidas (Montero, 
2021). Que la sociedad colombiana no reconozca y eduque en 
la diversidad lingüística que constituye el país es causa de la 
continuidad de la discriminación, desigualdad y racismo.

Por su parte, Gentil Güeia señalaba que aunque desde 
los PEC (Proyectos Educativos Comunitarios) se plantea el 
fortalecimiento cultural lo que se ha visto es su debilitamiento, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

429

pero no solo la lengua sino también el mismo sentido de lo 
estético y de la conexión con la Madre Tierra han estado siendo 
redireccionados a la competencia y el mercado (Güeia, 2021). 

Luego se trata de coherencia entre las decisiones 
institucionalizadas y la implementación de esas decisiones por 
medio de la institucionalidad, en términos de in(ex)clusión (Montero, 
2021; Valero et al., 2015) y en relación al debilitamiento de la cultura 
indígena y el fortalecimiento de la modernidad (Güeia, 2021). 

Según Óscar Montero, el SEIP no era reconocido por el 
gobierno en sus inicios dado que este sustentaba la lucha indígena y 
la búsqueda de relacionamientos no capitalistas con la naturaleza 
(Montero, 2021), aun hoy se sigue sin entender que el diálogo que 
sostienen los pueblos indígenas con el gobierno busca garantizar 
el cumplimiento de los derechos reconocidos, pero además hacer 
que se comprenda que los propósitos educativos de la educación 
propia están en contra de los del capitalismo, del individualismo, 
y de la alienación, se busca el buen vivir, el fortalecimiento de la 
comunitariedad y de la identidad cultural (Becerra Suarez, 2021).

ha sido una lucha para poder implementarlos en su territorio, 
que se entienda que es un modelo diferente al escolarizado, 
que entienda que hay pueblos que no quieren recibir clases 
en un salón de cuatro paredes con un profesor allá con una 
tiza o qué si no saco diez no pasó, no pasó el año, todo este 
proceso de educación muy occidentalizada no, es muy difícil 
que se entienda (Becerra Suarez, 2021, 12m 30s).



430

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

El reconocimiento que se demanda no es solamente de 
los saberes, lenguas, cosmovisiones y prácticas, es ante todo el 
reconocimiento de la existencia misma de los indígenas como 
seres humanos vivos y contemporáneos (Tobar Gutiérrez, 2021b), 
en concordancia con lo señalado por Diana Jaramillo (2021). 

Así como el reconocimiento parte desde la subjetividad 
como proceso de descolonización, también requiere la exigencia 
del cumplimiento de lo ordenado en la ley, es decir de la 
efectivación del derecho al reconocimiento de la diversidad 
estipulada en la Constitución, en las escuelas y sus diferentes 
espacios y momentos. Y en este sentido, los pueblos indígenas 
han venido intentando plasmar por escrito sus saberes, prácticas 
y cosmogonías para que puedan ser entendidas y reconocidas por 
la sociedad no indígena (Montero, 2021). 

Participación 

Quienes planearon y organizaron la educación indígena 
tras la independencia y la conformación del Estado Nacional, 
fueron los gobiernos y la iglesia católica, pero nunca se tuvo en 
consideración a los pueblos indígenas para tomar las decisiones 
que les afectarían directamente; eso implicó a, su vez, la definición 
de un tipo de sujeto deseable, el civilizado.

Para María Elena Tobar la Etnoeducación puede ser 
valorada como un intento por darle cumplimiento al mandato 
constitucional del reconocimiento de la diversidad y el derecho 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

431

a la autodeterminación de los pueblos, en el que sin embargo 
hay una muy precaria participación de los pueblos indígenas en 
las decisiones educativas, en parte por falta de mecanismos de 
participación real y efectiva.

El diálogo requiere de la participación de sujetos diferentes, 
sin embargo, la educación escolarizada impidió el diálogo al 
prohibir las lenguas indígenas y, por tanto, se cerró a la posibilidad 
de dialogar con otras formas de pensar y comprender el mundo, 
otras matemáticas.

“validez no es lo mismo que verdad (…) La <<verdad>> es 
la referencia de la subjetividad cognoscente a la realidad; 
<<validez>> es, en cambio, la referencia de un miembro con 
respecto a la comunidad de comunicación y a la aceptación (…) 
o no, por parte de los otros miembros de la comunidad, acerca 
del argumento que se propone para su aprobación o rechazo, 
para su validación o invalidación” (Dussel, 2020, p. 75).

Además de la argumentación y la innovación con 
experiencias educativas, los pueblos indígenas han tenido que 
tomar acciones de presión al gobierno como la toma de carreteras 
para que el SEIP sea reconocido, como ocurrió en la minga de 
2013 cuyo fruto fue el decreto 1953 de 2014.

Sin embargo, en concordancia con las apreciaciones 
de varios de los entrevistados en Molano-Franco y Blanco-
Álvarez (2023a), Marbe Luz señala que a pesar de la aceptación 



432

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

de los saberes matemáticos indígenas que se pueda lograr 
institucionalmente y en la comunidad, estos no logran participar 
en el diálogo de saberes si los profesores no tienen la formación 
adecuada y terminan imponiéndose los saberes occidentales 
(Becerra Suarez, 2021).

Autonomía

Para que el Sistema Educativo Indígena Propio (SEIP) se 
consolide como política educativa de los pueblos indígenas en 
Colombia hace falta el pleno reconocimiento de la autonomía 
administrativa, política y territorial pues aún se debate si los 
pueblos indígenas son capaces de administrar la educación 
pública, hay una desconfianza de parte del gobierno respecto a 
este asunto (Tobar Gutiérrez, 2021b).

La autonomía que se reclama busca liberar a los SEIP de al 
menos dos limitantes: los criterios de calidad educativa que se 
soportan en los intereses del mercado y la dependencia de los 
gobernantes de turno.

La evaluación de la calidad educativa por medio de 
pruebas estandarizadas imposibilita el reconocimiento de las 
iniciativas indígenas, es decir que se constituye en restricción 
que deslegitima la diversidad pedagógica y epistémica. “Sus 
fortalezas, sus aprendizajes, sus conocimientos, sus saberes, esto 
no cabe en este sistema de evaluación, está totalmente negado, 
está invisibilizado” (Tobar Gutiérrez, 2021b, 125m 40s). En esto 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

433

coincidieron varios profesores del Amazonas entrevistados por 
Molano-Franco (2023).

Además, aunque los pueblos indígenas crean sus planes 
de vida, respecto a los cuales se desarrollarán los SEIP, las 
secretarías de educación terminan imponiendo las directrices 
del gobierno nacional como el programa Todos a Aprender que 
se enfoca en lenguaje (castellano) y matemáticas (occidentales) 
y se le quita importancia a las propuestas de las comunidades 
como lo es la revitalización de las lenguas indígenas, con lo que 
se desconoce la autonomía de los pueblos para tomar decisiones 
e implementarlas en sus escuelas (Tobar Gutiérrez, 2021b).

Otra debilidad institucional en el reconocimiento de 
los derechos sobre educación y autonomía de los pueblos 
indígenas consiste en la necesaria renegociación de los avances 
alcanzados cada cuatro años como consecuencia del cambio de 
gobernantes(Becerra Suarez, 2021) .

Creando Alternativas

A continuación, se analiza una iniciativa del pueblo 
indígena Nasa para enfrentar las limitantes institucionales 
señaladas previamente.



434

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Reconocimiento y Concienciación

Frente a las problemáticas de coherencia y rechazo de 
los pueblos indígenas y sus propuestas educativas señaladas 
anteriormente como parte de los limitantes institucionales, 
la toma de conciencia se ha constituido en un primer paso 
importante para el desarrollo de la propuesta de Kiwe Uma, una 
iniciativa que lleva desarrollándose alrededor de una década por 
una comunidad del pueblo Nasa en el Cauca y que actualmente 
se ha ampliado a nueve comunidades más en donde la educación 
propia se plantea por fuera de la escuela (Güeia, 2021).

En Colombia, tras un proceso de discusión de los pueblos 
indígenas se llegó a decidir que la Etnoeducación no era lo 
que necesitaban los pueblos indígenas, sino que se requería 
revitalizar la educación propia (Montero, 2021). Es a partir del 
reconocimiento y reivindicación de ese derecho que los pueblos 
indígenas empiezan a trabajar en un SEIP. 

La reflexión referida a la historia de la educación indígena 
y la realidad observada actualmente en las escuelas llevan a una 
toma de conciencia en la que se cuestiona la pertinencia de estas 
como el lugar apropiado para la formación de los niños y niñas 
indígenas (semillas) como lo señala Gentil:

la escuela no es el mejor escenario para que nuestros niños 
estén, porque la escuela hasta ahorita se ha generado como 
unas necesidades en términos de resolver la sabiduría y 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

435

el conocimiento, pero la escuela así sea indígena hasta 
ahorita premia y se reafirma la educación occidental 
(Güeia, 2021, 10m 55s).

De tal manera que en la configuración de los diferentes SEIP, 
el foco pedagógico está en el reconocimiento de lo propio, de los 
saberes que mantienen viva la cultura (Tobar Gutiérrez, 2021b), 
es decir de un autorreconocimiento que permite la continuidad 
de la cultura, y es que según Gentil Güeia (2021), en concordancia 
con una profesora indígena del Amazonas entrevistada por 
Molano-Franco y Blanco-Álvarez (2023), la colonización y la 
institucionalidad del Estado hace parte ya de la historia que 
nos constituye a todos incluyendo a los mismos indígenas, y el 
proceso consiste justamente en poder liberarse desde adentro, 
desde la subjetividad.

¿por qué el tema de lo propio, no ha tenido una real apertura 
de nuestros corazones? porque eso es real en nosotros, o sea, 
nosotros somos productos de una educación colonizadora, 
nosotros tenemos y llevamos ese yo colono por dentro 
(Güeia, 2021, 69m 10s).

Óscar Montero señala que es necesario que los pueblos 
indígenas empiecen a reconocer el valor de los sabedores y 
sabedoras de las comunidades, así como de los saberes propios, 
por ser producidos ancestralmente y no porque son legitimados 
por la academia (Montero, 2021). 



436

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

aquí también hay una cuestión interesante en relación a 
empezar, también al interior de las comunidades nuestras, a 
reconocer el valor, el valor que tienen los sabios y sabias de las 
comunidades en el conocimiento (Montero, 2021, 61m:20s).

El reconocimiento de los orígenes indígenas que todos 
compartimos brinda la posibilidad de tomar conciencia de quiénes 
somos, quiénes son los Otros, qué nos une, cuál es la situación 
actual y cuáles han sido las causas de esta (Montero, 2021).

Participación-Tejido

Aunque la escuela reconoce oficialmente la diversidad y 
el proyecto de fortalecimiento de la identidad cultural, llega a 
unos límites de participación cuando se empiezan a establecer 
ciertos compromisos que afectan la estructura institucional como 
la disciplinarización del saber en torno a lo cual se establecen 
criterios de calidad que se reducen a resultados cuantitativos 
medidos en pruebas censales, la escuela no le brinda a la cultura un 
espacio-tiempo suficiente lo cual estaría limitando su posibilidad 
de participación en el proyecto educativo (Güeia, 2021).

Participación como Modo de Defensa y Pervivencia

Tomando como referencia a Boaventura de Souza, la doctora 
María Elena Tobar señalaba que los indígenas tienen derecho a 
participar en la construcción de sus derechos; en ese sentido el 
SEIP busca participar en la definición de los contenidos educativos, 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

437

lo cual se considera como una acción política pedagógica de 
lucha contra la desigualdad y la exclusión de los indígenas como 
actores políticos, es decir participantes en las deliberaciones y 
toma de decisiones, pero también una lucha epistemológica por 
el reconocimiento y legitimidad de los saberes ancestrales en la 
educación contemporánea (Tobar Gutiérrez, 2021b). 

Así mismo, el decreto 1953 de 2014 en su artículo 15 
reconoce los planes de vida como principio rector de la política 
educativa indígena, de manera que estos se han constituido 
en herramienta de relacionamiento con el Estado, es decir que 
son instituciones que hacen factible (posible) la participación 
política de los pueblos indígenas con el Estado¸ pero también en 
una herramienta de defensa para la pervivencia cultural y en tal 
sentido los SEIP no se pueden desarrollar por fuera de los planes 
de vida (Tobar Gutiérrez, 2021b).

Quienes Participan

Si bien, la educación indígena históricamente se ha planeado y 
desarrollado sin contar con la participación indígena, la educación 
propia no se propone desde la autosegregación sino en diálogo con 
toda la sociedad y especialmente con la no-indígena.

Axel Rojas recuerda que tanto el SEIP como otras iniciativas 
de educación propia que se han venido desarrollando desde hace 
50 años no han sido construcciones exclusivamente indígenas, 
sino que se han ido pensando en diálogo con académicos y otros 



438

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

actores, por lo que las propuestas requieren trascender la lectura 
de la preservación de la cultura y reflexionar sobre lo que viene 
dándose como producción de la cultura (Tobar Gutiérrez, 2021b).

cómo construir la intraculturalidad, es decir, ese diálogo 
entre culturas y lenguas indígenas y cómo no hacer un 
sistema educativo homogeneizante ahora? (…) cómo 
construir interculturalidad, llamémoslo así, hacia abajo, es 
decir no hacia arriba con el llamado conocimiento universal 
que está impuesto en la escuela desde sus orígenes y que es 
con el que nos estamos peleando y con el que se han peleado 
los pueblos indígenas desde siempre, no, cómo hacer ese 
diálogo por ejemplo con lo afro y lo campesino, con lo 
urbano popular, cómo hacer que el conocimiento indígena 
que circula por las escuelas del sistema incorpore el diálogo 
con esos otros saberes subalternizados históricamente que 
hacen parte también de proyectos políticos interculturales 
afines (Tobar Gutiérrez, 2021b, 115m 20s).

Por su parte Óscar Montero plantea que el SEIP no debe ser 
solo para los pueblos indígenas en Colombia, sino que debe ser 
para toda las sociedad colombiana (Montero, 2021). 

En ese orden de ideas, la participación que se busca de 
todos los actores políticos y educativos es una construcción 
intercultural, el cual desde la cosmogonía se entiende como un 
tejido, “tejer es uno de los aspectos más complejos que nosotros 
tenemos como pueblo” (Güeia, 2021, 28m 50s).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

439

La educación propia requiere que todos participen en el 
tejido que es la construcción del conocimiento, no puede ser solo 
el profesor quien sabe (Molano-Franco, 2023; Montero, 2021). Los 
mayores tienen un papel importante en el SEIP como portadores 
de saber y autoridad espiritual (Tobar Gutiérrez, 2021b). Para 
Óscar Montero el diálogo intercultural comienza con los maestros 
indígenas bilingües de las comunidades aunque estos no tengan 
una historia académica pero si conocen la sabiduría de sus 
pueblos (Montero, 2021, 40m 30s).

Igual, Gentil Güeia señala que en el proyecto Kiwe Uma quienes 
orientan la educación son los sabedores y las sabedoras, en el que 
los dinamizadores (profesores)50 van aprendiendo acompañados 
por las semillas. El proceso de aprendizaje no es solo de los niños 
y niñas, es también un proceso de padres y dinamizadores, es 
decir que todos aprenden, todos tejen, el proceso educativo es un 
trabajo comunitario (Güeia, 2021). Esto implica que la concepción 
de valoración de los aprendizajes se sustente en otros criterios 
distintos a los que se usan en las evaluaciones en las escuelas y en 
las pruebas censales nacionales pues 

ahí no está mediado de una valoración por ejemplo en escala 
de números y de sí es un 1, si es un 5 o si es un 5 o un 10, 
no, ahí lo que hay es un compromiso cultural en donde la 
expresión se va viendo es en la belleza (Güeia, 2021, 33m5s).

  50En el SEIP se cambia la figura del profesor por la de dinamizador. Hay dina-
mizadores político-organizativos, pedagógicos y administrativos (CONTCEPI, 2013).



440

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Diálogo de Saberes

Gentil Güeia señala que en Kiwe Uma el dinamizador se 
enfoca en “despertar el sentido artístico”, lo cual se conecta con 
el saber matemático por medio del tejido, entonces la comunidad 
investiga sobre esta relación, así como con otras disciplinas del 
saber occidental (Güeia, 2021).

De aquí se deriva el reconocimiento de la complementariedad 
necesaria en la construcción de la educación y de la cultura. Los 
saberes occidentales, como las matemáticas, o de otras culturas 
también pueden enriquecer el saber indígena propio (Montero, 
2021). Marbe Luz manifiesta que los saberes de la cultura 
occidental hoy son necesarios para los indígenas para poder 
defender sus territorios “porque como decimos, un indígena sin 
territorio no es indígena” (Becerra Suarez, 2021, 27m 30s), por 
lo que se busca una educación intercultural, que se afirme en lo 
propio, pero abierta a lo externo.

Si bien es cierto que la experiencia de Kiwe Uma se 
construyó en contra de la institucionalidad representada en la 
escuela y la disciplinarización del saber desde los principios de la 
modernidad, esta misma institucionalidad podría servir de apoyo 
a los procesos de educación propia, lo cual requiere no solamente 
de una decisión formalmente enunciada, sino que debe contar 
con el apoyo de la comunidad, “con una voluntad profunda” 
(Güeia, 2021, 103m).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

441

Inclusive, para Gentil la clasificación de los saberes entre 
los de adentro y los de afuera no es coherente con el proyecto 
educativo de Kiwe Uma porque se considera que el conocimiento 
indígena tiene la capacidad de conversar con otros saberes y 
estructurarse en clave de tejido, es decir que en lugar de perderse 
en la particularidad de las múltiples relaciones posibles (como 
contenidos curriculares disciplinarizados) mantenga el sentido 
holístico del saber y la educación (Güeia, 2021). 

Tejido – Matemáticas 

El tejido se considera como una expresión matemática 
en tanto que resulta de un proceso complejo que involucra 
algoritmos, pero también el sentido artístico, la cosmovisión y la 
cosmogonía indígena que se va complejizando en relación con 
el tipo de tejido y los momentos de desarrollo de las semillas, de 
tal modo que quien va realizando el tejido no solamente pone en 
funcionamiento unas ideas y habilidades, sino que en el proceso 
se va formando como persona. 

El tejido, así como el trabajo con el barro y la música, aunque 
desarrollan habilidades matemáticas como el razonamiento y la 
ejecución de algoritmos, tiene propósitos de espiritualidad, de 
estética y de comunitariedad, de la relación entre los números, 
las figuras y los colores en el tejido o los tiempos en la música, 
surge una expresión artística que lleva un mensaje. De tal modo 
que no se piensa en estas actividades con un propósito comercial 
sino de construcción de la subjetividad, y el fortalecimiento 



442

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

identitario, aunque posteriormente pueda incorporarse en la 
comercialización (Güeia, 2021). 

 La siguiente cita pretende mostrar como desde el tejido 
se contribuye en la formación de las semillas con propósitos 
opuestos a los de la modernidad como la individualidad, la 
exclusión de saberes y culturas, y la concepción de la naturaleza 
como recurso de explotación.

La primera jigra es Uma kiwete nesyuka ki’sna, que tiene 
como propósito reconocer a la madre tierra como principio 
de vida, donde todos los que comparten el territorio tienen 
la responsabilidad social, espiritual y cultural de generar 
espacios de armonía y equilibrio para posibilitar un buen 
vivir. La segunda jigra es Çxhaba üusa’s nuycxhäcxhaka, 
desde donde se invita a tener la identidad de un pueblo, 
una cultura y mantener un espíritu colectivo. La tercera 
jigra es Jadacxah umn fxizen, encargada de visibilizar 
el conocimiento propio referente a los tejidos y formas 
particulares de comunicación, de asumir los otros 
conocimientos que sean necesarios para avanzar en el 
plan de vida. Por último la cuarta jigra es el Eçx eçx fxi’zn, 
donde se asumen los procesos de educación para que el 
cuerpo individual siembre el espíritu de la colectividad 
para defender los intereses comunitarios; la preocupación 
aquí no es únicamente por el cuerpo individual, sino que 
contempla las prácticas culturales, el territorio y el plan de 
vida. (Parra-Sánchez y Orjuela Bernal, 2014, p. 186).



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

443

Autonomía para la Crítica y la Experimentación

¿qué es lo que se administra y cuál es el objeto fundamental 
de la administración cuando se quiere construir la 
autonomía, la plata, el contrato de los maestros, tener el 
control sobre los materiales o el conocimiento que circula 
por la escuela, el currículo, dónde está la centralidad? (…) 
yo creo que la centralidad de lo que se administra está en 
el territorio, así se llame proyecto educativo, así se llame 
SEIP, así se llama proyecto comunitario, así se llame como 
lo definan, la centralidad está en administrar el territorio 
indígena (Tobar Gutiérrez, 2021b, 122m50s).

La autonomía que se reclama desde la educación indígena 
propia sería una lucha por la emancipación decolonial (Muñoz 
Gaviria et al., 2018) en tanto que se trata de la liberación de 
determinaciones administrativas, pedagógicas y organizativas 
para superar la injusticia social y los problemas globales que 
afectan a la sociedad moderna.

Temporalidad

Desde el SEIP, en relación a los planes de vida, se aspira 
revitalizar los tiempos propios de la relación con la Madre 
Tierra, la educación deberá guiarse por los ciclos del clima, de los 
rituales (Montero, 2021; Tobar Gutiérrez, 2021b) que fueron los 
que rigieron la dinámica propia de los pueblos indígenas hasta la 
imposición de otras temporalidades de la modernidad.



444

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Gentil Güeia (2021) denuncia que la temporalidad 
escolar establecida institucionalmente, no tiene ningún tipo 
de justificación desde la cosmovisión indígena, de tal manera 
que, aunque existan teorías del aprendizaje o del desarrollo, 
estas se sustentan en criterios externos que no tienen en cuenta 
el saber ancestral, pero además dejan sin espacio-tiempo los 
saberes culturales reduciéndolos apenas a una hora de clase del 
cronograma escolar tal como se denunciaba en Molano-Franco y 
Blanco-Álvarez (2023), por lo que las temporalidades impuestas 
desde la política nacional no tendrían validez, en el sentido de 
Dussel, y por tanto se convierten en ilegítimas.

Territorio – Madre Tierra

En concordancia con Molano-Franco y Blanco-Álvarez 
(2021), Gentil señala que la educación matemática debe ser 
crítica, no se trata únicamente de que el niño o niña sean capaces 
de calcular la cantidad de insumo químico que se requiere para 
una plantación, sino sobre todo que entienda la afectación que 
se le causa a la Madre Tierra con esto el sentido del saber y la 
educación matemática va en dirección al cuidado de la Madre 
Tierra y las relaciones de esta con la sociedad, como a través de la 
minería (Güeia, 2021).

Nosotros ahorita vamos a generar como toda una política 
de cuidado y nosotros lo que estamos creando es espacios 
de formación desde la espiritualidad y en este caso 
estos espacios tienen una conexión muy cercana hacia 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

445

la naturaleza y los niños en su mayor parte del tiempo y 
bienestar es en este espacio (Güeia, 2021, 21m 45s).

Por ejemplo, respecto a la siembra, las matemáticas desde 
un carácter comunitario-crítico deben servir para determinar si 
la comunidad cuenta con la autonomía alimentaria necesaria y 
de la calidad nutritiva de los alimentos 

(…) el niño sabe hasta cuántos bultos de agroquímicos él tiene 
en la casa para una cosecha por ejemplo, pero entonces él 
tiene que ser consciente de cuánto daño se le está haciendo 
en el ejercicio de intoxicar a la tierra (Güeia, 2021, 76m20s). 

Con ello, el reconocimiento que esperan conseguir los 
pueblos indígenas no es solamente de su sistema educativo propio, 
sino el cambio de paradigma que pone como centralidad de todo 
proceso la protección de la Madre Tierra (Tobar Gutiérrez, 2021b).

“generar como unos procesos de formación, por fuera de la 
escuela e inclinarnos más por este saber de la naturaleza, 
(…) y como plantear desde el sentido pedagógico, en donde 
la naturaleza nuevamente tiene la posibilidad de enseñar y 
liberarnos de esa jaula que está (…) representada en la escuela, 
como plantear la vida de una manera más armoniosa, como 
implicar el saber más integral y en esta búsqueda hemos 
estado” (Güeia, 2021, 15m 30s).



446

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

En concordancia con Óscar Montero para quien la base de 
la educación está en el territorio con los mayores y las mayoras y 
estar allí es estar en comunidad, la base de la educación está en el 
estar en la comunidad (Montero, 2021).

Experimentación

Si bien en la experiencia de Kiwe Uma no se trató el 
tema de la negociación con los gobiernos local y nacional, sí se 
planteó la tensión con la escuela como órgano representativo 
de la institucionalidad y de algunas oposiciones dentro de la 
comunidad, respecto a lo cual Gentil señala que: 

Mire vea la comunidad tiene una mente muy 
institucionalizada todavía, incluso la organización, nosotros 
cuando surgimos, ni la comunidad, ni la organización nos 
dio el aval, claro pensarse un proceso de formación por 
fuera de la escuela es de mucha locura (Güeia, 2021, 111m).

Aunque al comienzo, la propuesta de Kiwe Uma tuvo mucha 
resistencia por parte de la comunidad y la misma organización 
indígena, la manera como se ha ido desarrollando el proceso y 
los resultados alcanzados, han servido para tener cada vez más 
aceptación de las familias y posibilidades de estructuración 
(tejido) con el SEIP y la escuela. 

(…) ahorita con el transcurso del proceso y de la forma como 
se han ido configurando los procesos que ya son varios y que 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

447

implican varias familias, nos han ido nos han ido dando la 
razón, porque en términos de resultados en muy poquitos 
años hemos cosechado muchísimo, entonces en ese sentido 
el tema del planteamiento pedagógico como la estamos 
sustentando hila muy bien con el SEIP y ahorita tenemos 
como la aceptación de muchas personas, aunque eso genera 
muchas resistencias también (Güeia, 2021, 111m30s).

Según Gentil, aunque ha sido difícil, los años de experiencia 
con Kiwe Uma sirven para demostrar que sí es posible desarrollar 
procesos educativos propios por fuera de la institucionalidad del 
gobierno

(…) nosotros ahorita vamos a dejar como este mensaje en el 
congreso (…) que estas búsquedas y estos sueños sí se pueden 
tejer (…) el tema de la modernidad es muy fuerte y el tema 
de lo que implica, porque hay muchas preguntas y dicen 
es, cuando estos niños son trabajados y son tan formados 
culturalmente, esos niños cómo se irían a relacionarse con 
la modernidad, mejor dicho esa respuesta también ya la 
tenemos y esa respuesta no la sacamos nosotros, sino con 
la forma de ser, como son nuestros niños y nuestras niñas 
en nuestros procesos de formación (Güeia, 2021, 59m30s).



448

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

Conclusiones

El SEIP como política pública en construcción plantea unos 
lineamientos generales que deberán ser discutidos, analizados y 
adaptados a las necesidades de cada uno de los pueblos, lo cual 
genera una gran diversidad de miradas y una gran diversidad de 
formas de implementación, en concordancia con la valoración y 
promoción de la diversidad que se propone y se defiende. En ese 
sentido, el propósito del presente capítulo consistió en analizar un 
caso particular de educación indígena propia para responder a la 
pregunta: ¿Cómo se crean procesos de legitimación comunitaria 
en relación a la educación matemática?

Los resultados de este análisis señalan que la concienciación, 
la participación como tejido y la autonomía para la crítica y la 
experimentación, son elementos de legitimidad en los que la 
educación matemática se teje con los saberes culturales, al aportar 
al fortalecimiento cultural y a una mirada crítica de la relación 
con la Madre Tierra, como se muestra de manera esquemática en 
la Figura 12.1.



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

449

Figura 12.1-La educación matemática en los procesos de 
construcción de legitimidad
 

El reconocimiento de las limitaciones de la escuela del 
Estado en relación con el proyecto político y pedagógico de los 
pueblos indígenas lleva al proceso de concienciación de que las 
cosas pueden y deben ser cambiadas en la búsqueda de un orden 
más justo y equilibrado.

La concienciación sirve para enfrentar el racismo 
epistemológico al fortalecer la identidad y la valoración de lo 
propio en concordancia con D’Ambrosio (2013), para quien la 
estrategia de la conquista consiste en mantener inferiorizado al 
dominado mediante estrategias como el debilitamiento de las 
raíces culturales y, en esto “la matemática, también asumió un papel 
de instrumento de selección”(p. 51). Desde una identidad cultural 
fortalecida es más factible que se tomen decisiones legitimadas 



450

Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

por la participación horizontal en un diálogo intercultural, es 
uno de los aspectos necesarios para la emancipación decolonial 
Blanco-Álvarez y Molano-Franco (2021)

Si bien es cierto que existen avances en temas de 
reconocimiento de derechos, principalmente, desde la 
Constitución de 1991 cuando el Estado se declara como 
pluriétnico y multicultural, el peso de esos derechos en relación 
con la normativa general es desigual y como resultado muchos 
de los acuerdos quedan en el papel o se enfrentan a una serie 
de procesos burocráticos y desarticulaciones institucionales que 
obstaculizan su efectivo ejercicio, y que según Tobar Gutiérrez 
(2021a) se constituyen en un conjunto de vacíos y ausencias que 
dan origen al SEIP.

En este análisis relacionado con limitaciones y alternativas 
para la legitimidad, identificamos que la escuela como institución 
de la política oficial, es legitimada por la ley y la tradición en el 
sentido de Bobbio et al. (2007), mientras que Kiwe Uma como 
iniciativa propia se institucionaliza en la medida en que va 
creando legitimidad entre la comunidad a partir del diálogo 
argumentado y sustentado en la experiencia colectiva y la ley de 
Origen. En ambos casos hay una limitación de la política, en el 
primero (dirección Top-Down) los pueblos indígenas la limitan 
al no reconocer el modelo escolar disciplinarizado con base en 
principios de la modernidad y demandar el reconocimiento de la 
autonomía pedagógica y administrativa de la educación propia. 
En el segundo caso (dirección Bottom-Up), aquí se señalaron 



Reflexiones sobre política pública en educación indígena y Etnomatemática:
La situación en cinco países latinoamericanos

451

algunas limitaciones relacionadas con el reconocimiento, la 
participación y la autonomía, como se muestra de manera 
sintética en la Figura 12.2. 

Figura 12.2- Limites institucionales de legitimidad y 
construcción de alternativas

 La posibilidad de legitimidad institucional dependerá 
entonces de la coherencia que se logre construir entre las 
decisiones que se constituyen en la política pública nacional y las 
necesidades educativas de los pueblos y comunidades indígenas, 
lo cual requiere de la participación dialógica en la construcción 
de consensos.



452

REFERENCIAS

Blanco-Álvarez, H., & Molano-Franco, E. (2021). La formación de profe-
sores de matemáticas desde la Etnomatemática: una mirada deco-
lonial. Revista de Educação Matemática, 18, 1–18. https://doi.org/doi.
org/10.37001/remat25269062v18id604

Becerra Suarez, M. L. (2021). Educación Escolarizada: Proceso histórico 
de los Pueblos Amazónicos [Conferencia]. Cátedra Internacional de 
Política Pública de Educación Indigena y Etnomatemática. https://www.
youtube.com/watch?v=qmsIsQB4QQUyt=2217syab_channel=Re-
dInternacionaldeEtnomatemáticaRedINET

Bermejo-Paredes, S., Maquera Maquera, Y. A., y Bermejo Gonzáles, 
L. Y. (2020). Procesos de educación intercultural y autosegre-
gación indígena en los aimaras de Puno, Perú. Revista Histo-
ria de La Educación Latinoamericana, 23(34), 19–43. https://doi.
org/10.19053/01227238.10101

Bobbio, N., Matteucci, N., y Pasquino, G. (2007). Diccionario de Política 
(15th ed.). Siglo XXI de España Editores, S.A.

Calvo Población, G. F., y García Bravo, W. (2013). Revisión crítica de la et-
noeducación en Colombia. Historia de La Educación, 32(0), 343–360.

D’Ambrosio, U. (2013). Etnomatemáticas. Entre las tradiciones y la moderni-
dad (2da ed.). Ediciones Díaz de Santos.

Dussel, E. (2006). 20 tesis de política. Siglo XXI.

Dussel, E. (2015). Filosofías del Sur. Edicionesakal.

Dussel, E. (2020). Siete ensayos de filosofía de la liberación: hacia una funda-
mentación del giro decolonial. Editorial Trotta.

Güeia, G. (2021). La Educación Propia del Pueblo Nasa [Conferencia]. Cáte-
dra Internacional de Política Pública de Educación Indigena y Etnomate-
mática. https://www.youtube.com/watch?v=0bQA_8werDoyt=494s-
yab_channel=RedInternacionaldeEtnomatemáticaRedINET

Hernández Carrera, R. M. (2014). La investigación cualitativa a través de 
entrevistas: su análisis mediante la teoría fundamentada. Cuestiones 
Pedagógicas, 23, 187–210.

https://www.youtube.com/watch?v=qmsIsQB4QQUyt=2217syab_channel=RedInternacionaldeEtnomatem%C3%A1ticaRedINET
https://www.youtube.com/watch?v=qmsIsQB4QQUyt=2217syab_channel=RedInternacionaldeEtnomatem%C3%A1ticaRedINET
https://www.youtube.com/watch?v=qmsIsQB4QQUyt=2217syab_channel=RedInternacionaldeEtnomatem%C3%A1ticaRedINET


453

Jaramillo, D. (2021). Etnomatemática y Transformación Social en Co-
lombia [Conferencia]. Cátedra Internacional de Política Pública de 
Educación Indigena y Etnomatemática. https://www.youtube.com/
watch?v=R3y4YjeK0vUyt=1938syab_channel=RedInternacional-
deEtnomatemáticaRedINET

Molano-Franco, E. (2023a). Elementos Orientadores para el Análisis y 
Diseño de Políticas Públicas de Educación Indígena y Matemá-
tica. [Tesis doctoral, Universidad de La Sabana]. https://bibliosa-
bana.primo.exlibrisgroup.com/permalink/57US_INST/vq17b2/
alma993071761208156

Molano-Franco, E., y Blanco-Álvarez, H. (2021). Reflexiones sobre la edu-
cación matemática, más allá de la pandemia. Cuadernos de Investiga-
ción y Formación En Educación Matemática, 16(20), 321–332. https://
doi.org/10.30554/archmed.20.2.3873.2020

Molano-Franco, E., y Blanco-Álvarez, H. (2023b). Herramienta analítica 
decolonial para el estudio de las políticas de educación indígena y 
matemática. Estudios Políticos, 66, 152–175. https://revistas.udea.
edu.co/index.php/estudiospoliticos/article/view/350727

Montero, O. (2021). Educación Indígena en Colombia: Luchas Para Volver 
al Origen [Conferencia]. Cátedra Internacional de Política Pública de 
Educación Indigena y Etnomatemática. https://www.youtube.com/
watch?v=c77gjBjMAIYyt=4491syab_channel=RedInternacional-
deEtnomatemáticaRedINET

Muñoz Gaviria, D. A., y Runger Peña, A. K. (2018). Acercamiento histórico, 
político y pedagógico al concepto de emancipación. Revista Kavilan-
do, 10(2), 470–480. http://kavilando.org/revista/index.php/kavilan-
do/article/view/261

Parra-Sánchez, A., y Orjuela Bernal, J. I. (2014). Consideraciones sobre 
educación matemática y educación indígena en Colombia. Revista 
Latinoamericana de Etnomatemática, 7(2), 181–201.

Tobar Gutiérrez, M. E. (2020). El sistema educativo indígena propio: Política 
pública educativa de los pueblos indígenas de Colombia [Tesis doctoral, 
Universidad de La Sabana]. http://hdl.handle.net/10818/47650

https://www.youtube.com/watch?v=c77gjBjMAIYyt=4491syab_channel=RedInternacionaldeEtnomatem%C3%A1ticaRedINET
https://www.youtube.com/watch?v=c77gjBjMAIYyt=4491syab_channel=RedInternacionaldeEtnomatem%C3%A1ticaRedINET
https://www.youtube.com/watch?v=c77gjBjMAIYyt=4491syab_channel=RedInternacionaldeEtnomatem%C3%A1ticaRedINET


Tobar Gutiérrez, M. E. (2021a). Vacíos y ausencias que dan origena al Sis-
tema Educativo Indígena Propio (SEIP) en Colombia. Revista Electró-
nica Iberoamericana, 15(1), 169–188. http://www.urjc.es/ceib/

Tobar Gutiérrez, M. E. (2021b). Antecedentes y Ausencias que originan 
el Sistema Educativo Indígena Propio en Colombia [Conferencia]. 
Cátedra Internacional de Política Pública de Educación Indigena y Et-
nomatemática. https://www.youtube.com/watch?v=wXSetvGKwP-
Qyt=110syab_channel=RedInternacionaldeEtnomatemáticaRedI-
NET

Valencia Chamorro, J. E. (2020). Evolución del derecho a la educación de los 
pueblos indígenas: hacia la consolidación del sistema educativo indígena 
propio [Trabajo de maestría, Universidad Externado de Colombia]. 
https://bdigital.uexternado.edu.co/handle/001/3762

Valero, P., Andrade-Molina, M., y Montecino, A. (2015). Lo político en la 
educación matemática: De la educación matemática crítica a la polí-
tica cultural de la educación matemática. Revista Latinoamericana de 
Investigacion En Matematica Educativa, 18(3), 287–300. https://doi.
org/10.12802/relime.13.1830

https://bdigital.uexternado.edu.co/handle/001/3762


455

Re lexiones sobre política pública en 

educación indígena y etnomatemática.

 La situación en cinco países latinoamericanos

Año de publicación : 2025

San Juan de Pasto - Nariño - Colombia




	Política pública en educación indígena, avances, obstáculos, tensiones y horizonte de posibilidades en cinco países latinoamericanos
	CÓMO PERCIBEN LOS MAESTROS LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL-INDÍGENA EN LOS ANDES DEL SUR PERUANO
	Capítulo 2
	POLÍTICAS PÚBLICAS EDUCATIVAS Y COLONIALIDAD DEL 
	SABER EN EL ECUADOR DEL CORREÍSMO (2007-2017)
	_heading=h.49x2ik5
	Capítulo 3
	EDUCACIÓN INTERCULTURAL EN CHILE: PEDAGOGÍAS ENTRE 
	Capítulo 4
	RECONOCIMIENTO INDÍGENA Y EDUCACIÓN PÚBLICA EN COLOMBIA EN EL CONTEXTO DE LOS PAÍSES LATINOAMERICANOS: UNA APROXIMACIÓN HISTÓRICA
	Capítulo 5
	LAS POLÍTICAS DE EDUCACIÓN INDÍGENA EN LATINOAMÉRICA: 
	AVANCES, CRÍTICAS Y POSIBILIDADES
	Etnomatemática y transformación social: avances, obstáculos, tensiones y horizontes de posibilidad, en la investigación curricular de la educación indígena en cinco países latinoamericanos
	Capítulo 6
	POLÍTICAS PÚBLICAS, EDUCACIÓN DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS Y ETNOMATEMÁTICA: 
	EL CASO PERUANO
	_heading=h.1egqt2p
	Capítulo 7
	POLÍTICAS EDUCATIVAS, EXPERIENCIAS EN INSTITUCIONES EIB Y LA SITUACIÓN DE LA ETNOMATEMÁTICA en ECUADOR
	_heading=h.1jlao46
	Capítulo 8
	ETNOMATEMÁTICA PARA LA TRANSFORMACIÓN SOCIAL: ALGUNAS EXPERIENCIAS DESDE LA FORMACIÓN INICIAL DOCENTE EN CHILE
	Capítulo 9
	LA ETNOMATEMÁTICA EN LAS POLÍTICAS DE EDUCACIÓN INDÍGENA EN LATINOAMÉRICA 
	Un movimiento de lucha por la descolonización del pensamiento
	El Sistema Educativo Indígena Propio en Colombia: 
	Capítulo 10
	VACÍOS Y AUSENCIAS QUE DAN ORIGEN AL SISTEMA EDUCATIVO INDÍGENA PROPIO (SEIP) EN COLOMBIA
	Capítulo 11
	EDUCACIÓN INDÍGENA EN COLOMBIA: LUCHAS PARA
	 VOLVER AL ORIGEN
	Capítulo 12
	Educación Matemática en Procesos de Legitimación en Educación Indígena en Colombia

