El Espiritu

Gonzalo Jimenez Mahecha » N
. Dumer Mamian Guzman
Victor Albeiro Luna Rivera
Jacqueline Ceballos Galvis 137, Tt
Jonathan Fajardo Cabrera " Fd'}fz';'a'



editorial

Universidad de Narino



El Espiritu de la
Naturaleza Indomita



MARTHA SOFIA GONZALEZ INSUASTI
Rectora

GIRALDO JAVIER GOMEZ GUERRA
Vicerrector Académico

IVAN ERNESTO MARTINEZ GUERRERO
Vicerrector Administrativo y Financiero

ALVARO JAVIER BURGOS
Vicerrector de Investigacion e Interaccion Social

PILAR LONDONO MARTINEZ
Secretaria General

MARIA ELENA ERAZO CORAL
Decana Facultad de Ciencias Humanas y Sociales

FERNEY MORA ACOSTA
Director Departamento de Humanidades y Filosofia

JAIRO E. RODRIGUEZ ROSALES
Coordinador Instituto Andino de Artes Populares



El Espiritu de la
Naturaleza Indomita

Dumer Mamiian Guzmdin
Victor Albeiro Luna Rivera
Gonzalo Jiménez Mahecha
Jacqueline Ceballos Galvis

Jonathan Fajardo Cabrera

editorial

Universidad de Narifo



El espiritu de la naturaleza indémita / Dumer Mamiidn Guzman ... [ y otros] —12.
Ed.-- San Juan de Pasto : Editorial Universidad de Narino, 2025

239 paginas: Fotografias
Incluye referencias bibliograficas p. 239 - 243 y glosario p. 231 - 237

ISBN: 978-628-7771-62-8 Digital
ISBN: 978-628-7771-61-1 Impreso

1. Literatura colombiana 2. Mitos y leyendas 3. Literatura fantastica 4. Cultura
Latinoamérica—Aspectos filosoficos 5. Cultura—Comunidades andinas,
amazonicas 6. Seres sobrenaturales. I. Mamian Guzman, Dumer II. Luna Rivera,
Victor Albeiro III. Jiménez Mahecha, Gonzalo IV. Ceballos Galvis, Jacqueline V.
Fajardo Cabrera, Jonathan.

al

398.209861 E777 — SCDD-Ed. 22

SECCION DE BIBLIOTECA

El espiritu de la naturaleza indomita
© Editorial Universidad de Narifio

© Dumer Mamidn Guzman
Victor Albeiro Luna Rivera
Gonzalo Jiménez Mahecha
Jacqueline Ceballos Galvis
Jonathan Fajardo Cabrera

ISBN Digital: 978-628-7771-62-8
ISBN Impreso: 978-628-7771-61-1

Primera edicion

Correccidn de estilo: Tipografia Cabrera

Diseifio y diagramacion: Javier Castro
Disefio de portada: Liseth Motta Realpe
Contacto: lizalejamotta@gmail.com

Fecha de publicacion: Junio 25 de 2025

Prohibida la reproduccién total o parcial, por cualquier medio o con
cualquier proposito, sin la autorizacion escrita de su Autor o de la Editorial
Universidad de Narifio.



indice

INETOAUCCION ettt 11
Predmbulo c..co.eoeeieiciee et 15
Primera PArte......c..cooooieiiiiiiniiieeieeteeeteeteeeet ettt 25
CapItulo Primero ..cuecueeieeieiieieieiesiestesteeeeeee ettt 25
Capitulo SEGUNAO ....coveveiieiiiiieeeee et 57
CaPIULO TETCETO c.veuieeieveieiietieieteeetete ettt ettt ettt e be b e esessenseneas 77
EPIIOZO ettt 95
RELETENICIAS .ttt 105
SeGUNAA PATTE ....c.oeeiiiiiiieiciecce e 109
Conversaciones, nudos y huellas entre los Andes y las Amazonias .....109
Vibran 1as MemOTIas «..cccoueeuerieieinieieeei et 109
Contexto PANAMAZONICO...cueriiriiririeniterertenreereetenreesre st e st ere st esre e 111
RELETONICIAS .ttt ettt 131
TEICETaA PATTE. ...ttt 133
Sacralidad y Religiosidad en el Valle de Atriz......cccocevevveevievveniennennen. 133
INETOAUCCION ettt 133
El Contexto Acuifero del Valle de Atriz......cccoceceeeveneenencnncncninnns 140

El Dia del AZUA oottt 142



El Agua Entre las Opciones Civilizatorias........coceevevevereerercienieneennenne. 145

El Agua es Todo ESO y MUChO MAS .....coeiriveniiiniieieeniesieeeeseeeans 147
La Sacralidad del Agua en el Valle de Atriz........ccccecevvevenvenienieniennenen. 152
La Virgen de Guadalupe .......ccoevevevereeinieiieieieniesieneeeee et 154
La Virgen de 1a Gruta......ccocevevieneneneneeieeeieeiesesiese e 163
La Virgen del ROSATIO c..co.ceveieieniininierieetnteeeeeseseseseee et 171
LS NIiNIOS DIVINOS c..eviiiiiieiieieieniesieeiesicet ettt sttt 175
El Nifio de 10S Santos REYES .......cecvevvrierienieneneneneneeieieeeeenne 175
El GUAZUA RAYO c.evveiieiieieieiecececeeeee et 186
RIiOPAMDA ...t 192
El Mantel de 1a Vida ....ccovevenininieieieeeeeeeeee e 193
El RAYO DIVINIO .ttt 196
SaN PeAIO TAYO0 ..ottt 198
Las Guaguas RaY0 .....cccceevieeiiiiieniiiiecieceeeeecceeeece e 200
Juan Solarte Criollo ......cceeeverererieiiieieieeseeeeeeee e 204
Francisco del RaYO0 ...ccccoveevieviinieiiiecceteceeeeee e 208
El Aguay el Fuego en las Confrontaciones Banderiles...................... 211
El Mundo Profano de 10S MUETLOS .....c.cocereeieveenienienenereeeneeieeeeenes 219
GLOSATIO .ttt 231

R CTOIICIAS ettt e e eeeeetee e e e e e e eeeeeeeeeeeesseseasnanne 239



Indice Fotografico

Fotografia 1 Arco Iris en el asfalto.......ccccuveverieceeinenieineiecieeees 142

Fotografia 2 Reunién de Acueductos Comunitarios

€N MOCONAINO c..cvviieriieereeeeiee ettt eete et eeeareeeraeeeareeeareeeenneeennes 149

Fotografia 3 Virgen de Guadalupe sobre la pefia de la

quebrada MiraflOres........ooevevereririeieieieiesieseseseeee ettt 154
Fotografia 4 El remanecer lento de una deidad en Plazuelas............ 156
Fotografia 5 El monte en los origenes de la quebrada Miraflores....... 157
Fotografia 6 Iglesia de CatambucCO.......c.coeevurvecineeenncniniecnieeiereenene 158
Fotografia 7 Fray Luis Felipe Gomez y don Héctor Maigual ............ 163
Fotografia 8 Virgen de La Gruta de Galmatan ..........cccceevveverenuennens 164
Fotografia 9 Ofrenda a la Virgen de la Visitacion de Mocondino....... 170
Fotografia 10 Sachapamba, hoy........ccccovevieininieiiieceeeee 173
Fotografia 11 Nino de los Santos Reyes de Mocondino..................... 176
Fotografia 12 Francisco De 1a Villota .......cccccoeevevenenerceevinieieieienne. 185
Fotografia 13 El “descanso Mayor” ........co.cceeeeeereennuerenneenueseneevenennene 188
Fotografia 14 El Mantel de 1a Vida. ......cccoceveveneiininenieineneeceens 194
Fotografia 15 Pachamama en Aguapamba.........cceceeeeeeenenienenenrennenens 195

Fotografia 16 San Pedro de JENOY .......cccevvverrerieerinienieinienieeeesienenens 198



Fotografia 17 Organizando el castillo, en Jenoy.........cccceverveverervenenens 201

Fotografia 18 Guaguas de pan - JENOY ......cccccevuevierererereereeneeereenaennes 202
Fotografia 19 Las Guaguas de Pan del Castillo de Jenoy ................... 203
Fotografia 20 Cascada El Giiilque - La Florida......c.ccccecevevievireniennnncns 206
Fotografia 21 Piedra del Diablo........ccocovevirinenieiniieecreeeeens 208
Fotografia 22 Virgen del Rosario al frente de los jenoyes ................ 214

Fotografia 23 Recorriendo con Victor los ojos

de ABUA N JENOY .everuieiieieiiieniinie ettt ettt ne 220



Introduccion

El presente libro tiene el proposito de contribuir a la mejor
comprension de la vida comunitaria desde los Andes septentrionales
panamazonicos, tratando de desentrafarla intelectualmente, apoyados
en el pensamiento, la memoria y la vida cotidiana de los pobladores de
ascendencia indoamericana y afroamericana.

Es un hecho y un supuesto que, a pesar de la interceptacion de
la vida y el pensamiento suscitada por la conquista, la colonizacién,
el desarraigo y la esclavitud, persiste recreativa y creativamente los
fundamentos y las formas ancestrales de concebir, comunicar y hacer
vida comun, no solo humana, sino con los otros seres denominados
naturales y espirituales (plantas, animales, minerales, cerros, deidades,
cosas, etc.) !, con los que se crea y se cria la vida de manera armoniosa,
vital, comunitaria y sagrada; en contextos complejamente reducidos
como las comunidades locales o0 mas amplios como los Andes y la
Panamazonia (complejo biocultural en interrelacional del Pacifico, los
Andes y el Amazonas).

Son diversos textos que, en cada caso, reservan sensibilidades y
aportes conceptuales multiples a la conversacion inconclusa de mas
de una voz y a las escuchas de los espiritus y la naturaleza indomitos.

La primera parte y base del libro es el escrito por Victor Luna
Rivera, quien quiso dejar por escrito en un libro y en despedida, su
memoria vivida, sentida y pensada con el tltimo aliento. Una aspiracion
similar pudo ser la de Jaqueline Ceballos Galvis, quien nos comparte
su voz en la segunda parte. La efimera vida material no les permitio
compartir su edicion. Este libro estd dedicado a Victor y Jaqueline,
a su memoria, con quienes compartimos y seguiremos compartiendo

1 Las culturas andinas de los Andes Centrales conciben estos tres sujetos colectivos
bajo 1a denominacién de sallga, waka y jaqe; que comprenderian a los seres
naturales, los seres espirituales y los seres humanos.

-11-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

andanzas panamazonicas solidarias con corazén pensante; buscando y
encontrando con otros por las oquedades y corrientes espirituales de
la geografia, la historia y la memoria, los senderos méas propicios del
vivir comunitario.

;Donde andaran Victor y Jaqueline?, ;quién serd su compafia?
Siendo sinceros, no lo sabemos, asi su muerte, como todas, sea cercana
e inapelable. Su verdadero sentido, ese constante requerimiento,
siempre se escapa; de ahi, tal vez la angustia o melancolia que esta
imposibilidad genera, y la que obliga a las creencias y los lenguajes
cifrados creados por las culturas. Sin embargo, en nuestro medio andino
y panamazonico, las diversas expresiones culturales le dan un sentido
acorde con sus filosofias 0o cosmovisiones, que ain se mantienen a
pesar de la evangelizacion judeocristiana. Le dan sentido a la muerte
dandole sentido a la existencia social y a la existencia toda. Se acepta
la muerte material y causa tristeza esta ausencia, pero a sabiendas,
en consonancia con una cosmovision, de que es un viaje hacia otro
espacio tiempo en el devenir de la vida, con el cual se continuaran
relaciones permanentes de solidaridad y reciprocidad. Vision que se
concretiza a través de las expresiones simbolicas y rituales. Intentar
compenetrarse con estos otros sentidos de la vida es el intento comun
de las paginas de este libro.

En vida, Victor le encarg6 al profesor Gonzalo Jiménez Mahecha
un Predmbulo para su escrito. Es, el ensayo sereno, juicioso y
profundamente sentido del profesor Gonzalo, quien, con gran
sensibilidad expresa el devenir académico, intelectual y ético de
Victor, y a su vez, introduce el sentido y contenido fundamental del
pensamiento sobre “El espiritu de la naturaleza indémita”, con el cual
Victor titul6 su escrito; y que, fiel a su memoria pasa a ser el titulo
general de este libro.

La primera parte: “Genealogias de lo indomito en el espiritu
salvaje de la tierra, los seres y las cosas”, Victor, aborda los asuntos
que se desenvuelven en este libro y dialoga a través de la amistad,
entre las margenes indomitas y el pensar poético filosofico de algunos
fragmentos de Friedrich Nietzsche. Asi se adentra en el drama
del “mundo exterior”, humano y no humano, lacerado, arrasado
o enmudecido; pero que, sin embargo, sigue vivo, dando vida con
el agua y el perfume de sus seres cotidianos y extraordinarios, sus
encantos y sus encantadores. Son una vivencia comun de andantes por
el ins6lito mundo panamazoénico, sondeando vivencias comunitarias
bioculturales de gentes humanas y no humanas, “sobre humanas” y

-12-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

“sobrenaturales”. Aqui se encuentran la prosa literaria fragmentada y
libre y las cavilaciones mas analiticas y politicas. Son discursos con el
espiritu, los espiritus y sus acontecimientos, que son vida comunitaria
telarico-césmica. Concluyendo con el drama del mundo interior de
un hombre trigico e inquieto por la belleza metafisica del tormento;
hablando con los dolores, o los dolores hablando de la finitud del ser,
de su propia caducidad frente a la vida, como pretendiendo dar sentido
a la ausencia de sentido que se aproxima.

En la segunda parte: “Conversaciones, nudos y huellas entre los
Andes y las Amazonias”; es el texto de Jacqueline Ceballos Galvis y
Honatan Fajardo Cabrera, escrito a mas de una pata, meses antes de
partir Jacqueline, a finales de 2022. Aqui se recogen travesias de vida,
escritura y lectura, que charlan con la panamazonia, atravesadas por
redes de relaciones, experiencias, suefos, luchas y memorias latentes;
a través de las chagras, las mingas, las malocas, entre otros dmbitos
vitales, entretejidos por diversas poblaciones con la tierra-selva.

En la tercera parte: “Sacralidad y Religiosidad en el Valle de Atriz”,
Dumer Mamian Guzmadn, explora diversos y complejos pensamientos
y practicas socioculturales que en torno al agua y el fuego se presentan,
en un contexto conflictivo en el que las formas comunales bioculturales
dejan su huella. Especificamente, se exploraron aspectos relacionados
con las estéticas del agua y el fuego, entre la mitologia y religiosidad,
en el Valle de Atriz.

Agradecimientos sinceros a Leydi y su hija Sofia, como herederas
del legado de su ser querido, por haber permitido la publicacion de sus
textos.

-13-



PRIMERA PARTE

GENEALOGIAS DE LO INDOMITO EN
EL ESPIRITU SALVAJE DE LA TIERRA,
LOS SERES Y LAS COSAS

Victor Albeiro Luna Rivera

Para Sofia L., Leidy B. y Maria R., con el corazon y el amor de siempre...
Al pensador F. Nietzsche, que me ensefié a reir entre el dolor...

Preambulo

Unas pocas palabras para evocar al alumno y colega.

Conoci a Victor en las aulas universitarias, como mi alumno, hace
unos anos; era un muchacho delgado, triguefio, serio, algo arisco, pero
muy interesado en aprender; hacia honor al hecho de ser un alumno:
una persona que desea alimento intelectual, como lo senala el origen
etimolégico del término.

Cuando Victor intervenia en clase, y lo hacia con mucha frecuencia,
mostraba interés por ampliar lo que sabia o por clarificar lo que
suponia que sabia; era muy dado al debate y resultaba interesante verlo
en su papel de estudiante: esa persona que se dedica atenta a algo, que

-15-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

muestra gran gusto por algo, que desea algo, que se esfuerza por hacer
algo, segun los margenes del origen etimologico del término.

Con el paso de los afios, se fue decantando su interés investigativo
por los asuntos relacionados con la vida comunitaria y la hospitalidad:
;como llego a definirse el interés por esos temas?

Es probable que lo primero que hiciera Victor fuera pensar en lo
que hospitalidad supone: una relacion, minimo entre dos: el anfitrion y
el huésped; el primer término es un nombre griego, que significa aquel
que agota a los enemigos en las batallas; el segundo término se vincula
con una voz latina que relaciona las ideas de extranjero, anfitrion y
sefior poderoso y protector, por lo que se puede denominar huésped
tanto al que acoge como a la persona acogida.

Desde alli pudo pasar a relacionar a la hospitalidad con dicotomias,
como: j;de donde vengo?/;quién soy?, uno/otro, propio/extrafo,
propio/ajeno, lugareno/foraneo, individuo/comunidad, mismidad/
alteridad. Esta riqueza de posibilidades, se supone, lo llevaria a
afirmar su inquietud por estos temas, de interés tanto individual como
colectivo.

Ahora bien, la inquietud por el tema de la hospitalidad viene de
muy antiguo; se puede rastrear, por lo menos para establecer un punto
de partida, quiza arbitrario, desde esa historia que dice que, una vez
hecho el primer hombre, de arcilla, el creador lo puso en un jardin y le
establecio, en su cardcter de anfitrion, una condicién de hospitalidad
a su huésped; si la violaba, le acaeceria un castigo; como el huésped no
cumplio la condicién y el anfitrién temi6 que la criatura alcanzara la
inmortalidad, para evitar males mayores, lo expulsoé del jardin.

Hay otra historia, conocida, sobre la hospitalidad, que refiere que
un principe troyano fue a la ciudad de Salamina, con la intencion de
pedir la devolucion de una tia suya, que habia sido entregada al rey
como premio, luego de intervenir en alguna hazafia; luego, se dirigio
a Esparta, donde lo acogieron en palacio y alli conoci6 a la reina
y, mientras el rey estaba de viaje, el principe y la reina se fugaron,
llevando muchas riquezas, y fueron a la ciudad donde reinaba su padre,
por lo que, al abandonar Esparta en esa forma, habia violado las leyes
de la hospitalidad, que establecian que todo forastero, que habia sido
acogido en una casa, debia ser protegido por el anfitrion, pero, por la
lealtad surgida del acto de acogida, el huésped debia retribuir el trato
que habia recibido y, de no ser asi, acarrearia con las consecuencias.

Hay otra historia que refiere que un rey de una isla mediterranea
viajo a la guerra y estuvo bastante tiempo ausente de su reino; como

-16-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

no se sabia sobre su paradero, en la isla supusieron que habia muerto
y, debido a ello, hubo muchos que comenzaron a pretender llegar al
trono, mediante el casamiento con la reina viuda; después de muchos
anos de ausencia, el rey retorna a su isla y encuentra que su palacio ha
sido invadido por unos huéspedes que acosan a su mujer y devoran su
patrimonio, por lo que decide vengarse, para castigar esa ofensa a las
leyes de la hospitalidad.

Del mismo modo, se desarrolla 1a historia de un principe troyano
que, una vez su ciudad ha sido tomada e incendiada, debe marchar en
busca de nuevos horizontes, por lo que se embarca, con su hijo, su padre
y algunos de sus hombres, en busca de un lugar donde fundar una ciudad
que reviviera la gloria de la que habia sido destruida; en su viaje, lo
recibe y acoge una reina ptnica, que lo tienta, mediante su hospitalidad,
con desistir de continuar su viaje, pero el principe, dispuesto a cumplir
su destino, sigue su camino, llega a las nuevas tierras y se establece
como rey, para ser el mitico comienzo del pueblo romano.

Resulta bastante probable que estas historias y el interés de Victor
por la convivencia dentro de su comunidad lo llevaran a interesarse
por el tema de la hospitalidad y la vida comunitaria, lo que lo llevé a
escribir trabajos como: “Entretejiendo hospitalidad en la comunidad
de Jenoy” (2010), “Hospitalidad y sincretismo: Una memoria abierta”
(2011), “Caminos y devenires de la educacion propia en hospitalidad”
(2014), “Pensamientos de la hospitalidad andina” (2014), y “La
hospitalidad en la comunidad de Genoy” (2017), libro con el que obtuvo
su titulo de Licenciado en Filosofia y Letras y, ahora, su trabajo, quiza
mdas ambicioso, “El espiritu de la naturaleza indémita. Genealogias
de lo indémito en el espiritu salvaje de la tierra, los seres y las cosas
en comunidad”, sobre el que, el mismo Victor, anunciaba, cuando
preparaba su publicacion:

Se vislumbra al espiritu como actitud indéomita y salvaje de la
vida. Sus temas centrales de estudio tienen que ver con: el espiritu, la
hospitalidad, la corporalidad, el pensamiento salvaje, la comunidad,
en los que se propone las reinvenciones criticas y creativas a partir
de actitudes investigativas, arqueoldgicas y genealogicas en la
construccién de un pensamiento fragmentario, a través de vestigios
y eternidades de la realidad, los imaginarios, la ancestralidad, las
perspectivas y prospectivas del presente y porvenir de lo andino,
amazonico y afrodescendiente.

Asimismo, en un resumen que escribid sobre el texto, Victor
sefalaba:

-17-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Este texto surge en la soledad y en la conversa con diferentes
sentires, en el que se hace un estudio y una propuesta filosofica, a
través de una prosa literaria fragmentaria, acerca del espiritu y sus
acontecimientos como vida voluntaria y libre, como vida comunitaria
telarico-césmica; a la vez, el estudio arqueoldgico, genealdgico y
perspectivista del espiritu indomito y el pensamiento salvaje en los
Andes y el Amazonas, a partir de las vivencias comunitarias natural
culturales de sus gentes humanas y no humanas: sobrehumanas y
sobrenaturales; de los diversos y multiples mundos teltiricos y cosmicos
enrelaciones experienciales de poder y conocimiento auca, de cuerpos
y espiritus guaca; ademas, se establece un acercamiento al espiritu
afrodescendiente, a partir de la diaspora africana y sus vivencias
en encuentro con otros mundos culturales; se aborda, también, una
critica y una reinvencion del espiritu en contextos de esclavitud, para
su posible y urgente liberacion; para terminar, se concluye con un
epilogo, constituido con pensamientos aforisticos.

Aqui se capta la perspectiva que habia desarrollado Victor sobre su
trabajo; es una sintesis que perfila el alcance de los desarrollos tedricos
a los que habia accedido tras afios de estudio concienzudo sobre estas
tematicas, pero, el texto tiene un final digno de los mejores textos que
hubiera leido y re-leido alguna vez, sobre todo por su hondura humana;
si no, léase:

;Como pensarse sin estar atado a nada, dispuesto a lo que acontece,
a lo que se presenta, a lo que viene y, ahi, pensar, en la novedad, en lo
incierto y desconocido, sin algo previo, mas que la voluntad de querer
y pensarse sin condicionamientos? (...)

Dos caminos se abren prontos: el del sol que renace con nuevas
fuerzas en la fresca manana o el del sol ennegrecido, extinto, que
desaparece enlo profundo delatierraenunaapacible noche sinretorno.
Me abraza la vida con una sonrisa y la muerte con una carcajada.

Ya no estaré aqui. Me iré con el viento hacia nuevos lugares;
desconocidos arcanos me esperan con su inefable rareza y seduccion;
seres sencillos abren sus brazos a mi llegada, remansos de arboles y
estrellas, de rocas tibias. (...)

He leido y escrito entre el dolor; que sea, ahora, el tiempo de
pensar, de renacer y de volar entre la alegria, al ser una alegria. (...)

Conozco mi destino, la suerte que me espera con premura, los
acontecimientos del azar y, en si, ;qué es el destino?, sino el devenir de
un azar que permanece algunos instantes y perece, se da a su propia
desaparicion. (...)

-18-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Basta de vanas palabras: las hondas paginas de Victor Luna esperan
a su lector.

Mg. Gonzalo Jiménez Mahecha
Grupo de Investigacion LAC/Tadap

-19-



Prefacio

jOh mar! jOh tarde! jEnsefdis al hombre a dejar
de ser hombre! jDebe abandonarse el hombre
a vosotros y ser como vosotros sois ahora,
palido, brillante, mudo, inmenso, descansado
en si mismo, por encima de si mismo!
Friedrich Nietzsche. Aurora

Este texto es como un anticipo inesperado, de algo que se tenia
pensado para la madurez intelectual, en general, la senectud, en la que
se cree que el pensador es mas lucido, capaz, tranquilo y prudente A
principios del afio 2014, cai gravemente enfermo debido a un cancer
avanzado y agresivo que, pese a todos los tratamientos y procesos
quirurgicos, siguio progresando en la destruccion de algunos 6rganos
importantes; por consiguiente, desmejorando la vitalidad, la fuerza
y la corporalidad. Para sobrevivir, ademas del dolor crénico de la
enfermedad, estoy sometido a calmantes, medicamentos, sondas e
incrustaciones dispositivas dolorosas. Me urge, entonces, iniciar de una
vez, sin prisa, con algunas pausas obligatorias, la tentativa de escribir
sobre el espiritu desde las experiencias y perspectivas personales de un
posible pensador-escritor atrevido antes de tiempo. Me animo a leer,
pensar las perspectivas filosoficas de distintos pensadores del mundo,
entre ellos Friedrich Nietzsche; junto a las perspectivas de pensamiento
de estudiosos y pensadores de Latinoamérica y a las diversas
concepciones populares naturalculturales de las comunidades andinas,
amazonicas y afrodescendientes de Abya Yala, tierra en florecimiento,
en los diferentes mundos telirico-cosmicos. La iniciativa anticipada
se concreta, de alguna manera, casi terminada, como un prefacio
arqueologicoy genealogico del espirituensusrelaciones naturalculturales
con el mundo y el cosmos, en el afo 2016, con el titulo “El espiritu de

-21-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

la naturaleza indémita. Genealogias de lo indémito en el espiritu salvaje de
la tierra, los seres y las cosas en comunidad”. Sus temas centrales tienen
que ver con el espiritu, la hospitalidad, 1a corporalidad, el pensamiento
salvaje, la comunidad, en los que se proponen las reinvenciones
criticas y creativas a partir de actitudes investigativas, arqueoldgicas
y genealdgicas, construyendo un pensamiento fragmentario, a través
de los vestigios, las eternidades, los imaginarios de la ancestralidad, las
perspectivas y prospectivas del presente y el porvenir.

Al recorrer diversos territorios, se atraviesan y se abren andanzas
desconocidas entre los libros de las naturalezas. Innumerables fuerzas,
presencias comunitarias, humanas, naturales, sobrenaturales, se
encuentran aqui y ahora. Entre las tensiones y las plasticidades de esta
comun presencia se nutren las sabidurias ancestrales en las relaciones
de hospitalidad, que dan lugar a modos de vida diferenciados y
entrelazados con el espiritu de la naturaleza indémita. Parajes, arcanos
y realidades misteriosas se articulan y se diseminan, desbordantes de
historias, memorias, mitos, conocimientos, pensamientos y lenguajes;
memorias, presentes y porvenires; multiples perspectivas y busquedas
en el acontecer singular y plural.

La agitacion y la excedencia de diferentes fuerzas permite pensar
en las fuerzas vitales (wira)? de la naturaleza, como algo no ajeno a la
coexistencia. En la interaccion con diversos modos de vida, es posible
aprender, devenir con espiritu de nifio, en atencion alegre, a la salud
y la sabiduria de aquella voluntad que, viviendo, aprende a crear sus
dones. “No es facil aprender, ni basta para ello la buena voluntad; se
necesita poder aprender”. (Nietzsche, 2000a, p. 540)

Poder aprender, devenir, tornarse otro, no se reducen al ideal de
una buena voluntad. No es suficiente lo delineado a partir de las buenas
intenciones; no hay manual a la mano. La voluntad de poder aprender
expone al amar, a lo incierto de la aventura. Al devenir con el espiritu
de pajaro (samay pisccok), danzante en los aires, se avistan tiempos
tempestuosos y propicios; en lo proximo y lo lejano se vislumbran
horizontes insospechados; en el vaivén de las preguntas, sobre aspectos
considerados en apariencia evidentes, se ahonda en cuestiones, que
inquietan y abren sendas vitales. (Luna, 2015)

2 “Cuentan nuestros antepasados que cada vez que las imagenes del sol y 1a luna
copulan en las aguas sagradas del lago (Titicaca), se genera la fuerza vital (wira)
que dio origen y hoy regenera y consolida nuestras vidas en el de-venir ciclico
del génesis andino.” Cfr. (Jorge Miranda L. (1996). Filosofia andina. Fundamento,
alteridad y perspectiva. Hisbol/Goethe Institut, p. 30.)

-22-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

A partir de las preguntas, que llevan a nuevas exploraciones,
como sucede en las serias aventuras afrontadas por el nifio -quien
con nobleza salvaje y espiritu libre, impulsado al asombro, lleno de
curiosidad, por sentir y saber-, se brinda a mares de inquietudes y
hallazgos, donde, segun el punto de vista adulto, todo es obvio y las
respuestas consabidas. Con la interpelacion de la nifiez, la respuesta
lista vacila, la incertidumbre se abre paso; mientras los significados y
los horizontes de sentido acostumbrados se suspenden y rehacen.

Enla perspectiva nietzscheana, dejar de lado el caudal de preguntas
que implica vivir, privarse de tal maravilla, resulta un acto de desprecio
a la vida. Tal desprecio crece con un espiritu de resentimiento, hasta
tomar la forma de la prepotencia adulta, que supone anulado su vinculo
con respecto a la nifiez. De tal manera se confunde la madurez con una
privacion de sus lances en el asombro, percepciones y potencias en
acto; asi, se suele menospreciar o perder la audacia de aquellos juegos
que cobran tanta relevancia. Por eso, valdria atender al pensador del
peligroso quizas, cuando afirma en su obra Mds alla del bien y del mal:
“La madurez del hombre consiste en recuperar la seriedad con que
jugaba cuando era nifo”. (Nietzsche, 2000d, p. 323)

En diferentes pasajes el nifio baila en el pensamiento nietzscheano,
como en el poema “Consuelo para principiantes”:

Ya veréis vosotros bailar al nifo
En cuanto se sostenga derecho
Se sostendra de cabeza, asimismo.

Abierto a inquietudes, intuiciones e instintos, el nifio aprende,
fluye, cae, se sostiene entre los juegos con naturalezas vivas y extranas.
Aprende y desaprende a ocultar y develar, con ardor atraviesa fronteras
hacia zonas incégnitas. Corre con la fuerza de un arroyo amplio, sereno
e intempestivo; en sus movimientos destella escamas doradas; con sus
profundidades surca las piedras y talla mantos vivaces entre las orillas
de pensamientos y cuerpos cambiantes. Viajero, entre soledades se
mueve por distintos lugares y tiempos, sin declinar ante las dificultades;
lanzado a lo remoto experimenta situaciones inadvertidas; a cada
escollo forja su cauce. Al poder aprender, en la pasion por lo extrafio y
la magia de las convivencias salvajes, sin desprecio comparte y revalora
conocimientos.

Entre lo invisible palpitante en el corazon de lo visible, travesias
del pensamiento y la vida vibran inmemoriales. Pensamientos

-23-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

amigos visitan, saludan, brinddndose en presente; juegan, arriesgan,
acompafan y comparten en la memoria y el olvido. Quién sabe lo
que esto sea. Pero en la exigencia infinita de la escritura, quizas, eso
acontece y sigue su curso tan finito como perdurable.

Friedrich Nietzsche escribi6 un poema llamado “Entre amigos”.
Aparece en el epilogo de la segunda edicion de 1886 de “Humano,
demasiado humano”. Aqui un fragmento:

Callar juntos resulta bello;

Reir juntos, mas todavia:
Recostados sobre musgos y hayas
Bajo un cielo de sedosa capa,
Entre amigos los dientes brillan
Al romper a reir contentos.

Si es que lo hice bien, callemos.
Si lo hice mal, démonos a la risa,
Y hagdmoslo peor aun cada dia;
Empeoremos, riamos con malicia,
Hasta que en la fosa entremos.
(Nietzsche, 2011, p. 91)

En la generosidad de la amistad y la enemistad, sin amigos, ni
enemigos, juntos y disjuntos, en el silencio, separados y afectados,
a la distancia, en la aproximacion, que la lectura de estos textos
pulse el deseo desconocido, que le sean disfrute y suerte de reir; y
que al empeorar sean ocasion para fugas impensadas, inquietudes y
conversacion incompleta e inacabada; abierta a la noche y a la aurora
inseparables, entre las hondonadas y las superficies. Caminantes de los
bosques, del piedemonte, de las montanas, de los valles, de las planadas,
de las ciudades y las costas, entre otras enredaderas esparcidas por la
madre selva.

-24-



PRIMERA PARTE

Capitulo Primero?

Genealogias de lo Indomito en el Espiritu
Salvaje de la Tierra, los Seres y las Cosas

Para Sofia L., Leidy B. y Maria R., con el corazon y el amor de siempre...
Al pensador F. Nietzsche, que me enseno a reir entre el dolor...

3 Como un anticipo inesperado, de algo que se tenia pensado para la madurez
intelectual, en general la senectud, en la que se cree que el pensador es mas lticido,
capaz, tranquilo y prudente; desde principios del afio 2014, tras caer gravemente
enfermo debido a un cidncer avanzado y agresivo que, pese a todos los tratamientos
y procesos quirargicos, siguié progresando en la destruccion de algunos 6rganos
importantes y desmejorando la vitalidad, 1a fuerza y la corporalidad que, en el
momento, se someten, para sobrevivir, a calmantes, medicamentos, sondas e
incrustaciones dispositivas dolorosas, ademas del dolor cronico constitutivo de
la enfermedad, urge iniciar de una vez, sin prisa, con algunas pausas obligatorias,
pero sin abandonar el proyecto, la tentativa, y me animo a leer, pensar y escribir
sobre el espiritu desde las experiencias y perspectivas personales de un posible
pensador-escritor, atrevido antes de tiempo; y las perspectivas filosoficas
de distintos pensadores del mundo, entre ellos Friedrich Nietzsche; y las
perspectivas de pensamiento de estudiosos y pensadores de Latinoamérica y las
diversas concepciones populares naturalculturales de las comunidades andinas,
amazonicas y afrodescendientes de Abya Yala, tierra en florecimiento, en los
diferentes mundos teltrico-cosmicos. La iniciativa anticipada se concreta, de
alguna manera, casi terminada, como un prefacio arqueoldgico y genealogico del
espiritu en sus relaciones naturalculturales con el mundo y el cosmos, en el afio
2016, con la aparicion del libro inédito: El espiritu de la naturaleza indomita.
Genealogias de lo indomito en el espiritu salvaje de la tierra, los seres y las cosas
en comunidad. Sus temas centrales de estudio tienen que ver con el espiritu, la
hospitalidad, la corporalidad, el pensamiento salvaje, la comunidad, en los que se
proponen las reinvenciones criticas y creativas a partir de actitudes investigativas,
arqueoldgicas y genealogicas en la construccion de un pensamiento fragmentario,
a través de vestigios y eternidades de la realidad, los imaginarios, la ancestralidad,
las perspectivas y prospectivas del presente y el porvenir.

-25-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

INTRODUCCION

El texto en ciernes retine diversas aventuras, busquedas, rastreos,
montajes, que configuran genealogias posibles e imposibles, en la
aproximacion a los mundos, las tensiones e interconexiones entre
ambitos biosocioculturales andinos, amazénicos y afrodescendientes.
Asi, se piensa en arqueologias del espiritu, * vivas, heterogéneas y
dindmicas; abiertas a encuentros y pasajes entre las ciencias populares
naturalculturales, las memorias y los suenos, presentes con los
territorios, en planes de vida, resistencias, luchas y reivindicaciones
de diferentes poblaciones.

Tales dinamicas comunitarias, naturalculturales, espirituales,
territoriales, entre otras, llevan a considerar el acontecer como
procesos que se ligan, de manera compleja; en la red entre lenguas,

4 Dellatin spiritus y éste del verbo spirare (soplo). Lo que se respira (valor del aire):

inspirare-expirare, fuerza vital, 4nimo y coraje. Alma, como principio y esencia de
la vida y las cosas. Inspirare: insuflar en otro la idea creadora, la esencia de algo;
expirare: expulsar fuerza vital, morir. Al margen de las concepciones religiosas
que la adoptan y le asignan otras caracteristicas, tales como: la inmortalidad, la
divinidad y lo que no es cuerpo, se dice etimologicamente, casi similar a lo de
espiritu, que el alma, del latin anima (respiracion, soplo vital), comparte raiz con
el vocablo griego: dnemos (viento), soplar-respirar. Anima/animus: lo pasional,
los sentimientos y las capacidades sensitivas (femenino) (animal: pasiones e
instintos) /el caricter, el valor, la fuerza y la resistencia, el coraje y las actividades
intelectuales (masculino) (intelecto: prudencia y razén).
Valga resaltar que son acepciones etimologicas griegas y latinas que, en algo o en
nada, pueden parecerse a las concepciones de las gentes y las culturas de América,
que tienen sus propios conceptos y categorias, no meramente abstractos, sino
cargados de vivencias y experiencias materiales y espirituales. Lo que se lleva
a cabo, al retomar los conceptos alma o espiritu, es hacer una traduccién, casi
que de lo intraducible, de las lenguas aborigenes, en especial del quechua y sus
dialectos, al referirse a la zona andina y amazonica, y por la adopcion de la lengua
espafiola que prepondera, tras la Conquista, sobre lenguas autoctonas, al trasponer
categorias y semanticas a 1as cosas, los seres y los lugares, tanto naturalculturales.
De igual manera, se establece una relacion comparativa, complementaria
y contextual de los conceptos, las vivencias y sus sentidos, en los cuales se
ird entreviendo, al discurrir el texto, sus encuentros y desencuentros, sus
contradicciones, sus contingencias y posibilidades para nuevos sentidos y sentires,
pensamientos y saberes, en laviday paralavida, ylasrelaciones hospitalarias entre
culturas y el mundo y sus quehaceres vitales; con epistemologias y conocimientos
diversos y singulares abiertos a la alteridad reciproca, en relaciones mdltiples y
horizontales, no totalizadoras, sino dialégicas, intimas y exteriores, localizadas
y contextuales; o sea, en la experiencia del aqui y el ahora de comunidades y
culturas muy determinadas, que existen y coexisten en territorios especificos
entre humanos y no humanos que moran en comun el mundo.

-26-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

cosmovisiones, cosmopoliticas, mitos, cotidianidades, sensibilidades,
imaginarios y realidades socioculturales que acontecen, en la
comparecencia desbordante, en los flujos de vida entre lo humano, lo
no humano, lo espiritual, lo natural, etc., de los territorios salvajes.

Esta iniciativa se enmarana y desenvuelve, sin seguir una
via definitiva; se urde expuesta a los devenires, los desvios y las
reformulaciones. Quizds permita pensar en arqueologias dialogantes,
artes y ciencias del espiritu, en la escucha de las maltiples voces y
perspectivas, en el vivir en comun, en la permanente germinacion
entre la realidad y la magia de los mundos, las poblaciones y las
multiples relaciones con los territorios.

Sendas de conocimiento en direccion a lo desconocido se gestan
entrelascienciaspopularesnaturalculturales;articuladasal caminar, con
el ser, sentir, pensar, hacer, al (des)encuentro de diversas naturalezas
y culturas. En las relaciones con otros, con potencias vitales, en los
saberes, las vivencias comunitarias, los imaginarios socioculturales, en
las diferentes narrativas en tension, se experimenta la comprension del
propio ser, del espiritu de 1a vida, como experiencias que atraviesan el
intercambio y la relacion imprevisible y se convierten en fuente de
conocimientos y enigmas, en trazos entre tiempos y espacios que se
multiplican: en cuanto fue, es y puede llegar a devenir y tornarse.

Arqueologias del espiritu se inscriben entre los vestigios y las
presencias inmemoriales, con las dindmicas relacionales en el trasegar
de las comunidades andinas, amazonicas y afrodescendientes. En
diversas practicas, imaginarios y discursos transcurren, se reparten
y comparten, se entretejen las realidades comunitarias, desplegando
innumerables sentidos, entre las textualidades de lo cotidiano.

De esta manera, se trata de pensar en genealogias del espiritu
indomito de la naturaleza y del pensamiento en tierras de Abya
Yala. Tierras en trance y florecimiento, constituidas por territorios
colectivos, artisticos, aucas y guacas, en los que brotan ecosofias,
pensamientos, vivencias, acciones intrépidas y memorias de vida
humana y no humana, inscritas, escritas y no escritas; con la pluma
del tiempo en la piel del espacio, y que, hoy, emergen con fuerza por
las crisis y circunstancias vitales y las transformaciones de los pueblos
en sus relaciones comunitarias con otros seres culturales, naturales y
espirituales del mundo, en caos y cosmos.

De esta forma, de modo sintético, se expone lo que se trata en
los capitulos siguientes: el primero aborda una genealogia del sentido
del espiritu a partir de proposiciones y perspectivas filosoficas y

-27-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

comunitarias, como existentes modeladores y moradores de mundos
teltrico-cosmicos. El segundo lleva a cabo una arqueologia del espiritu
a partir del pensar ancestral y del presente de las comunidades de
Latinoamérica, en particular de los Andes y el Amazonas. El tercero
aproxima al espiritu afrodescendiente, con énfasis en la didspora
africana y sus vivencias con otros mundos culturales y territoriales.
El cuarto intenta una reinvencion critica y creativa del sentido, los
origenesy el devenir del espiritu, suliberacion y localizacion territorial
y cosmica, como si mismo propio y alteridad familiar. Por tltimo,
como Epilogo, se desarrolla la creacion aforistica de pensamientos
y experiencias de vida acontecida en el caminar, en la aventura y
desventura que configuran las biografias de la existencia.

En fin, se intenta un pensamiento experimental, una filosofia de los
fragmentos o las reinvenciones, con la ayuda de diferentes disciplinas
y travesias: la antropologia, la arqueologia, la genealogia, la literatura,
la poesia, la tradiciéon oral, con fundamento en las mitologias, para
entrever las cosmologias y cosmogonias de los origenes y la escatologia
de las comunidades y pueblos ancestrales de Abya Yala, sus pensares-
sentires, sabidurias, modos de vida, historias, memorias y perspectivas.

Sentidos del Espiritu, de 1a Vida y lo Vivo

La grandeza, la calma y la luz del sol: estas
tres cosas encierran todo cuanto un pensador
puede querer y exigir de si mismo.

F. Nietzsche. El viajero y su sombra

Se urden tramas vivas; posibles tejidos arqueoldgicos tienen
lugar entre las ciencias populares de la naturalculturalidad. En los
conocimientos que nacen en larelacionalidad y la inseparabilidad entre
las naturalezas y las culturas, con los movimientos de la tierra y del
universo brotan pensamientos que modelan un organismo, enla especie
animal-humana, conformado de cuerpo, pensamiento y lenguaje, a
instancias de la imaginacion. Entonces, la naturaleza deviene en mundo
y el universo en cosmos. Entre la realidad y 1a imaginacion en relacion,
acontece la percepcion y la virtualidad: figuracion y transfiguracion.
Aqui acaece el simbolismo como imagen y pensamiento salvaje, pero,
también, como des-configuracion, desvirtuacion y desarticulacion,
pues “Los procesos de simbolizacioén son los que determinan la relacion
entre el ser humano y lo real, para conocerlo, significarlo y construir
mundos de sentido” (Rodriguez, 2001, p. 21). Asi, adviene la alteridad,

-28-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

entre alteridades humanas (organismo-cuerpo), alteridades naturales
(organismos con forma y sin forma) alteridades espectrales (sin
organismo y transfigurativos), en las que se diferencia y se identifica
lo otro (diversidad multiple) y el yo (identidad singular). El yo se
configura por la conciencia, la subconsciencia y los instintos, por la
corporalidad. Lo otro es lo incomprensible, lo exterior e infinito, en si
y fuera de si, por lo que se esta entre relaciones fronterizas, dinamicas
transfronterizas, entre encuentros y desencuentros que acontecen, al
ser, a la vez, diferentes alteridades, parlantes y corporales. Entre las
alteridades y las relaciones que entretejen, se viven y comprenden
las dimensiones temporales, espaciales, circunstanciales, culturales,
naturales, espectrales, dimensiones que estan en el conocimiento y
fuera del conocimiento, espiritualizadas en diversidad de religiones,
saberes y ciencias. Entre montajes y artes de la vida, que desmontan
los presupuestos y conceptos de las doctrinas religiosas elitistas y
populares y de las religiones de las ciencias. Las religiones populares,
profanasy brujas, presentan ciencia sin dejarse apagar entre la hoguera.
Desde antafio hasta hoy, fulgen en lo singular y lo plural de la realidad
y la magia de la vida en dimensiones teltrico-c6smicas.
Tradicionalmente, en la ciencia de la biologia, suele categorizarse
y definirse a los seres como vivos y no vivos (bidticos y abidticos),
como seres con vida y seres muertos (inertes), categorizacion,
estratificacion y definiciones parcas, contradictorias; con un juego
dicotémico, que enfatizan en el desconocimiento y negacion de la
realidad y la naturaleza antes que en su conocimiento y afirmacion.
En estas ideologias prepondera la separacion radical del ser humano,
considerado hombre, con la naturaleza; puesto por las ciencias y
por si mismo, en la creencia ciega, casi fanitica, sobre una supuesta
naturaleza burda y bruta que se debe dominar y conquistar y, en
especial, modificar. Al obedecer a estos principios biol6gico-racionales
de su percepcion y ciencia, invisibiliza otras percepciones y sentires
instintivos de si mismos y de todo lo existente, y que tienen su propia
complejidad como especie de su especie. Entonces, se pregunta: ;hay
naturaleza bruta o una especie de animal que razona burdamente, que
mutila sus instintos y desconoce su realidad como especie natural?
En contraste, en las gentes aborigenes y del presente andino y
amazoOnico, y quizd en las culturas pristinas del mundo y de algunos
pueblos existentes auin, son otras las concepciones. La existencia tiene
que ver con seres, existentes, fundamentados por la vida; es decir, por
el espiritu, razon por la cual, en sus concepciones y conocimientos, no
-29-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

hay seres muertos o inertes, a excepcion de los que se han extinguido
en el orden natural del tiempo; los que eran con vida y ahora ya no
lo son, pero que siguen interactuando con y para la vida. Por tanto,
se distinguiran los seres primordiales, principios o elementos de la
vida, y los seres compuestos, constituidos o participantes de distintos
fundamentos de vida, pues no puede surgir algo de la nada y no puede
morir algo que nunca tuvo vida. Asi que, los seres se organizan como
seres o principios de vida y seres como compuestos vivos. Estos no son
opuestos, sino devenires secuenciales, transformaciones, mutaciones
y relaciones vitales de la materia, de los organismos, de los cuerpos y
los espiritus, la corporalidad.

Tal es el ser del agua, el fuego y demas elementos configurantes y
formadores de la vida, de lo existente que, a su vez, configuran y forman
sus mundos entre los mundos: los seres, las cosas y los fendbmenos
circunstanciales en vida. A los cuatro elementos ya conocidos por
los filésofos de la naturaleza: agua, fuego, tierra y aire, se incluye el
quinto: el espiritu, fuerza de amor y odio (generaciéon y corrupcion),
entendido por Empédocles como el desencuentro y el encuentro de
los elementos o fuerza que une y desune los cuatro elementos para la
conformacion de la vida, o, mejor, una hospitalidad,®> que se entiende,
en lo andino, como relaciones tanto de acogida y reciprocidad, de
contiendas y confrontaciones.

Larelacionylavidarespondenal pensamiento del tiempoy el espacio
salvajes, abiertos y potencializados de sentido en los imaginarios
que dan lugar a la experiencia del ser y la accion, en modos de ser
plurales y diversos. Lugares, tiempos y modos de convivir, sentir,
pensar y ser que confluyen como encuentros y desencuentros
hospitalarios colectivos que, en lo andino, se conocen como ayllu,
las relaciones y configuraciones de comunidad. Lugar-tiempo en
comun de la reciprocidad, la relacién de donacion y ofrenda entre
unos y otros, sin descontar las posibles tensiones y violencias que
acontecen y sobrevienen en/entre lacomunidad y las comunidades
de adentro y afuera de cada territorio. (Luna, 2016, p. 61)

El génesis y devenir de la vida estd en esta lucha salvaje de
encuentros y desencuentros, de hospitalidad y hostilidad entre los

5 Para profundizar en la hospitalidad y sus relaciones comunitarias y espirituales
en lo andino, ver el libro La hospitalidad en la comunidad de Genoy.

-30-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

seres, las cosas y los mundos dentro del mundo teltrico-c6smico.
El espiritu se configura y desconfigura en estas relaciones vitales,
donde todo es con vida y para la vida y, por lo mismo, nada carece de
espiritu, todo es su fuerza, generativa y fluyente, creativa y recreativa,
siempre renovada y fortalecida en el cuerpo y los pensamientos: «la
entidad, la energia y la facultad» configurantes del ser y, por tanto, de
la personalidad.

El acontecimiento de la vida del ser humano, como existencia que
participa del mundo y en el mundo, no rehtsa esta condicion vital que
permite las relaciones incondicionales con lo otro, exterior a si mismo.
El cuerpo y el espiritu surgen al mismo tiempo; esto es corporalidad.
La transformacion y el devenir no son indistintos. El pensamiento,
por el contrario, se aprende luego, en el transcurso, en el que se
establece como una facultad y una capacidad inseparable del cuerpo
y del espiritu. Es el que permiten las relaciones e interacciones con el
afuera, con la experiencia de multiples lenguajes, en especial el que
permite el habla. El lenguaje es un puente entre el interior y lo exterior,
decisivo en la configuracion de la personalidad y los pensamientos, en
la transformacion del cuerpo y el espiritu de 1a vida en la tierra.

Elementos fundamentales del espiritu

Los cuatro elementos: tierra, agua, fuego y aire, mas el principio
que une y desune: el amor y el odio, junto al fundamento de la vida
y que es vida: el espiritu, conforman los seres, cosas del mundo y del
cosmos. Por ser fundamentos, no implica en ellos el cardcter inmutable
desprovisto del devenir, de la destruccion, de su desequilibrio.
Hoy en dia, el ser humano es el gran responsable de un desorden y
aniquilamiento de la vida, por no haber llegado a tener conciencia de
muchos de sus vicios y actuaciones, que depredan la naturaleza y sus
elementos importantes e indispensables para la existencia del mundo
y de si mismo como especie natural. Asi, la tierra se intoxica y se
esteriliza, el agua se agota, el fuego se incrementa como radiaciones
solares, el aire se contamina y se vuelve irrespirable. La desunion y
la guerra, la crueldad y el odio preponderan y el espiritu enferma
corporalmente; se aniquila y se extingue la vida. Tomar conciencia y
sensibilizarse, para atender a una responsabilidad urgente de dar otro
rumbo ante la catistrofe y volver a restablecer el equilibrio para la
vida del planeta y sus especies, es el compromiso que se debe asumir
con el corazon y los animos puestos en empezar ya, no después, lo que

-31-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

se debe hacer, las acciones ecosoficas que se deben llevar a cabo y la
revalorizacion del quehacer del hombre (danino o benéfico) sobre la
tierra y la naturaleza, las culturas y la humanidad.

Al discurrir del génesis y de los principios formadores de la vida,
se abordara un ejemplo mitico acerca del agua (sin desconocer el valor
que los otros tienen), que engendra toda una serie de relaciones, pues
no solamente se la toma, sino que se la vive. En lo comunitario, se
articula a esas relaciones integrales entre los seres humanos, naturales,
espirituales, divinas, de la tierra y el cosmos. Asi, el mito amazoénico de
los yaguas (hombres de agua) vislumbra:

Hijo mio: hace mucho, en tiempos remotos, cuando en el mundo
no estdbamos nosotros, Tupana, nuestro dios, decidi6 poner vida
humana sobre la tierra. Entonces, desde mas alla de Archiu, el
cielo, desde la region de Nawarchi, region de las fuentes divinas,
Tupana derramo agua sobre la tierra, que entonces se hallaba seca.
Sobre ella regd Ja, agua, cubrié de lluvia esta parte de la faz de
la tierra; y he aqui que, entre la lluvia, una gota se adelant6 a las
demis, siendo la primera en tocar la tierra; esa primera gota cayo
sobre la tierra y salpico y he aqui que, al momento de salpicar,
al rebotar, se transform6 en un hombre, el primer humano
sobre la tierra, llamado Ja, asi mismo como su origen, Ja, como
su totem, el agua maravillosa; siguieron cayendo gotas de lluvia,
las que venian delante de los verdaderos chorros y asi mismo
se fueron convirtiendo en humanos; rdpidamente hubo sobre la
tierra muchos seres. Entonces, ya arrecio la lluvia de verdad; ya no
cayeron gotas, sino chorros, y al caer, los chorros tomaron su curso
y se convirtieron en los innumerables rios de la tierra, de la selva.
(Nifo, 1997, pp. 153-154)

El agua contiene, sostiene y mantiene la vida, la cultura, la
comunidad, de ahi que Vandana Shiva (2003) exprese: “El agua es
la matriz de la cultura, es sostén de la vida” (p. 16). Es fundamental,
como indispensable y sutil, al empezar, porque es el elemento-ser
que constituye a los seres en mayor medida: ser imprescindible de los
seres, de la vida y del mundo, el agua es una cosa en movimiento y
errante, que, por necesidad, debe seguir siendo un bien comunal por
ley de la naturaleza (Shiva 2003).

Concibe William Blackstone (como se citd en Shiva, 2003) “de
manera que yo s0lo puedo ser su propietario, usufructuario temporal

-32-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

y transitorio” (pp. 32-33). El agua es la vida, tanto por su potencial
bioquimico como por la razén de ser de la vida comunitaria.

El agua es maravillosa y primigenia, pues antes de que el agua sea
pensada, ésta ya habia pensado formar los mundos. Su esencia
amanso6 al hombre; inicialmente le dio la figura de un pez y luego la
de un sapo. Asi se penso a través de sus hijos, peregrinando valles
sedientos, cordilleras estériles. Disen6 los Andes con los pies de
los primeros Iaias, seres pequefios como renacuajos y humedos
como serpientes que rondan los fatigados caminos. Ortiz (como se
cit6 en Rodriguez, 2002, p. 197)

El agua aparece y confluye como un constitutivo vital, junto a los
otros elementos-seres de lanaturaleza telarica. Empero, todos son en las
relaciones con otros, mas que en si mismos. Asi, configuran el mundo y
sus dimensiones infra y extra fenoménicas, conforman las naturalezas
y su diversidad; el agua forma y conforma a los seres y a las cosas, los
crea y los cria del, en y entre el monte; en esta medida espiritualiza,
fecunda y hace germinar las energias y las fuerzas, los instintos, la
percepcion, los sentires, los pensamientos y el entendimiento salvajes.
Sus relaciones y las de todos los elementos bioldgicos son ecolégicas,
al entender que la voz eco se refiere al oikos griego, es decir, la casa,
el hogar, la morada y el lugar de recogimiento de los seres y las cosas.
La ecologia es, entonces, lugar de existencia, morada, el mundo-casa
que habitan los individuos y las colectividades comunitarias, los seres
y los espiritus en relaciones de alteridad. La ecologia es la espacialidad
natural y cultural en la que acontece la vida corporal, espiritual,
natural, humana; el lugar en que acontece la vida del mundo, con sus
elementos-seres y espiritus que configuran la existencia y al existente.

El poder del Espiritu que siente

El espiritu no es sino algo y alguien que siente, en primera medida,
corporalmente; que piensa y hace mientras es, mientras existe,
mientras vive y convive consigo mismo y con otros, en algtn lugar,
en una morada, un espacio-tiempo y unas circunstancias: el mundo
teltrico-césmico y los mundos culturales. La tierra, el cosmos y los
mundos que perviven de tiempos pasados, ancestrales, los que inventa
para si y los que surgen en esa relacion con alteridades generosas,
amistosas, familiares y extrafias y, en igual medida, alteridades de

-33-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

confrontacion en el mundo real y los mundos imaginarios. Lo que no
se ha construido el ser humano y, en contraste, lo que es fruto de sus
invenciones y artificios.

El espiritu, si siente, es porque es materia formal: corporalidad;
expuesto al devenir, al desarrollo floreciente de la vida y a su decadencia
natural: existencia y extincion. La salud y la enfermedad lo componen
y descomponen y constituyen su ser y su nada y esa exposicion da
sentido: de ser el espiritu la vida mortal, de estar entre los seres, entre
las cosas, en el mundo, al ser y dejar de ser, transformarse, mutar; al
ser algo que cambia, abierto al mundo y a su devenir. Es algo y alguien
que esta ahi, al ser, al vivir, aqui y ahora, expuesto en el movimiento
de relaciones hospitalarias con el otro, sus congéneres y, lo otro, en
lo que vive y mora: la naturaleza y las otras especies no humanas y
espirituales: los seres, las cosas y el mundo.

El espiritu es hospitalidad, gesto y accion de si con respecto a la
alteridad. Mas alla de su reconocimiento, el del otro, las relaciones, el
cara a cara, el contacto, el sentir a los demds, que vienen, que estan,
0 que se van, existe en una morada, se abre a ella y en ella, provoca
lugar, toma lugar y ser lugar para lo otro, sin perder, en esta salida,
el secreto de la intimidad de si mismo, sino por el contrario, al ser en
estas relaciones, constituirse para si en esas relaciones para el otro.
Momentos en que el en si se conmociona en el advenimiento de la
alteridad. Entonces, al ser el espiritu, hospitalidad, provoca el para
si, para el otro y el para nosotros, moradores del mundo y morada de
alteridades que salen de lo intimo y que llegan del exterior (proximidad
y distancia), que abren el tiempo y el espacio en circunstancias de
hospitalidad como acontecimiento de la vida y de lo vivo en comunidad,
en la singularidad y totalidad de la existencia.

Con gran acierto, se afirma que, en las culturas andinas y
amazonicas, del espiritu que subyace y mora en todas las cosas (por lo
menos, en la mayoria), los seres y el mundo, tanto en humanos como
no humanos; esto quiere decir: en todo aquello que tiene vida, que
es vida, en vida y para la vida en comun, compartida, relacionante,
hospitalaria. El espiritu que vive y es en las montafas, en los rios,
en las rocas, en las personas, en los vegetales, en los animales, en los
minerales, etc., en lo singular y la totalidad de la existencia: lo vivo, lo
que posibilita y acoge la vida (la tierra) y, por eso, lo que existe lo hace
en relacion a otros (personas, naturaleza, especies), en el principio de
constituirse material o espiritualmente, como energia o como cuerpo
y organismo en diferentes complejidades.

-34-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

En efecto, a diferencia del dualismo mas o menos estanco
que, en esta vision del mundo, rige la distribucion de los seres,
humanos y no humanos, en dos campos radicalmente distintos, las
cosmologias amazonicas despliegan una escala de seres en la que
las diferencias entre hombres, plantas y animales son de grado y no
de naturaleza. Los achuar de la amazonia ecuatoriana, por ejemplo,
dicen que la mayor parte de plantas y de animales posee un alma
(wakan) similar a la del ser humano, facultad que la alinea entre
las “personas” (aents) en tanto le confiere conciencia reflexiva
e intencionalidad, la capacita para experimentar emociones y le
permite intercambiar mensajes con sus iguales, asi como con los
miembros de otras especies, entre ellas los hombres. (Descola,
2004, p. 26)

Ahora bien, si el espiritu es corporalidad, entonces ocupa un lugar,
al ser espacio, al ser lugar en un lugar. El espacio es la morada que acoge
al espiritu, en la que se desenvuelve en maltiples y diversas relaciones
(la casa de los seres y las cosas: el cuerpo, el mundo, el lenguaje).
Concomitantemente con el espacio, el tiempo es el curso y transcurso
de la vida en el presente, en esa secuencia y cadena de instantes que
provocan el acontecimiento circunstancial en que la existencia es al
ser, en el movimiento, en el devenir. Esas circunstancias, adversas o
afortunadas, despiertan el pensar, dan algo qué pensar, fuerzan a que
acaeciera el pensamiento en circunstancias de crisis o tranquilidad
vital.

El espiritu es luz y sonido arménico. Es luz del sol que adviene
del exterior y luz que surge del sol intimo. Es sonido armonico en la
medida en que es musica, melodia, ritmo espiritual del corazon, del
canto profano e inefable de los seres, los espiritus y el mundo. No la
luz divina ni la voz de un dios, sino la luz y voz de la alteridad; la
que adviene en la luz, al ser luz, el rostro que resplandece en lo vivo,
como algo vivo y que habla, rompe el silencio para comunicarse con lo
otro en el cara a cara, en las relaciones horizontales, hospitalarias. El
espiritu es lenguaje, multiples lenguas sobrevienen de esa alteridad y,
de igual manera, le llegan, es una relacion espiritual de lo infinito en lo
finito. Causaypas

Todo es espiritu, porque todo tiene vida en relacién. Muy al margen
de constituir una idea religiosa de algo, la espiritualidad responde al
mas aca de la vida y no al mas alla. Las religiones y las ideologias no
han tenido ni tienen como proposito el espiritu, por lo menos en lo

-35-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

concerniente a su caracter libertario, ni su cuidado ni su voluntad, sino
el mantenimiento de un orden social, econdmico, politico, guerrerista,
en el que someter y esclavizar a los individuos y a las colectividades
en esa red de poder y control a partir del miedo y terror metafisicos,
es decir, de dominios y controles psicologicos, que aplican, también,
los Estados y las sociedades moralistas, hoy en dia, agenciados por
los poderes econdmicos del capitalismo y el neoliberalismo, a través
de multiples medios pedagdgicos,® tecnologicos, cientificos y de los
medios de comunicacion en auge desde un progreso floreciente y
nefasto para el mundo y la humanidad. Si en algo les importa el espiritu,
es para echarle sus cadenas, someterlo a la fe ciega en un Dios, en unas
doctrinas e ideologias patridticas, las leyes del mercado y del consumo,
las sociedades faniticas de Mesias y salvadores tirdnicos, que matan la
vida, si no es que la mantienen anémica y en el resentimiento para
consigo misma a ultranza de una vida después de la muerte, de un
progreso y beneficios mercantiles: fantasia, delirio y enfermedad
de las sociedades que pierden el espiritu hospitalario, solidario y de
responsabilidad para consigo mismas y con los otros, al convertirse
en depredadores de su propia especie, de la naturaleza y del mundo
en deterioro, causado por la crueldad, la avaricia, el egoismo y la
incultura de la humanidad en decadencia por ser indolente, insensible,
pues pierde el sentido existencial, convierte y mantiene a las gentes
“muertas en vida” al depredar lo propio y a la alteridad.

Por su parte, el espiritu es un don de la naturaleza, una ofrenda para
cada uno de nosotros comunitario. Por eso siente y es sentido de vida,
porque es naturaleza, biologia y espiritu: “La naturaleza es diferente
del hombre: no ha sido instituida por él, se opone a la costumbre, al
discurso. La naturaleza es lo primordial, es decir, lo no-construido, lo
no-instituido...” Merleau (como se citd en Viveiros de Castro, 2010, p.
48). Si siente, piensa, por el dolor o la alegria, habla o calla, al ser algo
que se abre al mundo y a los otros, que se abre por y para si mismo, solo
ahi puede pensarse el sentido del poder o la voluntad, la conciencia de

6 Quien estudia con la conviccion de ser mejor que otros y tener dinero u otra de
estas fascinaciones ridiculas, nunca probara las mieles del conocimiento, pues al
corazon lo vician la codicia y el deseo de ser algo, y no alguien, que no es en el
presente. A la pregunta ;por qué estudias?, la respuesta: para ser algo o alguien
en la vida; o sea que, en estos momentos, jel infeliz! ;es un Don Nadie? No se es
alguien en el futuro, sino en el presente y, cuando lo que se quiere es ser algo y no
alguien, se deja ver la poca creencia en si mismo y el instrumento autémata que
serd después.

-36-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

siy de los otros. El poder del espiritu es algo que dice yo, es la fuerza
de decision, de la autonomia y la libertad; es lo que dice si a la vida, a
la realidad; es la capacidad para entender y comprender, para hacerse
preguntas, para encontrar soluciones o nuevos problemas.

El poder es la potencia y el acto del espiritu en tanto le acontecen
circunstancias que siente en carne propia y le dan qué pensar, de qué
hablar o callar, de lo conocido y desconocido a la vez, de lo extraho
y novedoso que acaece y abre la posibilidad de entender, de hacerse
al saber de los acontecimientos y, por tanto, de la posibilidad de un
conocimiento que se va construyendo y desconstruyendo en la medida
en que suceden las experiencias del sentir-pensar, del ser y hacer al
ser, vivir y convivir con otros en el mundo. No estd en otra parte la
potencia, sino en el propio volcan interior. El exterior no es sino una
interconexion con ese poder, no es ni mas ni menos. Cuando despierta
la furia que duerme en la intimidad y el secreto, se descubre que la
superacion y el conocimiento se abren en caminos en los que se cree
plenamente en las propias fuerzas vitales, en la voluntad fortalecida. No
se crea en otra cosa, sino en lo que se debe creer siempre: en la libertad
y en las propias fuerzas, que pueden reducirse a cenizas y volver de
alli mas potentes. Creer es crear. Artesano de los pensamientos es el
espiritu. No lo sagrado ni la razéon como el artesano de lo profano.
Indagacion profunda y sentido psicologico” riguroso de lo que, luego,
tendra el fundamento de esa confianza. Gentes y pensamientos que
antes se desconocian, se tejen ahora a los suyos; va dejando un hilo
dorado el viajero yllevando consigo una trama siempre en construccion.

El conocimiento del espiritu es ese poder de entender, de despertar
la conciencia, “de una toma de conciencia”, del asunto de pensar sin
condiciones, en la libertad de elegir, de encontrar el sentido de la vida,
de las cosas, de los seres, del mundo y de las circunstancias, de tener
voluntad propia y conciencia del nosotros, moradores del mundo en
hospitalidad. Al entender, el espiritu aprende y desaprende valores y
sentidos estructurados y dados de antemano, y los inventa o reinventa

7 En los ultimos tiempos, la academia ha reducido a la psicologia a teorias y
sistemas y se la estudia de manera mecéinica. No la toman en serio estudiantes
irresponsables, que creen que ser psicologo es aprender unos cuantos datos y
ya. Por el contrario, la psicologia tiene que ver con el estado del pensamiento
atento, investigador, circunspecto, de las cosas y de los hechos. La psicologia del
pensamiento permite que se viera con claridad la realidad; es el sol que surge
donde hubo tanta bruma. Ser psicélogo es pensar por si mismo, no por teorias y
sistemas, sino con sus propios métodos y perspectivas.

-37-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

para si mismo, para la vida. El espiritu, su poder y conocimiento,
confluyen como actitud de circunspeccion psicologica y hospitalaria
ante, entre las cosas y las circunstancias del nosotros: entre espiritus
humanos, naturales y espirituales del mundo en comun.

Que fuese el espiritu un noémada, un viajero de los pensamientos y de
latierra, desde el nacimiento hastalaextincion. Querecordarael corazon,
que debe volver a engendrarse, nacer y renacer, o morir calcinado,
tantas veces como fuese necesario, mudar de piel y reinventarse a
cada momento. Entonces, dira: jabandona el sedentarismo, vuelve al
ancestro salvaje, vuelve a ser nifio, a ser animal y vuelve a reir!

El sentido espiritual, artistico, de la vida

La vida fue evolucionando sin un proyecto, no
era teleologica, sino que construia criterios. No
ha habido un proyecto teleolégico implicito en las
macromoléculas del universo para producir la vida.
Todo ello fue pasando.

Enrique Dussel. La filosofia europea no es universal.

Se habla de distinciones culturales acerca del espiritu. Cada
cultura, en su conocimiento y pensar, lo concibe y lo entiende, por no
decir, lo siente, de maneras distintas. Le dan sentidos diversos, pues el
entendimiento es la percepcién que cada ser espiritual tiene de modo
singular, rastreable en los seres parlantes, pero incognoscible en los
demads seres con quienes se comparte y mora el mundo. Nietzsche
discurre al respecto:

Creemos saber algo de las cosas mismas cuando hablamos de
arboles, colores, nieve y flores y no poseemos, sin embargo, mas
que metaforas de las cosas, que no corresponden en absoluto a las
esencias primitivas. (Nietzsche, 1998, p. 3)

Mas adelante, acerca del hombre, dice:

Le cuesta trabajo reconocer ante si mismo que el insecto o el pajaro
perciben otro mundo completamente diferente al del hombre y que
la cuestion de cual de las dos percepciones del mundo es la correcta
carece totalmente de sentido, ya que para decidir sobre ello tendriamos
que medir con la medida de la percepcion correcta, es decir, con una
medida de 1a que no se dispone. (Nietzsche, 1998, p. 3)

-38-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

El sentir es sentido. Por eso el sentido de la vida es sentir del
cuerpo. El pensamiento es la experiencia que brota del sentir y
acontece como sentido, para ser y hacer al sentir en el sentido de la vida
con espiritu creativo, artistico. El espiritu, en estos sentidos surgidos
de los distintos sentires, se hard de un caricter y una actitud hereje,
psicologica, desalmada y salvaje; es decir, de decision de pensamiento,
de renuncia al mas alld y de libertad. Todo tiene sentido en el sentir,
en el vivir, en el silencio. Algo distinto no quiere el espiritu, sino la
soledad, para sentir, pensar y hacer del silencio el acontecer de la vida
artistica, creativa, del sentido existencial de si mismo, de los otros y
del mundo; para sentir y percibir sentidos de vida y de lo vivo.

Dentro de l1a conciencia, el entendimiento y 1a percepcion humanas,
el espiritu o la vida, es algo y alguien que habita y se cultiva por el sentir
y el pensamiento; de ahi la cultura y el sentido espiritual de la vida, al
entender etimologicamente a la cultura, a la vez: colo, (raiz de habita),
cultor (inquilino) y cultrix® (cultivar, agricultura), tanto en sentido
fisico como moral; luego, se amplia como colere (culto a los dioses), y
como refinamiento humano, tanto en sentido fisico como espiritual.

Se entiende el concepto de cultura como el conjunto de
estructuras significantes, que definen, dan sentido, a la vida
psiquica, fisioldgica y social, en donde cuerpo, alma y sociedad,
todo se integra. Segun Marcel Mauss, son relaciones simbolicas

8 La agricultura, en uno de los sentidos del cultrix o cultura, tiene que ver con
la accion del remover la tierra y prepararla para la semilla que germinara alli
(quehacer del agricultor); esa accion, a la vez que remueve, es algo que voltea la
tierra y que, en lo andino, se conoce como pachacutic, el voltear telarico. Cute
(como accién y como herramienta de trabajo) es precisamente remover, voltear,
preparar, trabajar y pacha (como lugar, naturaleza, doble fuerza y madre tutelar)
estierra, el lugar fecundo de la nueva siembra. Pero el pachacutic va més all4 de ser
solamente trabajo u oficio agricola, hasta ser, a partir del mito escatolégico o de
los fines, el voltear teldrico de los tiempos y los espacios, en los que se producen
cambios agrestes, nuevos Ordenes de poder y territorialidad, nuevas fuerzas,
nuevas gentes, nuevos pueblos, o el cambio de los modos de vida en ellos (cultivar
nuevos valores y virtudes) tras grandes cataclismos y catastrofes naturales, como
diluvios, inundaciones, erupciones volcanicas, etc., en que intervienen los dioses
y las entidades tutelares en contra o a favor de los que sufren estos pachacutic, en
los que la tierra y la cultura se renuevan en ese remover, como un nuevo habitar y
cultivarse; es decir, transformarse, transmutar, mudar de piel y de sentimientos,
devenir radical y violentamente. Para profundizar en este tema, especialmente
sobre el pachacutic, cfr. el libro: La hospitalidad en la comunidad de Genoy, en
su aparte: Pachacutic y religion: el rojo silencio del alba, contenido en el segundo
Capitulo, en su parte final.

-39-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

e imaginarias que construyen espiritualidades o mentalidades y
cosmovisiones que definen su vida social, individual y cosmica.
(Rodriguez, 2001, p. 51)

En estas definiciones sobre cultura, se encuentra la dicotomia del
espiritu con respecto al alma, asociada, en las culturas occidentales
a religiones y doctrinas filosoficas, especialmente a Platon y el
cristianismo, con el estado incorrupto, inmortal, trascendente,
diferente del cuerpo y perteneciente a mundos distintos, como la
idea del mundo verdadero ultramundano, encarcelada en la materia
del devenir de las apariencias y de la falta, la corporalidad. No podria
el espiritu participar de estas distinciones engafosas, pues, como la
respiracion (spirare), inicia y es cuerpo, pensamiento, voluntad, actitud
afirmativa de la existencia y de la realidad mundanas; es semilla y raiz
natural, de las que brota el drbol que se alza hacia las alturas y hunde
sus raices mas profundamente en la tierra, en las rocas. Lo fecunda
la luz del sol, lo acoge el mundo y le da lugar, tiempo y hospitalidad
para crecer, crear cultura y sentidos existenciales (en tanto el espiritu,
como creador de cultura, el alma, por su parte, en sentido religioso,
es creadora de la fe). Ese hecho creativo en el espiritu es ya un
acontecimiento artistico, cultural, reinvencionista. Por eso, es espiritu
indomable de la naturaleza, con sentires y pensamientos salvajes, en
silencio por voluntad. Pero también acallado por el poder, pese a lo
cual, el espiritu salvaje reclama silencio y soledad para encontrar su
sentido artistico, para compartir lo que, en correspondencia, se dice
respecto a la vinculacion de lo salvaje con el arte del silencio, y lo
que, ademads, se sefiala en relacion con el silencio del arte como la
posibilidad del encuentro de la labor del pensamiento.

Cuando se elige una profesion, la mejor de todas es la de ser un
artesano, la artesania de los pensamientos, de las palabras, del espiritu.
El arte que se da a las manos para crear y transformar crea y transforma
el mundo y la vida que, sin arte, no seria, ni mas ni menos, sino una
seria frialdad espectral. El arte es la sonrisa de la vida, la sangre que le
prodiga una existenciaamable. La presencia en cuerpo artistico, ese que
se piensa y se transforma a si mismo, se crea y recrea en la existencia
del mundo, su mundo, el de los otros. Pensarse es, también, pensar
lo otro, no pensar por lo otro, sino comprender la relacion artistica
que hay entre unos adentros y lo que esta afuera, como cuerpo, como
mundo, como presencia, como infinito y espiritu. El arte engendra el
espiritu de la vida y éste, a la vez, al arte. Hay una correspondencia

-40-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

irrenunciable, un enlace amable y tragico entre ellos. El drama de la
vida se recrea en saltos intempestivos de alegria y dolor. El arte, que es
la vida, no lo es sino por la tragedia y por la alegria; alli encuentra su
sentido, expuesto de cuerpo presente a todos los peligros y peripecias,
la fortuna o la desdicha de sus destinos, que siente la corporalidad.

El gusto de la profesion por ensefiar: ser un artesano de los
pensamientos, en una practica en la que se fraguan esos pensamientos
artesanales, por el gusto, el querer, la voluntad, la pasion, el espiritu
inventivo. Aqui, se sefiala siempre la responsabilidad de lo que se habla
con lo que se piensa, es decir, del actuar y hacer sinceros, de dar la cara
y disponer la atencion para la conversa: hablar y escuchar, escuchar
y hablar. Inventar y reinventar acontecimientos vitales, experiencias,
saberes, modos de vida, relaciones con lo otro y consigo mismo.

Ante las doctrinas de fe o ideologias que niegan la libertad de estos
sentires, se propone la desercion y la marcha hacia la soledad, hacia
el silencio. El aislamiento voluntario, el silencio elegido para curarse
de tanta verbosidad y engafios con palabras lisonjeras, con idolos
morales y con verdades vestidas de cordero, cuando no hay en su
interior sino un lobo (con perdén de los animales) llamado hombre,
muerto en vida, que proclama una humanidad superior y separada de
la naturaleza, para aniquilar su propia y la ajena alteridad. El nihilismo
ronda al espiritu y al sentido de la vida, vorazmente vampiresco con
la humanidad y la naturaleza, que divide y rompe sus relaciones, y es
que, como bien vislumbra Nietzsche, en la lucha de Homero:

Cuando se habla de humanidad, se piensa en lo que separa y
distingue al hombre de la naturaleza. Pero tal separacion no existe
en realidad; las propiedades naturales y las propiedades humanas
son inseparables. El hombre, aun en sus mas nobles y elevadas
funciones, es siempre una parte de la naturaleza y ostenta el doble
caricter siniestro que aquélla. Sus cualidades terribles, consideradas
generalmente como inhumanas, son quizas el mas fecundo terreno
en el que crecen todos aquellos impulsos, hechos y obras que
componen lo que llamamos humanidad. (Nietzsche, 2000, p. 1)

El prodigio de lo vivo y la fatalidad

Qué desalienta mas, sino el dolor. Ese qué hace crujir la carne y
los huesos nada mas con presentirlo. Cuando el alivio se vuelve una
quimera. A la vida y a la muerte las traspasa el dolor, pero, a la vez,

41-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

son el acontecimiento alegre de existir, de superar la adversidad, de
convivir, de ser dolor y conseguir ser alegria. De muchos matices es
la vida, de muchos matices es la muerte. Somos una brizna que vuela
los destinos. La fortuna y el infortunio, la salud y la enfermedad:
irremediablemente se desaparece, se transforma. El dolor cronico,
sea del cuerpo o del espiritu, es un agujero negro en el que se debe
aprender a alumbrar con luz propia y construirse nuevos caminos para
si mismo: reinventar la vida. En eso consiste la superacion y la salida,
incluso la libertad. Para prodigarse alegria y libertad, voluntad y fuerza
entre el dolor. Abandonar la queja y emprender la lucha para, ante
la desesperanza, afirmar la vida plena, al asumir el riesgo de vivir al
sobreponerse y sembrar alternativas de existencia para confrontar a
la adversidad y al temor. jQue el propio espiritu transmute en sol!,
ique sea luz para si mismo!, abrigo y morada. jQue sea lo oscuro!, pero
no permanezca siempre en lo oscuro; el astro que alumbra también
oscurece para ver como alumbran otros soles. Vienen y van planetas
salidos fuera de las orbitas. Asi, el cuerpo, el pensamiento, el espiritu,
es decir, la corporalidad. Somos y dejamos de ser, eso es la vida y la
muerte: existencia y extincion.

La vida es de una fogosidad tan extraordinaria que sorprende
cOmo, en ciertos momentos en que su flama estd a punto de perderse,
de pronto arde con mas intensidad y permanece, vuelve a brillar con
nuevas fuerzas, reestablece la voluntad y los dnimos del espiritu.
Cuando el cuerpo y el espiritu se ven abrumados por el dolor, debido
a un enemigo voraz e inclemente, se emprende la lucha tenaz por
la vida y por curarse, se resiste a los ataques y se asume corporal,
mental y espiritualmente la realidad mas terrible y sus posibles
defensas y se abre el acontecimiento de una catastrofe incontenible
e irremediable. Al sobrevivir a pesar de uno, cuando se desarrolla la
autofuerza, mas alld y mas aca de la fuerza que se tiene y que decae
por la enfermedad. La autofuerza que se genera al forzar el espiritu, el
cuerpo y los pensamientos, por una necesidad apremiante y decisiva
(la de curarse), encontrar en si mismo la facultad de provocar la
autoenergia benéfica; quizd, en el mismo acto de maldad, que la
violencia implica, cuando se fuerza algo y a alguien, al ser mismo. Al
sobrevivir... jQué dificil resulta vivir! Las batallas se ensafian cada
vez mas, sin otra opcidn sino volver con nuevas fuerzas y de frente a
la lucha, sin mas cuartel que uno mismo. La fortuna esquiva y la lucha
mas agreste por vivir. Sobrevivir no es suficiente.

-49-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Y asi se enfrenta al destino y al tiempo, pero llega un momento
cuando el enemigo, pese a todos los esfuerzos, violenta el cuartel de
la defensa y se apodera de todo y ya no se puede hacer sino esperar
sus designios ciegos; entonces, se deja de luchar, no en el sentido de
resignacion, sino en el de vivir y pervivir para construir un presente dia
a dia, en la aceptacion consciente de saber qué pasard y no perturbarse
por ello; por el contrario, alegrar el corazén, alivianar la vida, preparar
la vida para la muerte y saberla como algo de todo, para vivir en la risa,
superar el dolor, asi este fuese incontenible y el alivio se esfumase en
un parpadeo.

La muerte, como la vida, es digna de admiracion. Morir es un
prodigio, tanto como vivir. La vida es la pregunta por si se esta vivo
después de nacer, a pesar de la idea de si hay vida después de la muerte.
;Qué importa eso de la otra vida, si se tiene la vida al vivir entre el
lapso de nacer y extinguirse? Qué hay después de morir, nada. La vida
se da al mundo vy, en ¢él, al devenir y a la transformacioén, al dolor y
a la alegria, en la experiencia de estar vivos. ;Qué es la muerte?, la
reconciliacion con la vida y el mundo, el perecer necesario e inevitable.
El sol, que se extingue en la nada, para dar lugar a otros nacimientos,
a otra luz, a otro sistema solar y otro tiempo. Tiempos innumerables
y simultidneos no desprovistos del devenir y perecer. Acontecimientos
llenos de prodigios del vivir y el morir.

La vida tiene que ver, en el ser humano, con el acontecimiento
del exceso; siempre es mas lo que se quiere. Se fuerza la posibilidad
siempre hacia lo imposible, que se manifiesta como algo nuevo y
excitante, algo desconocido, en que se aboca, seducido, el espiritu,
a sabiendas del peligro mayor, lo que lo excede. Choques eléctricos
de una locura creciente, excedente, excesiva, quiza consciente hasta
ciertos limites permitidos de la conciencia e inconsciente después.
Con la floracion de los instintos vitales de la intuicion interior que
se sobrepone y sobrevive, a pesar de los ataques exteriores de una
supuesta civilizacion humana y sus creencias.

Enlavida se estd mas expuesto al peligro que a la buena fortuna, que
se sortea en la fatalidad como un leve destello en toda esa inmensidad
de acontecimientos que forman parte de la experiencia de vivir
esta existencia terrena. Las vivencias de lo tragico, fatal, inesperado
muestran al viviente la lucha por sobrevivir, la basqueda de alternativas
por encontrar motivos de alegria, de placer para vivir. Aunque se
niegue, la vida es también amarga y a veces poco condescendiente con
el gozo. El dolor y la alegria, asi como la vida y la fatalidad, concomitan

-43-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

en los aconteceres de estar vivos. La buena fortuna no corresponde
sino al riesgo de vivir, de lanzarse a existir, existiendo. Imaginen a
un hombre que se lanza al abismo sin alas, para luego conseguirlas en
ese salto mortal, absorto, aterrorizado, sufriente, feliz, en la libertad
que dona el peligro. Eso es el espiritu libre, consciente de estar vivo y
morar en el mundo con otros.

No hay algo mas doloroso y feliz que la existencia. El existir
particular, el saberse vivo y saberse con otros que tienen vida. Pero ese
saber o, mejor dicho, esa conciencia ante y de la vida, de la existencia,
pone al sujeto en una situacion complicada: se da al conocimiento de
todos los peligros, que la vida mortal tiene. De ahi que la existencia
propia fuese felicidad y, a la vez, dolor. Bien, pero ese conocimiento
consciente no tiene que convertirse en terror existencial, temor de
vivir, desconsuelo o pesimismo. Muy al contrario, para encontrar y
valorar, en esta vida, la oportunidad tnica de estar al ser, aqui y ahora,
un existente que buscay prodiga alegria, con la conciencia mas que clara
de que el dolor es un maestro que hace de la vida, en el conocimiento
de la propia existencia, un acontecimiento alegre.

El pensamiento salvaje,’ el silencio y el habla liminales

El pensamiento siempre serd salvaje, indomado e
indomable, para que sea pensamiento. Una idea o
ideologia es un pensamiento al que le han echado
las cadenas y muere lentamente como el ave en los
barrotes de una jaula, coartada la libertad.

Victor A. Luna Rivera

Cuando nace un pensamiento, con el dolor y la alegria que el parto
conlleva, se deberia ser grato con los abuelos que engendraron, mas
que con los padres, pues con ellos se revela lo inmemorial del tiempo y
del espacio y las circunstancias de la transformacioén interior y exterior:
corporal, psiquica, espiritual. Se revela la ancestralidad y el secreto
como secreto, se ensefia el texto y el contexto de la naturaleza. El
libro secreto es anterior a nosotros, esta en las piedras de los caminos,

9 “Vitalidad y fuerza instintiva y sensible de la memoria del 4nima que flota como
espiritu en los cuerpos y los lenguajes, desde el silencio de las cosas, en el que
se da la comprension y el sentido a un habla més genuina y abierta, donada en la
ofrenda del decir y lo dicho” (Luna, 2016, p.62). Para ampliar el tema sobre el
pensamiento salvaje, cfr. el libro: La hospitalidad en la comunidad de Genoy, en la
seccion: Pensamientos de la hospitalidad andina, del Capitulo segundo.

-44-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

en los rayos del sol, en el fuego del trueno. Dicen sus paginas que las
plantas, los minerales y los animales son anteriores a lo humano, son
nuestros ancestros, en sus espiritus vive el pensamiento y la memoria
del mundo. (Ortiz, s.f.)

A través de los tiempos fecundos, el pensamiento ya no es hijo de
una época o de la historia, sino del advenimiento de periodos eternos
de atras y del porvenir y, por tanto, engendra y pare sus propias
criaturas a expensas de si mismo en su relaciéon con el mundo, con sus
concepciones.

El pensamiento salvaje también tiene que ver con la concepcion de
mundo, la comprension, los saberes en las fronteras, donde acontece el
encuentro y desencuentro circunstancial de lo intimo y lo exterior, de
alteridades que advienen de afuera y de adentro en el secreto espiritual
de la vida y de lo vivo hospitalario, en las que se da el devenir-otro
(devenires plurales, devenires multiples, devenires en perspectiva y
prospectivos) y la libertad; instinto e intuiciéon en que se comprende
que dentro del mundo subyacen otros mundos, dimensiones de la
realidad humana y no humana. Imigenes salvajes (virtualidades) en
las que el sentido de las cosas, los acontecimientos, los seres, la tierra
y el cosmos se sumergen en el secreto constitutivo de sus espiritus
indomitos, que se diversifican y se multiplican (cosmovisiones y
sentidos diferenciales). Por lo que estos pensamientos renuncian a
la constancia de lo nombrado y cognoscible; se resisten a revelar por
completo su arcano inconmensurable, razoén por la que se conocen
solamente imigenes instantineas de ese secreto, que entra en relacion
en las fronteras de los pensamientos, entre los mundos, entre lenguajes
y silencios en que se desarticulan y des-configuran las realidades. ;Qué
otra cosa, sino la brujeria de los sentidos en las fronteras en las que se
revelan la vida, el tiempo y la muerte, los espacios y las dimensiones
de esos acontecimientos intempestivos y circunstanciales?

Valga el siguiente ejemplo, para una mayor claridad. En la mitologia
amazonica, Yuche, un espiritu Tikuna, sobrenatural y sobrehumano,
después de haber vivido mucho en la tierra, entrevé el mundo como y
con la vida, la vida como tiempo y el tiempo como muerte; y se intuye,
al desarrollarse el discurso mitologico, que cuando éste, invadido por
el dolor, se cae violentamente al intentar levantarse de su lecho, a
causa de su rodilla inflamada y prefiada de dos seres diminutos que
la habitan, en el estrépito, su rodilla se revienta y salen aquellos seres
(hombre-mujer) que, en la agonia y admiracién de su progenitor, van
creciendo e inauguran el nacimiento de las gentes tikunas. Cuando

-45-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Yuche muere, cesa el crecimiento. Su muerte no es mas que la vida de
otros, en la que se apaga una llama para encenderse otras. Su rodilla
constituye la frontera: un gozne, un movimiento, un caminar en el que
acontece el devenir-otro: de la tierra en vida, de la vida en tiempo, del
tiempo en muerte y de la muerte nuevamente en vida. El crecimiento
expresa ese devenir de la vida, que se materializa y espiritualiza en la
tierra, en la frontera de los mundos, de los sentires y pensamientos
salvajes e inconstantes, discontinuos y de alteridad, pues no hay
continuidad de algo que garantiza la inmutabilidad en las fronteras;
por el contrario, se avienen creaciones, reinvenciones, destrucciones,
realidades e ilusiones inconstantes, discontinuas, augurales, salvajes,
en el silencio de los seres, las cosas y los mundos en el mundo telarico
y cosmico.

Las voces y los lenguajes se desarticulan, se inventan y reinventan
en hablas inefables, desconocidas, augurales, sobrenaturales y salvajes.
Se habla entre seres humanos, pero también con las plantas, con los
animales, con las cosas, con los seres espirituales, con los ancestros
de la tierra, con los dioses; en fin, con los que se invoca al nombrarlos,
al hablarles y entrar en relaciones diversas y diferentes de alteridad,
en espacios y tiempos liminales, en los que el mito acontece como
inauguracién siempre ciclica de lo antepasado en el presente y se
expresa en las representaciones como rito, ceremonia y festividad
comunal.

Elmito presentaelacontecimiento de traeralarealidad (precientifica
en la representacion), a partir del ritual, las ceremonias y las fiestas
comunales, hechos y acciones primordiales que, en tiempos primeros,
configuraron el mundo y las relaciones naturalculturales, es decir, las
relaciones de dioses, humanos y la naturaleza entre si y entre otros,
pues el mito es el discurso fundacional del universo, en particular del
hombre y la sociedad, en el que estan contenidos los fundamentos que
rigen y explican el todo: su unidad y su multiplicidad; de ahi su analogia
o consideracién como arquetipo y paradigma. (Mamian, s.f., p. 48)

De esta manera, se presenta un discurso y un transcurso en la
realidad comunitaria, en la cual su memoria y sentido no solamente se
recrean en la representacion, sino se viven en lo cotidiano, concurren
colectivamente en la vida compartida entre humanos y no humanos,
entre seres, cosas y espiritus naturales, sobrenaturales, humanos y
sobrehumanos. (Luna, 2015)

Un hecho extraordinario, de su sentido y poder, se muestra en
la capacidad de mutacion, cambio, petrificacion; en la capacidad de

-46-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

eternizarse, de ser un vestigio que permanece a pesar de la muerte y lo
que deviene. En estas transformaciones, espiritus y dioses encuentran
su posibilidad vital de preservarse tras el “gastar y desgastar las
energias”.

El mito, o los distintos mitos andinos, revelan el poder de ciertos
dioses o espiritus para, tras la muerte, transformarse en grandes
montafas, en astros u otras entidades. Tal es el mito en la tragedia de
Pachamama (historia de amor y de creacion), diosa telarica protectora
de la naturaleza, esposa de Pachakamak, dios celeste y hacedor de los
mundos (de los temblores y los terremotos de la tierra. En quechua:
“alma de la tierra, el que anima el mundo”). Pachamama, tras
despenarse en las montanas de los Andes y caer al mar, se convierte
en una isla, donde se erigird su templo. Sus hijos, los willkas (mellizos,
bar6n y hembra, sol y la luna en un mundo que estaba en tinieblas
tras morir Pachakamak), sobreviven a la persecucion de Huacon, con
la ayuda de algunos animales, tales como el ave que anuncia el sol,
la zorra que los esconde en su madriguera, el condor, el jaguar y la
serpiente (animales de los tres mundos: hanan, kay y uku pacha). Ante
la persecucion de Huacon se transforma ella misma en una montafia
pequena.

El matrimonio de Pachamama y Pachakamak significa la union de
la tierra y el cielo, los que mantienen el orden telarico-cosmico. La
muerte, en la que se transforman en otras entidades, no quiere decir
su desaparicion, sino el hecho de que sus espiritus residen como esas
transformaciones y siguen siendo lo que eran antes de morir, con el
poder de desplazarse de un mundo a otro y a los que representan dan
orden y protegen; recorren los caminos de las montanas de los Andes,
son aquellos que comunican a todos los pueblos de estas tierras.

Espiritus, dioses y entidades tutelares se representan en piedras,
con todo el significado que tiene la petrificacion, pues los ancestros
estdin en las rocas, son las rocas. Detrds de eventos no menos
extraordinarios en los que se presentan, emanan sus poderes. Tales
son los petroglifos, los pictogramas, las mismas esculturas, que se
representa a dioses, ancestros y espiritus poderosos, configuradores
de la realidad, del rayo, del agua, de las montanas, de las gentes, de las
lejanias, del otro mundo:

10 Huacén: dios del fuego y comedor de nifios, entidad maligna y monstruosa,
teltirica, de la oscuridad y la muerte, hermano de Pachakamak y enamorado no
correspondido de Pachamama.

-47-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

En estos Andes, lo que decimos representacion implica, en primer
lugar, hacer presente, presentar, revelar lo oculto, lo metafisico,
lo no cotidiano, lo que no es de aqui, lo anormal, lo otro; es la
presencia de ese otro mundo, del mundo de la vida mas all4 de la
vida cotidiana, de lo que subyace en el otro lado-tiempo del abajo-
adentro interior o mundo de las energias o cualidades esenciales,
de donde nace y emana el todo y la multiplicidad espacio-temporal,
eso si simbolizadas con entidades peligrosamente tutelares, con
sus relaciones y dinamicas. (Mamian, s.f., p. 97)

Comunidad y humanidad des-obrada

Cuando se habla de alteridad u otredad familiar, se alude a esos otros
que, en la comunidad, como caracteristica de las comunidades andinas
y amazoénicas y de Latinoamérica, no son desconocidos ni extrafos,
sino pertenecientes al campo comunitario, determinado por la cercania
y las relaciones de proximidad, es decir, dentro de un territorio en el
que se desarrolla y proyecta una cultura singular y diversa, en comun.
Ese otro es un familiar: hijo, hermano, padre, madre, vecino, conyuge,
compadre, el amigo o el enemigo, etc., conocido por un nombre,
por su presencia: rostro y caracteristicas personales; en fin, no es
un desconocido. El otro, que no es de la comunidad, es el extrafo, el
desconocido: el forastero, el visitante, el inmigrante, el desplazado, el
de otras tierras. Este otro extrafio puede ser un gesto de hospitalidad
o un gesto de hostilidad para con los otros de la comunidad a la que
llega, en la que se instala; el venidero que solicita acogida, hospedaje y
ayuda, el que ha perdido a su comunidad, el exiliado, etc. En suma, esa
experiencia de compartir con el otro la vida en comunidad o, mejor,
las vivencias dentro de una casa, un hogar, una morada.

;Cudl es el lugar de cada uno en el mundo? Entre las cosas, entre
los seres y los acontecimientos, o al ser un lugar de intermediacion,
un puente que camina en otros puentes a la otra orilla de estos
mares infatigables. Se es un acontecimiento entre innumerables y
simultineos acontecimientos; un arbol solitario en lo profundo y
lejano de las selvas y montanas inaccesibles. Vivencias y convivencias
cotidianas y comunitarias en las relaciones que cada ser abre en su
experiencia con lo otro; es decir, al ser en relaciéon con la alteridad.
Esta ultima expresion: de lo otro o alteridad, referencia a los otros
naturales, espirituales y culturales (el mundo y el cosmos; los entes
y seres tutelares y no humanos: visibles e invisibles; y los humanos),

-48-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

en experiencia que acontece como cuerpo, espiritu, pensamiento y
lenguaje; lo que en cada uno es comun y lo que es en comun a otros; se
quiere decir, las relaciones entre lo intimo y lo exterior, en un mundo
vasto de sentires y sentidos que otorgan el sentido mayor a la tierra,
que se despliega en la diversidad de todos los vivientes que se abren
en relaciones consigo mismos (como personas)'! y con lo otro (entre
personas, cosas y fenomenos). Los seres, las cosas y los fendmenos
se personifican (un animismo) y entran en relaciones de rostro a
rostro, intimas y exteriores, diferenciales, de la vida compartida en
comun: “Rostro vegetal, animal, piedras cantoras. Multicolor rostro en
la caricia de la amada. Palabra tierra de alfabetos diferentes fluyendo
entre el espacio. Alfabetos de los mundos, de los reinos, de los cuerpos
y la mirada” (Madrofiero, 2004, p. 21).

Al atender a las palabras de Nancy, se interrogara: “;Hay algo mas
comun que ser, que el ser? Somos. Lo que compartimos es el ser, o la
existencia” (Nancy, 2001, p. 151). En este sentido, “la comunidad es
simplemente la posicion real de la existencia” (Jean-Luc, 2001, p. 152).
Y ésta, en el ser al ser, en el somos, constituye las maltiples relaciones de
lo intimo y lo exterior: el ser en relacion comunitaria, el nosotros. El ser,
“Simultaneamente fuera y dentro, €l va hacia fuera desde la intimidad.
Por otra parte, esta intimidad se abre en una casa, situada en este fuera”
(Levinas, 2002, p. 170). La casa, entendida aqui como la comunidad,
como el cuerpo, como el lenguaje, o como el mundo, resguardara esta
intimidad del ser o los seres; resguardara el secreto del espiritu, el
arcano en el corazon profundo de la vida, que subyace al abrigo de la
tierra en amistad con todos sus seres, elementos y fendémenos naturales:
espirituales, animales, vegetales, minerales, cosmicos. Asimismo, en la
enemistad y el conflicto, en la contienda (conocidos, en lo andino,
como tinku), en la lucha incesante, en la subversion contra un estado
de cosas, entre las cosas o, lo que es lo mismo, de la vitalidad que des-
constituye y equilibra las fuerzas cadsmicas (el caos y el cosmos); en
consecuencia, lo exterior es una revelacion, una abertura, una salida,
en que lo intimo se despliega, se comunica, un acontecimiento de
relaciones devenidas y que siguen siendo, en su devenir, el secreto
recreador y revelador de acontecimientos que van de adentro hacia

11 Persona significa, en la etimologia latina, rostro y, a la vez, mascara. Lo que
aparece, pero, también, lo que no se deja ver, lo que se presenta y lo que se reserva
en el secreto. En lo amerindio, es lo que se muestra y confronta con espiritu: lo
humano y no humano.

-49-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

afuera y de afuera hacia adentro, para configurar, destruir y crear los
mundos, los seres, las cosas y las relaciones a través de los tiempos y
los espacios inmemoriales.

Anaximandro, filosofo de la naturaleza, intuye: “De donde se
generan las cosas, hacia alli se produce también la destruccion, segun
la necesidad; pues esas cosas tienen que expiar sus culpas y ser
juzgadas por sus iniquidades en conformidad al orden del tiempo”
(en Nietzsche, 2003, p. 51). Esta sentencia implica a las fuerzas wira,
es decir, a las fuerzas vitales de la naturaleza y sus devenires como
configuradoras y desconfiguradoras de las existencias madltiples y
diversas que se interrelacionan entre y con otros: los seres, las cosas y
el mundo, en su secreto y en su exteriorizacion.

La exteriorizacion y las relaciones se dan en una morada, la casa, l1a
comunidad. Al enfatizar en la cultura, también, como humanidad. Al
entreverla multinatural y en perspectiva, es decir, de puntos de vista
distintos acerca de una multiplicidad de seres, tanto humanos como
no humanos, la humanidad, en su concepciéon andina y amazonica,
desborda el limite del hombre y se expande a otros seres y espiritus
culturales y naturales, para romper las fronteras de una especie
determinada, para desplegarse a la totalidad de especies en relacion,
de reciprocidad y hospitalidad. De ahi la personificacion, donde
otras especies también son gente, en el mito y el pensamiento, de
ciertos espiritus tutelares antropomorfizados con figuras humanas y
animalescas, de animales totémicos que fueron gente alguna vez o que
la originaron en los primeros tiempos, o de sabedores y brujos que se
transforman en animales o vegetales en tiempos y espacios liminales.
Entre muchos otros ejemplos, el mito del pueblo Aw4, que discurre asi:

En un principio el mundo s6lo estaba habitado por arboles, por
donde quiera se encontraba con la espesura de laselva. Un dia, de un
o t+ en especial, comenz6 a brotar una barbacha (parecido al bello
facial) negra o t+tkaya T+puj (barbacha), aquella barbacha (arbol
grande del aw4, donde vive el abuelo) creci6 y crecio alargandose de
tal manera que pronto alcanzaria el suelo. Cuando aquella barbacha
negra alcanzo a tocar la tierra, tomo la figura humana; se convirtio
en el primer hombre que poblaria en aquellas selvas y al que se
llam6 At+m Awa (At+mawa: primer hombre sobre la tierra o auca
que no comia sal). Aquel hombre aprendi6 a vivir en la “montafa”,
a comer sus frutos, pescar y cazar los animales, este primer aw4 se
caracterizd por tener una gran altura, piel oscura y nariz grande,
-50-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

pero su principal don era el de poder hablar con todos los 4arboles.
En aquel tiempo, los arboles podian charlar entre ellos y asi mismo
con el At+m Aw3; de estas conversaciones del primer hombre y las
plantas transmitieron todos los secretos y sabidurias que guarda la
“montafa”. Cada dia, cada drbol ensenaba algo distinto para poder
sobrevivir...*? (Rodriguez, 2014, pp. 243-244)

Aligual que los Achuar, los Makuna categorizan a humanos, plantas
y animales como:

“gentes” (masa), cuyos principales atributos —la mortalidad, la
vida social y ceremonial, la intencionalidad, el conocimiento— son
absolutamente idénticos... Todo son relaciones, nada es aislado ni
estatico. Y, quiza por eso, hablar de humanidad, cuando transmuta,
fuese mas complejo que determinarla en una sola especie. En los
Makuna: Las categorizaciones ontoldgicas son todavia mas plasticas
que en los Achuar, debido a la facultad de metamorfosis que se
reconoce a todos: los humanos pueden convertirse en animales,
los animales en humanos, y el animal de una especie transformarse
en animal de otra especie. (Descola, 2004, p. 28)

Espiritu y destino, el mundo y los mundos

En lo que se conoce como interioridad del ser existe un mundo,
un cosmos del espiritu, que se desarrolla como mundo psiquico
que, en la relacion con el exterior y por ella, configura el para si, es
decir, la voluntad y la vida en libertad, la conciencia del sentir y el
pensamiento, los lenguajes multiples. Esas relaciones de alteridad del
para el otro configuran las relaciones del para nosotros, o las relaciones
de comunidad y de la hospitalidad de lo vivo. Ese mundo interior es

12 Sigue el relato, que al paso del tiempo y con profunda tristeza el hombre envejecié
sin con quien compartir. Entonces, brota una barbacha blanca o pucha, que
serd la mujer Ashampa al terminar de alargarse hasta el suelo. De ahi vendra la
union sexual entre ellos, pero la murmuracion de los drboles: “jyo vi, yo vi!, jyo
también!”, hard que ellos construyan una casa para resguardar su intimidad y de
ahi se pobl6 la tierra de gente awd. Los padres fueron los primeros awd, los bravos
que andaban desnudos y eran hébiles y valientes guerreros. Cfr. Byron Arcos. Por
los senderos del mito en el pueblo Inkal Aw4, en: (XII Encuentro Internacional
de Etnoliteratura: Memorias. 2014, p. 243-244). En la cita de texto, los entre
paréntesis son aclaraciones del autor de este texto, tomadas de los pies de pagina
que aparecen en el relato.

-31-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

el espiritu; los mundos exteriores, los espiritus. La intimidad es lo
singular, lo exterior lo plural, lo multiple, infinito dentro de lo finito.

Lo exterior es la manifestacion de mundos en el mundo. Lo
imaginario acontece en la realidad; en estas dimensiones advienen los
universos de los seres, las cosas y los espiritus en una tierra ancestral
que acoge al nosotros, a la comunidad. En el ser psiquico y singular
acontece el individuo; en el exterior acontece la colectividad, el para
nosotros, la comunidad.

El exterior es un mundo teltrico-cosmico: la tierra, la naturaleza,
los universos. Esta realidad material espiritualizada es la morada en la
que acontecen los mundos y universos imaginarios, artificiosos, del
pensamiento y hacer-quehacer de los seres, de construir en el presente
el porvenir, el mafiana o el pasado manana, el destino o los destinos
del espiritu en comunidad, pero también en soledad.

El destino de los seres humanos estd en la posibilidad de elegir,
el de una contingencia herética o heresis que abre la posibilidad de
eleccion, de decision frente a las cosas y los otros en el mundo y el
propio mundo de sentido.

El hombre, en realidad, no esta rodeado de cosas ni de entes
independientes, autbnomos. Las cosas y entes que constituyen su
entorno son mediaciones, posibilidades. Cuando el hombre obra,
lo hace por un proyecto. Ese proyecto determina las posibilidades,
las mediaciones para su realizacion. Es decir, el hombre estd como
asediado por decisiones por tomar, caminos que se abren y se
cierran.

Este estar abierto a determinarse continuamente por esta o aquella
posibilidad; este estar, algunas veces, desconcertado y no saber
cudl elegir; ese poder elegir mismo y no elegir nada; esta capacidad
o sefiorio sobre las mediaciones, desde los clasicos, se denomina
la libertad.

En efecto, el hombre se realiza por determinaciones electivas. La
eleccion de esa posibilidad hace imposibles todas las demads. Por
determinacion tras determinacion el hombre va construyendo su
propia biografia, su historia. La libertad es posible porque ninguna
mediacion cumple del todo el proyecto humano. Indiferente o
expectante ante las posibilidades que se le presentan, al fin elige
una, no la total ni acabada, sino la posible, concreta, prudente.
(Dussel, 1996, p. 54)

-52-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Infieles y civilizados, aucas y cristianos

La Iglesia también dictard otro mandamiento,
que se le habia olvidado a Dios: Amaras a
la naturaleza de la que formas parte; serdn
reforestados los desiertos del mundo y los
desiertos del alma.

Eduardo Galeano

Tras la colonizacion y su posterior despliegue e implantacion en
el Nuevo Mundo, hasta los dias que corren, la humanidad andina y
amazonica fue negada, su cultura se ignoro y relegd al exterminio; al
igual que la cultura de las gentes que no se adhirieran a la sociedad
y al poder espafiol, a su civilizacion imperante, la europea occidental.
Por tanto, en el supuesto descubrimiento lo que Europa encuentra no
es sino salvajes, en unos mundos y naturaleza igualmente salvajes, de
los que se pudo disponer a su antojo para someter y civilizar a través
del adoctrinamiento, la tortura, la muerte, la implantacion de otras
costumbres y tradiciones; de sobre nombrar las cosas, los lugares, las
sociedades; de olvidar sus lenguasy adoptar otras, etc. En pocas palabras,
de esclavizar y arrebatar la humanidad de las gentes y sus culturas. Ya
para Aristoteles, pilar fundamental de la cultura europea occidental, los
esclavos son apsyjon, sin alma, que significa “cosas a disposicion de”;
remarcado por el cristianismo catoélico en su concepcion platonica de
cuerpo-alma y por el capitalismo moderno colonial de cuerpo-fuerza
de trabajo-mercancia. Estas ideas y practicas se llevan al extremo, hasta
la exportacion de otras gentes y culturas en esas condiciones sociales:
las de la esclavitud y la inhumanidad. Esos escenarios de barbarie y
crueldad serdn América, Africa y Europa de Occidente.

Lo salvaje es aquello que no es lo civilizado; en este caso, lo al
margen de la civilizacion europeo occidental. Una polaridad entre
lo culto y lo salvaje desarroll6 la contradiccion entre unas gentes y
su mundo cultural y otras que no tienen cultura, entre el Occidente
de Europa y América. Lo culto es lo que produce cultura o, para
Europa, lo que produce sociedad, limitado al campo intelectual y
artistico. Después, la oposicion entre salvaje y cristiano acentua
mas las diferencias. Ahora se reivindica, por el contrario, lo salvaje,
conocido también como lo infiel, lo auca, lo del monte, no como lo
inculto, sino como el acontecimiento de mundos culturales diversos,
que tiene que ver no solo con relaciones humanas sobre un ambiente

-53-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

y naturaleza, sino, al contrario, establece relaciones con ellos, por lo
que se puede pensar en unas relaciones naturalculturales, al desbordar
esas relaciones socioculturales que no permiten otros sentires y otros
pensares, incluso otros haceres y quehaceres de la cultura popular
andina y amazoénica.

Lo salvaje es lo del monte, lo auca, lo infiel y, por tanto, lo hereje,
lo indémito y libre, el pensamiento irracional que acontece en nuevas
posibilidades de crear cultura y arte, otras racionalidades. No porque
la razon fuese la totalidad del pensamiento, sino porque es solo una
parte, una de las facultades del pensamiento y del quehacer intelectual.
En lo salvaje, las 16gicas se desbordan en lo ilogico, en lo absurdo, en lo
increible; magia y realidad tienen cabida para la formacion del mundo
y los mundos, en sus relaciones naturalculturales entre diversos seres,
espiritus, cosas, naturalezas, lo no doméstico. El monte es ese lugar
indomito, bravo, auca, infiel, que, al amansarse, deja de ser monte. Alli,
la tierra del monte se carga de toda esa fuerza, la que se ingiere para
que reconozca al que la visita, de la que se alimenta, etc.

Devenir-otro al ingerir, adquirir y contener fuerzas salvajes del
monte, hacersedeesesecreto,deeseconocimiento, delatransfiguracion
que deviene awqa y, por tanto, guaca. Equilibrar las fuerzas también
al amansarse y embravecerse: el monte deviene manso y lo manso
deviene bravo, es decir, relaciones espirituales de vida y reciprocidad,
relaciones hospitalarias e insolitas, poco cotidianas, pues el secreto
awqa siempre se resguardard como fuerzas del monte: el espiritu de lo
bravo. En esta concepcion de lo awga como monte, Natalia Ortiz (en
Clavijo, 2017) comenta:

El monte se encuentra en los lugares extraviados que la gente
desconoce, asi como ellos desconocen a la gente; estd donde atin no
se han secado las lagunas ni las quebradas; también en los bosques
y en los cerros, enmarafiado entre los drboles y las plantas que
soplan los frios vientos de los Andes. “Donde todavia la chilca esta
grande, y por donde no se transita con frecuencia” (...). Inclusive, el
monte estd en las zanjas que protegen las casas y los sembrados,
donde la vegetacion crece libre —a excepcién de unos cuantos
arboles que se siembran en los bordos para tener de donde cortar
lefia— como si estuviera en el mismo monte. Porque, en tltimas, la
zanja es una replicacion del monte, aunque zanjando se acabe con
él. (p.5)

-54-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

En esas dimensiones de lo awga se entrevé lo entendido como
guaka, lugar-centro de poder salvaje, del monte, que resguarda un
secreto tesoro espiritual, dentro de las dimensiones espaciotemporales
del mundo, como son: “el uku, el kay y el hanan pacha”, que:

Conforman los tres lugares que, dentro del pensamiento andino,
son los tres lugares donde habitan los seres espirituales, los seres
de la otra vida, los seres naturales y el ser humano, con otros seres;
lo de adentro, lo de aqui y lo de arriba. (Luna, 2016, p. 86)

En el pensamiento tradicional del pueblo Inkal Awd, ya no habra
tres dimensiones, sino cuatro: los de abajo, los de adentro de la tierra
que se alimentan de humo; los de aqui, humanos y naturaleza; los de
arriba, lugar donde van los espiritus de los muertos; y el mundo de mas
arriba, en el que habita el creador (el gran espiritu), al que se cuida y,
a la vez, del que se recibe cuidado.

Laconcepcion de mundo, o de mundos, en lo andino y amazénico no
se entiende sino a partir de la comprension de que sus cosmovisiones,
mas que experiencias locales simples, de la creencia popular y
de la tradicion, son experiencias, concepciones y convivencias
localizadas; se quiere decir, en un lugar especifico, en un tiempo y
unas circunstancias singulares, pues “somos animales muy cuidadosos
del instinto de territorialidad. Pero, como protagonistas del espacio,
somos al mismo tiempo transeuntes del tiempo” (Marquez, 2009, pp.
122-123).

Este devenir manifiesta la pluralidad de conocimientos y poderes
en lo andino y amazonico, los sentidos multinaturales y perspectivas
multiples que las gentes y las personas humanas y no humanas
tienen al reconocer el espiritu como diversidad en las fronteras del
pensamiento y del cuerpo, de los lenguajes diferenciales; se quiere
decir, en relaciones; de ahi el sustento de la frontera, continente y
contingente del advenimiento de las alteridades salvajes, los poderes y
conocimientos en los textos y contextos naturalculturales.

En suma, al pensar sobre lo andino y el Amazonas como un libro
secreto y abierto de la naturaleza, no escrito alfabéticamente, se dir4,
en palabras de Esterman y Pefa (1997) que:

El “texto” principal de la filosofia andina es un tapiz coloreado tejido

por los restos arqueolégicos y los ornamentos, las costumbres y los

ritos, pero sobre todo por el “mundo de ideas” todavia vivo en las
-55-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

mentes y en los corazones de la propia poblacion andina. Entonces,
ese instinto e intuicion en el poder y el conocimiento tendra que
ver con un pensar-criar-cuidar la vida en proceso.” (p. 6)

Y, en los instintos clarividentes de Quintin Lame (2004), su
revelacion dird que hasta:

El pensamiento de la hormiga mas pequefiuela es el mismo que
tiene el condor cuando se esta acabando de vestir en la cueva, es el
mismo que tienen los hijos del tigre, y es el mismo que tiene el hijo
del hombre; pues la hormiga, al desenvolver el broche de sus alas,
sale de la guarida pero no sigue el camino conforme a las otras,
pues ella se trepa sobre la arena y bate sus alas. Parece que desafia
el infinito, porque se siente potente; pero al trazar el camino la
asalta su enemigo, y asi mismo asalta el error al hombre. (p. 147)

-56-



Capitulo Segundo

El Espiritu Afrodescendiente'?

Nuestra historia estd escrita con sangre y
chapotearemos en la sangre durante toda la eternidad.
Marie-Célie Agnant

Contexto historico de pervivencia

Lo que le acontezca a la tierra les acontecerd a los
hijos de la tierra. Si los hombres escupen al suelo,
se escupen a si mismos. La tierra no pertenece al
hombre, es el hombre quien pertenece a la tierra. El
hombre ha herido a la tierra gravemente; sin embargo,
la tierra puede vivir sin el hombre, pero el hombre no
puede vivir sin la tierra.

Fher Olvera. Mand

13 En agradecimiento a las comunidades afrodescendientes del municipio de
Policarpa y Santa Barbara de Iscuandé (Narifio, Colombia: Tagualito y Corriente
Mala - La Calle, Fenicia-Sector Sanabria), que me dieron su acogida con gran
hospitalidad en sus hogares como a uno méas de su familia en esos dias de profesor
nomada, a pesar de la hostilidad y las violencias exdgenas y endogenas. Hubo una
intencion de conocerlas en profundidad, pero la mala salud fisica laa interrumpio,
razon por la que se hace una aproximacion, mas bien de visibilizacion antes
que un estudio minucioso de los sentires, pensares y haceres tradicionales de
su cultura; de Ia que poco o nada se conoce por investigaciones, por ser zonas
de dificil acceso o de poca importancia cultural para la academia y la sociedad,
que conservan, todavia, grandes rezagos racistas; también, por ser nucleos de
violencias insurgentes, paramilitares y militares y zonas de abandono estatal; con
graves problemas por siembra de cultivos ilicitos, narcotrafico y minerias ilegales
de extraccion de oro a cielo abierto, sin ningin control. Pese a estas problematicas,
lo afrodescendiente es de una riqueza cultural inexplorada, que valdria la pena y
la alegria escuchar, ver, estudiar, conocer y reconocer para entrar en relaciones
diversas de comunidad, que permitan enriquecer los saberes y la vida de otras
personas y comunidades, al abrir las perspectivas culturales y superar las taras
del racismo y las violencias fratricidas. Se agradece y celebra, en particular, la
amistad de los profesores: Edwin Cabezas y Benicia Lopez, amigos que abrieron
sus corazones y brindaron su confianza y apoyo.

-57-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

En las montanas andinas, especificamente en las intermediaciones
de la Cordillera Occidental, al suroccidente de Colombia, en el
Litoral Pacifico y la Costa Pacifica, perviven y conviven culturas
afrodescendientes con culturas indigenas y mestizas, campesinas.
Estas culturas se configuran en su sentir, pensar, ser y hacer como
comunidades en relacion fundamental con el territorio natural, en el
que se engendra, germina, retona y se desarrolla la semilla de la vida,
el arbol de la cultura en comun, con raices vitales y ancestrales de
humanos y no humanos; es decir, su naturalculturalidad comunal.

Hablar de su humanidad, de su cultura o comunidad es vislumbrar
relaciones de vida y vivencia del humano con otros seres no humanos,
naturales, espirituales, entidades tutelares y deidades teltrico-
cosmicas. En esta perspectiva, la naturalculturalidad comunitaria se
entiende como la apertura de los diferentes mundos territoriales,
de la espacialidad y el tiempo; seres y gentes con sus crisis vitales
y hospitalarias que conllevan las transformaciones y las luchas por
la vida comunitaria en toda su integralidad: humano-naturaleza-
espiritus-seres y mundos. Larealidad y losimaginarios socioculturales
los transversaliza la comunidad y sus relaciones naturalculturales,
de manera diversa y diferenciada en cada uno de los pueblos que
perviven y sobreviven en el tiempo, algunos ya extintos, pero otros
renacientes.

Se llama pervivencia y sobrevivencias de las gentes y su comunidad,
dadas las circunstancias historicas de coloniaje y sometimiento al
sistema capitalista y neoliberal que agencia violencias de explotacion
y genocidios que perduran hasta ahora. Estas violencias y abusos
trastocaron las relaciones de naturalculturalidad y conllevaron
transculturaciones en las comunidades; es decir, la implantacion
de otras costumbres y tradiciones distintas a las autdctonas, que
se articularon para pervivir, lo que se entiende como sincretismo
cultural, cuando la inquisicion del poder colonial no logra aculturar, o
sea, extinguir totalmente la cultura del otro.

Lo que se conoce como colonizacion es el resultado de los
procesos politicos expansionistas de Europa que abren sus fronteras
al norte y occidente de Africa y avanzan hacia la conquista de nuevos
territorios, como los del Medio Oriente y la navegacion trasatlantica
hacia América. Esto era algo necesario para Europa tras la caida del
sistema feudal, la crisis de la Iglesia cristiana y del sistema politico
mondrquico. Se inaugura, de esta forma, el surgimiento del sistema de
la modernidad y del capitalismo.

-58-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Para América, Abya Yala mas exactamente, el descubrimiento fue
el encubrimiento en el que sus gentes pierden la libertad de decidir
sobre sus propias vidas y sobre sus territorios; es decir, la negacion de
humanidad y, por tanto, la esclavitud y el asesinato, que causara casi
el exterminio total de sus habitantes. Fue el inicio de la barbarie y la
infamia. Ante esta situacion de muerte de los aborigenes que conllevo el
desabastecimiento de la mano de obra servil, se expatriaron y sacaron
de tierras africanas gente y culturas para llevarlas hasta América
a suplir esa mano de obra en las minas y en las haciendas, con sus
plantaciones de cafia y demas productos. Es lo que se conoce como la
didspora africana: “esto es, el desplazamiento forzado y la esclavizacion
de los pueblos africanos y sus descendientes en América”a (Caicedo,
et. al., 2010, p. 104)

Aqui se da el desencuentro de tres mundos culturales: el europeo,
el americano y el africano, en una jerarquia de opresion, explotacion
y crimen del poder colonial. La modernidad que se vanagloria con su
esplendor libertario, de ilustraciéon y razon, ocultaun pasado encubierto
de conquista, sometimiento y usurpacion de las riquezas ajenas, con la
cruz y la espada, que niegan las libertades y la humanidad del Nuevo
mundo y de Africa; de donde se arrebatan personas, igualmente
deshumanizadas, para tratarlas como esclavos y explotarlas hasta
reventar, pues se los consideraba salvajes, objetos o bestias al servicio
de la humanidad espafiola y portuguesa, que instauran el racismo, la
discriminacion y la invisibilizacion.

El hambre, la falta de suefo, las condiciones de trabajo inhumanas y
los malos tratos acababan con el vigor del esclavo y elamolo reemplazaba
por otro. La légica de su crueldad, en un circulo mortal, fue: si un indio
muere, se remplaza por un negro; si un negro muere, se traen mas en su
lugar. Salia mds barato comprar otros que cuidar de los enfermos. Otro
tipo de esclavitud agenci6 el descubrimiento de América y la didspora
africana, la que deshumaniza y convierte en mercancia (en cosa, objeto
y valor de cambio); de ahi, el comercio negrero; esto es diferente al
tipo de esclavitud que existia por esos tiempos, practicado por algunas
sociedades, incluidas las africanas, en el que las relaciones de esclavitud
consistian en una relacion de cautiverio donde el cautivo no perdia su
condicion de humanidad. La esclavitud inhumana la comienzan los
portugueses en 1444, hasta instituirse como la trata esclavista por los
espanoles, a mediados del siglo XV.

-59-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

La diaspora africana y otros mundos

La diidspora africana implicard, en el tiempo y el espacio, algunas
conmociones historicas, politicas, econdmicas, culturales, religiosas,
etc., tanto de lo afrodescendiente como de lo americano y europeo;
no solamente como un hecho histérico aislado o del pasado, sino
del presente y del futuro, para sus localidades y el mundo entero,
en unos tiempos determinados y en unas espacialidades concretas
donde sucede la historia; no de evolucion lineal ni desprendida de
relaciones de poder; porque a la Historia la atraviesan el poder y los
acontecimientos que afectan el presente y el porvenir de los pueblos
y sus gentes:

En ese sentido, 1492 como un tiempo historico que se va a
relacionar con tres lugares: América, Europa y posteriormente
Africa, por lo cual decimos que a partir del “descubrimiento”
empiezano lahistoria, sino otra historia marcada por ladominacion,
la explotacion y la esclavizacion, es decir, una historia donde el
poder colonial pasa a ser su rasgo constitutivo. (Caicedo, et. al.,
2010, p. 102)

La didspora africana permite ver estas situaciones conflictivas, que
no son naturales ni divinas, sino consecuencia de hombres y pueblos
con el afin de dominar y someter a otros. En esta perspectiva, la
didspora africana caracteriza las siguientes situaciones:

El desplazamiento geografico. Situacion en la que se da el exilio
y la expatriacion, como efecto del desplazamiento forzado, en el que
se arranca violentamente a personas y culturas comunitarias de su
lugar de origen y se las transporta a otras geografias en condiciones
de inhumanidad. Es la pérdida de su libertad, sus vinculos familiares y
parte de sus tradiciones y costumbres. Desde ahora, Africa sera el lugar
ancestral de reminiscencia y nostalgia, al que jamas volveran, pero
del que llevaran gran parte de su memoria colectiva, sus tradiciones,
modos de vida, saberes y legados culturales.

Reinvencion de la vida en el exilio. Tras su desplazamiento
de Africa a América en condiciones de esclavitud, no queda sino
reinventar y adaptarse a la existencia a partir de sus memorias, sus

-60-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

tradiciones y modos de vida, con el encuentro, en otro territorio, de
otras formas de vida, otras tradiciones y costumbres, tanto americanas
como europeas, con las cuales se sincretiza para sobrevivir y pervivir.
A pesar del despojo de su humanidad, en situaciones nefastas, sin
libertad para disponer de sus vidas, tienen la capacidad de reinventarse
y crear comunidad.

Reinvencion étnica con los legados de la tierra. La reinvencion
de la vida es una reinvencion étnica, comunitaria, que se establece
en otras tierras de manera sincrética, con legados ancestrales de
sus tierras de origen; con vinculos simbodlicos que se poseen con
respecto al lugar de donde se produjo el destierro y con los que
se une, se encuentra o desencuentra. El lugar nuevo a donde se ha
llevado, donde nacieron descendientes, desde ahi se reconstruiran las
identidades étnicas a través del doble vinculo territorial y cultural, de
los ancestros y del espacio donde nacieron. Pero estas reinvenciones
no pueden pensarse sin tener en cuenta las diferentes formas de
resistencia que africanos, descendientes y aborigenes americanos,
desde el mismo momento de la esclavizacion, desarrollaron para
conquistar la libertad perdida, o aquella en la que no se ha nacido y
es necesario vivir de otra manera, con decision y disposicion de sus
propias vidas.

Podemos ver en las trayectorias afrodescendientes estrategias
de lucha contra la esclavitud como los palenques, las rochelas,
las insurrecciones, las fugas o los levantamientos en lo que se
ha llamado las resistencias frontales, pero también estilos de
resistencias cotidianas en las actividades laborales, donde los
esclavizados en minas y plantaciones disminuian los ritmos de
trabajo, con el fin de que los amos no se enriquecieran cada vez
mads, el amancebamiento de mujeres con los amos para salvar a sus
hijos, la destruccion de los materiales de trabajo, la participacion
activa en las guerras de independencia a cambio de la libertad, asi
como las reivindicaciones contemporaneas por el reconocimiento
étnico y la discriminacion racial, entre muchas otras formas
de resistencia y agencias politicas que los esclavizados y sus
descendientes desarrollaron en el pasado y se expresan en su
intencion de ser libres y alcanzar derechos de ciudadania plena en
el presente. (Caicedo, et. al., 2010, p. 110)

-61-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Resistencias en la refundaciéon y reinvencién comunitaria, como los
palenques,™ por la lucha, resistencia y adaptacion para reivindicar la
identidad étnica, 1a doble experiencia de origen afro y establecimiento
en América. El cimarronismo? fue una de las conductas libertarias mas
enfiticas en esta lucha contra la esclavitud. Estas reivindicaciones de
reconstruccion se dan en la tension de ser parte de un pasado glorioso
en Africa y la experiencia de subalternizacion en territorios nuevos,
en un presente colonial.

Un hecho histérico en relaciones de poder. Todas estas
manifestaciones diasporicas conflictivas de practicas esclavistas, son
hechos historicos atravesados por relaciones de poder colonial que
instituyen el racismo, la exclusion y la marginalidad. El desplazamiento
de las gentes y comunidades africanas hacia el exilio se da en el conflicto
y contra su voluntad. La violencia del poder los convierte en cosas o
fuerza de trabajo en favor de los intereses coloniales. Estas relaciones
de poder, en la Historia, que son las luchas por quiénes cuentan la
historia, privilegian las voces eurocéntricas que la cuentan y ubican
a los afrodescendientes como sus actores pasivos, que ocultan las
influencias nefastas en esas otras historias subordinadas y subterraneas
que perviven en la memoria, los cuerpos y la comunidad, que no tiene
el poder oficial, pero si la fuerza de las comunidades y sus territorios.

Rupturas y continuidades. Son cinco siglos de esclavitud en
América, de tension entre lo que los afros y sus descendientes han
logrado mantener y reconstruir como tradiciones ancestrales y lo
que se perdio6 irremediablemente, en especial el vinculo fisico con un
territorio de origen y la reconstitucion en nuevas tierras. Es lo que se
entiende como rupturas territoriales y existenciales, visibles. También
se habla de rupturas y continuidades visibles expresadas en diferentes
manifestaciones artisticas y culturales, recreadas mediante el cruce
interétnico con las comunidades americanas.

Las continuidades imperceptibles perduran a través de la memoria,
delastradicionesy costumbres, en especial, la espiritualidad, difundidas
de generacién en generacion mediante la palabra. Mientras que en

14 Fortalezas o vallas de madera que, los cimarrones o esclavos que huian, construian
para vivir y defenderse de las autoridades coloniales y los esclavistas.

15 Adjetivo que se aplicaba, en un primer momento, al ganado vacuno, caballar
o mular indomado o que huia hacia los cerros; luego, se lo empleard para los
esclavos que se fugaban hacia los montes.

-62-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

el Caribe insular se observan pricticas culturales con una presencia
mads visible de legados africanos, tales como la santeria en Cuba, el
vudu en Haiti, el estilo de vida rastafari en Jamaica o el candomblé en
Brasil, en paises andinos como Colombia, Pert o Bolivia la presencia
de la didspora africana es menos visible.'® Asi que, también de manera
diferenciada, enfrentaron el exilio, el poder, la adaptacion, las luchas
libertarias y, en fin, las condiciones histéricas de la esclavitud.

Sin embargo, estas rupturas, continuidades y discontinuidades
de la africania no son marginales, porque son acontecimientos que
impactaron la vida en cada lugar de reasentamiento, en la relacién con
otros y en las nuevas configuraciones sociales, culturales y politicas.
Ademais, expresa Caicedo:

Finalmente, dos planteamientos transversales nos sugieren pensar
las trayectorias afrodescendientes. El primero, es que la didspora
africana ha afectado de manera global 1a historia de la humanidad;
por lo tanto, la historia de la didspora africana compromete la
historia de la humanidad y del mundo. En segundo lugar, es que
la historia de América en general y de Colombia en particular
no puede ser entendida sin la historia de la didspora. La historia
del continente y del pais es también la historia de los africanos
y sus descendientes, que han forjado no sélo desde el dolor, sino
también con la esperanza, que se expresa en la diversidad que nos
constituye. (Caicedo, et. al., 2010, p. 114)

En la actualidad, se sigue manejando esa logica de dominacion,
exclusion, persecucion y asesinato desde los centros hegemonicos del
poder colonial, a través de las politicas neoliberales y de globalizacion
capitalista, del progreso y el desarrollo del mercado, que interceptan la
vida afrodescendiente, disputdndose los territorios y sus bienes, como el
agua, la cultura, los minerales, las montafias, entre muchos otros. Guerras
agenciadas por multinacionales, por los Estados y los gobiernos locales.

16 “Esto se explica, entre otras razones, porque a los paises del Caribe o Brasil llegaron
negros bozales, es decir, africanos de primera generacién hasta los dltimos afos
del sistema colonial, por lo cual traian sus memorias mds intactas. Diferente a
muchos paises andinos donde los esclavizados se fueron reproduciendo, situacion
que hizo que con los siglos las formas culturales tuvieran la impronta cultural
americana. Ademas de este factor, influy6é en los pueblos que llegaron el tipo de
colonizacidn, ya fuera portuguesa, como en Brasil, o con fuerte raigambre catélica
como la impuesta en la regién andina.” Cfr. Caicedo, Didspora africana, p. 113.

-63-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

De esta forma, se reproducen y funcionan estructuras de poder con
ideologias y practicas esclavistas, racistas, explotadoras de la inclusion
como subordinados coloniales y la exclusion como comunidades
autonomas y propositivas; es decir, se niega la humanidad todavia, pues
no se permite la libre decision sobre sus vidas, destinos y territorios;
sigue la preponderancia de la idea kantiana y de la Ilustracion, bandera
en la modernidad europea, de que hay pueblos y hombres en la minoria
de edad, sin derechos, con respecto de otros que ya la han alcanzado y
tienen hasta el derecho de ignorar o esclavizar.

Son politicas discriminatorias, pues la discriminacion es un acto
de diferenciacion y exclusion, “clasifica y rechaza”, que no hacen sino
estereotipar y desarticular las relaciones comunitarias y arrebatar sus vidas
y territorios para convertirlos en mercancias y epicentros del racismo.

Uno de estos estereotipos es el de considerar alos afrodescendientes
inferiores intelectual y moralmente, portadores de “costumbres
salvajes”. Entre los innumerables pasajes racistas sobre los negros,
que se pueden encontrar en los libros escritos por figuras politicas e
intelectuales de la élite se puede sefalar este ejemplo: “La raza negra,
favorecida por el sol tropical, por sus costumbres salvajes y por su
escasa intelectualidad y moralidad, se reprodujo prodigiosamente y
pobld las extensas comarcas de nuestros valles y rios” (Bejarano, 1920,
p. 192). O, entre los muchos planteamientos racistas de Laureano
Goémez en 1928, luego presidente de Colombia, se encuentran
afirmaciones como: “Otros primitivos pobladores de nuestro territorio
fueron los africanos, que los espafioles trajeron para dominar con ellos
la naturaleza aspera y hurafia. El espiritu del negro, rudimentario e
informe, como que permanece en una perpetua infantilidad” (p. 122).
El problema radica en que muchos de estos prejuicios se mantienen
hoy en dia y son fuente de los estereotipos que llevan a discriminar a
individuos y poblaciones negras. (Restrepo, 2010, p. 213)

En la actualidad, la situacién sigue siendo similar respecto a
las comunidades rurales y sus territorios: el campo no existe o se
lo tiene abandonado, marginado. Por el contrario, para las gentes
y comunidades de estos territorios, a la tierra se la concibe de otra
manera, muy distinta a la ideologia sesgada del capitalista, del politico
y del estadista del progreso y del desarrollo. La tierra no puede ser
considerada solo como dispensa interminable de la comida, puesto
que como lo manifiestan quienes viven con ella, “como trabajamos en
ella, como gozamos o sufrimos por ella, es para nosotros la raiz de la
vida” (Indigena del Cauca, 2019, p. 93).

-64-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Y, complementa don Tiberio Naspiran:

Tuvimos que pasar muchas cosas duras, casi que hasta llegar a
desconocernos para entender que tenemos raiz indigena; volver
a reconocer que nuestra tierra significa mas que nuestro trabajo,
entender que la tierra es nuestra razon de ser, que de ahi somos y
lo que somos es por ella. (Comunicacion personal)

Valores e identidades ancestrales que se han ido construyendo,
como dird Gros, “en un proceso de integracion a través del conflicto”
(Gros, 2002, p. 39). De las diferencias y las relaciones inter y
naturalculturales en un territorio colectivo y biodiverso.

Hay que precisar, igualmente, que el estudio de los procesos de
construccion de las categorias raciales no remite Unicamente
a los mecanismos de gestion de la alteridad, sino que informa
igualmente sobre la manera como surgio la identidad nacional, con
fundamentos basados en la tension irresuelta entre homogeneidad
y heterogeneidad, entre inclusion y exclusion. (Cunin, 2001, p. 60)

Entre barbarie y civilizacion

En estos sentires, pensares y vivires, también situados en zonas
de dificil acceso, en zonas de montana y selva adentro, precisamente
en jurisdiccion de Policarpa y Santa Barbara de Iscuandé (Narifio-
Colombia), perviven y conviven comunidades negras (afronarinenses
y afroamericanas),"” con tradiciones palenqueras y cimarronaje,
propias de las gentes que huyeron de las minas de Barbacoas e
Iscuandé para vivir y convivir en libertad en zonas ocultas y alejadas
de los poblados y ciudades; lugares de naturalezas agrestes, pero
hospitalarias propicias para establecer comunidades autonomas. El
cimarronaje es, pues, una actitud libertaria por buscar la constitucion
de sus propios designios con dignidad, como gentes con espiritu
indomito y libre. Algunos historiadores refieren que se originan por

17 “La esclavitud africana fue una de las actividades mds rentables de los siglos X VI
al XVIIL. Durante estos tres siglos se trasplant6, segin unos, de 15 a 20 millones de
negros; y, segin otros, de 9.500.000. Ademas, Minguet acepta 15 millones como
un total de la trata negrera y 1.050.000, como el total de africanos transportados a
Hispanoamérica.” Cfr. (Coba, C. 1980. Literatura popular afroecuatoriana. Otavalo:
Instituto Otavalefio de Antropologia, p. 24).

-65-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

los afios de 1640, a la par del establecimiento de los enclaves mineros
de Barbacoas e Iscuandé.

Y es la espiritualidad afro la base que impulsa los procesos
de liberacion. De ahi que, el pensamiento propio afro de hoy sea
la amalgama de acciones libertarias, tanto en el pasado como en el
presente, y el fundamento para la construccion de un modelo societal
basado en el poder espiritual de la palabra, la autoridad de los mayores
y el respeto por la naturaleza. (Garcés, et. al., 2014)

Valga, para lo afronarifiense, lo que Carlos Alberto Coba sustenta
para lo afroecuatoriano:

Lacultura, en el micro grupo afroecuatoriano, hasido trasmitida por
medio de la tradicion oral. La tradicion trasmite y la supervivencia
fija. Rogelio Martinez Furé, en su “Didlogo imaginario sobre el
folklore”, dice: “Ambas, la tradicién y la supervivencia, evitan que
se desintegre un valor de civilizacion, o un hecho folklorico, con el
transcurrir del tiempo”. (Andrade, 1980, p. 21)

Las tradiciones y costumbres que sobreviven y perviven son los
saberes que, debido a la memoria personal y colectiva, posibilitan la
vida cultural presente dentro de un territorio nuevo, tras la didspora
africana en relacion con otras culturas, las aborigenes y los europeos
colonizadores. Los saberes y conocimientos se recrean en la actualidad
como los distintos modos de su identidad y su diversidad a través de las
distintas artes y oficios que, cotidiana y extraordinariamente, se viven
como modos de vida y relaciones naturalculturales entre humanos,
naturaleza, espiritus y la otra vida; con conocimientos y la magia
de los imaginarios locales producto de la confluencia de los saberes
y la cosmovision de las poblaciones, que les permiten intervenir y
comprender su entorno y contorno natural, social, cultural y espiritual
de los distintos mundos que vienen y devienen:

Lacosmovision eslaformaen que una poblacion determinadapercibe
y ordena su mundo. Mundos encantados, mundos secularizados;
mundos multiples, mundos unidimensionales. Mundos habitados
por seres que se transforman en otros bajo determinadas situaciones
o que no pueden hacerlo de ninguna manera. Mundos idénticos a si
mimos desde sus origenes o que se han transformado radicalmente.
Mundos de resultados de creaciones divinas, mundos de procesos
inmanentes a si mismos. (Restrepo, 2010, p. 188)
-66-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Ahora bien, esas cosmovisiones'® devienen de los contextos, de
los lugares territoriales, naturales y culturales donde se desarrolla una
determinada comunidad y sus circunstancias de existencia."

Estos saberes, artes, oficios y cosmovisiones afrodescendientes
pertenecen a este mundo; sin embargo, en él hay otros mundos, siete,
tres 0 uno, mas alla de las nubes. La direccion hacia arriba implica los
ordenes divinos: el cielo o la gloria, habitados por Jesucristo, los santos,
los dangeles y las virgenes, pero también los angelitos, nifios menores
de siete afios, sin uso de razon, fallecidos. Los purgatorios son mundos
de arriba, para algunos; del centro, en el monte bravo o el cementerio,
en este mundo, para otros. Los mundos se conectan entre si y algunos
seres, en circunstancias determinadas, pueden moverse temporal o
definitivamente de un mundo a otro. Hacia abajo, el mundo se representa
como inversion del mundo humano, natural; todo se halla patas arriba:
las gentes se alimentan de olores de sus comidas, puesto que, ademas, no
tienen ano; el cangrejo los traspasa y la prueba estd cuando se encuentran
carapachos quemados o con patas faltantes. Abajo también estd el mundo
de los encantos, con seres en forma de sirenas; en oportunidades surgen
con una musica arrebatadora en esteros, rios o lagunas. El encantado es
llevado a estos mundos a través de puntos de agua, para no volver jamas.
El infierno estd debajo o, también, en el centro del monte Bravo, donde
moran el diablo y algunas visiones que se mueven de un mundo a otro,
facilmente, en las noches y dias sagrados.?

18 La cosmovision: “relacionada con el tiempo y el espacio, siendo el tiempo no
lineal y el espacio global; por eso la vision del espacio es integrante e integral,
porque contiene elementos de la naturaleza que lucen la espiritualidad (mediante
deidades, divinidades o espiritus). El tiempo y el espacio rigen la vida y la muerte,
pasando por el nacimiento, la madurez (edad madura, junto con la iniciacion),
el casamiento y la vejez. Al hilo de las etapas de la vida vibran las vivencias
individuales y comunitarias: el individuo africano es consciente de que su vida
es una expresion de participacion en la comunidad, que incluye a sus ancestros
(comunidad-clan).” Cfr. (Maguemati Wabgou, et. al., (2010) Historia de Africa
entre los siglos VII y XIV, en Colombia afrodescendiente, p. 122).

19 Enocasiones suele producirse laidealizacion y exaltacion del ego cosmovisionario,
lo que da lugar al etnocentrismo, considerado como una miopia y sordera
epistemologica.

20 A diferencia de lo afro, que identifica varios mundos hacia arriba (orden de
mayor divinidad al ascender), hacia abajo (espiritus y gente al revés y 6rdenes
infernales) y el de las gentes (centro), siempre con nimeros impares y sagrados,
en lo andino se encuentran claramente identificados tres: el de arriba (hana), el
de abajo (uku) y el del centro (kay); en los awa del Litoral Pacifico, se nombran
cuatro: el de aqui (el de la gente), de abajo (los espiritus), de arriba (los ancestros)
y de mas arriba (lo divino).

-67-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Losseresde este mundosonlosrenacientes;estoeslarepresentacion
imaginaria de un orden establecido desde el origen y su proyeccion
hacia el porvenir de los tiempos (Restrepo, 1996), Son renacientes de
las raices ancestrales, los mayores. Por ejemplo, cuando disminuyen o
desaparecen los animales de caza o los drboles maderables, se concibe
que se han internado en el monte bravo y no que se han extinguido.
Los ciclos cosmicos, como el lunar, influyen y modifican el entorno,
por lo tanto, las actividades humanas se ordenan en correspondencia,
como gentes de los rios y del mar. Aqui se incluyen los cazadores, los
pescadores, agricultores, artesanos, parteras, brujos y curanderos.

De este modo, los conocimientos locales son el resultado de saber
aprovechar un entorno natural y sobre natural para subsistir. La selva,
el rio, las socalas?' y los ranchos son los escenarios de los oficios de la
vida comunitaria, para su vivencia. Cazan diversidad de animales para
consumo de su carne, tales como: la boruga, el venado, el armadillo,
entre otros; pescan diversidad de peces y cultivan el arroz en las playas
de los rios, ademas del chirario o chiro, la yuca; frutas, como la papaya,
el borojo, la naranja, el naidi (palma del monte). Tejen atarrayas
y sombreros de paja de diversas plantas y colores. Con maderos
construyen potrillos y balsas, ademas de sus ranchos, ubicados a cierta
distancia del suelo para evitar las inundaciones o la intromisién de
animales peligrosos, como la culebra. En los ranchos se ubican los
dormitorios, las cocinas o los fogones, con tres piedras, y los soberados
o aticos para guardar cosas.

Estas casas dejan ver, con claridad, una ordenaci6on vertical de
tres espacios: el de los animales, abajo (perros, cerdos, gallinas, mulas,
patos); el de las personas en medio, y el de las cosas arriba (soberado).
La casa no solo es la morada de personas, sino de otros seres que
forman parte de la familia y del hogar, que brinda proteccion y calor,
recogimiento hospitalario: los alrededores suelen engalanarse con
jardines, huertos, azoteas y espacios de oficio femenino. Las terrazas
se construyen a uno o dos metros de distancia del suelo, para, en la base
construida, sembrar plantas que condimentan las comidas o yerbas
medicinales y, también, ciertas plantas para el equilibrio y bienestar de
sus habitantes, puesto que asi se evita la eficacia de actos de brujeria,
como también para ayudar a las curaciones o a atraer la buena suerte.

Tambiénlos huertos que se ubican enla parte de atras delosranchos,
que incluyen arboles frutales, maderables y plantas medicinales.

21 Chagra o chacra, para los andinos; huerta, para los espafoles.
-68-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Igualmente, las socalas de dedicacion masculina, aunque retiradas
de las casas, con sus colinos y rozas. Los colinos o areas de cultivos
permanentes, en las que prepondera el platano o el chiro. Las rozas,
donde se lleva a cabo el tumbe y pudre del monte, para que, durante
un tiempo, se abone y esté listo para la siembra. El monte es otro
acompafante de uso y trabajo; en €l se reconocen tres personalidades:
el monte biche o bravo, el alzado y el rastrojo, es decir, monte virgen,
monte que se recupera y monte de cultivo.

En el monte virgen se llevan a cabo las faenas de caza, pero
también ofrece ciertas plantas medicinales que curanderos, parteras o
brujos utilizan para curar y hacer su magia, sus secretos. Los secretos
van acompafados de un conjunto de palabras de poder u oraciones
de memoria que, al curar, se acompana con emplastos elaborados con
ciertas plantas, maderas y licor biche. Sanan lesiones de los huesos,
picadura de insectos venenosos o serpientes, maleficios o malhecho,
asistir partos, en fin, secretos que solo sabe el curandero y nadie mais,
y que se comparte solo cuando el aprendiz logra captar, sin que se
le dijera nada, este saber, pues es un don divino, que tiene que ir
desarrollando en compania del que ensefia otros secretos. Aunque
algunos solo curan con secreto y otros solo con plantas, lo mas comun
es la existencia de curanderos que utilizan y combinan los dos.

Las enfermedades suelen ser divinas o humanas: las primeras
ocurridas por el descuido, el exceso o la voluntad divina; las segundas
por la intervencion del diablo o de un brujo. Lo divino lo cura un
curandero, lo humano un brujo, el que hizo el maleficio. Muchas
enfermedades solo el curandero las cura:

El mal de ojo, el tabardillo, el mal aire, el espanto son algunas de
estas enfermedades y accidentes que no pueden ser tratadas por
médicos ni con los remedios formulados por él. Para aliviar este tipo
de padecimientos estan los curanderos. (Restrepo, 2010, p. 194)

Las parteras, como los curanderos, son del orden divino, que,
ademas de asistir los nacimientos, se encargan de dotar al nacido acorde
con el actuar sexual; acto que realizan al cortar el cordon umbilical y
enterrarlo con la placenta en un lugar adecuado: cerca de la casa, para
las mujeres, y en la frontera con el monte, para los hombres. Al recibir al
nifio a la luz del mundo, al ombligarlo, se determinan sus caracteristicas
adecuadas para la vida y convivencia en comunidad. La ombligada es
unir estrechamente al individuo, su personalidad, con el entorno:

-69-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Consiste en sustraer un fragmento de un vegetal, animal o mineral,
con el proposito de colocarlo en forma de polvo o liquido para la
curacion del ombligo del recién nacido. Con ello se espera influir
no solo sobre las capacidades y caricter de quien es ombligado,
sino, también, en sus relaciones con la sustancia de la cual lo es.
Si lo ombligan con la ufia de la gran bestia se poseera una fuerza
desmedida; quien lo fue con gato estard en capacidad de girar en
el aire; con palo de guayaba serd fino y resistente, y aquel otro con
0so serd capaz de romper y apretar fuertemente con sus manos.
La relacion entre la sustancia y el ombligado es estrecha. Asi, por
ejemplo, si se realiza con oro, éste tendra mayor posibilidad en las
practicas mineras. (Restrepo, 2010, p. 193)

A los brujos, pertenecientes al orden de lo humano o del diablo, se
les teme, pues sus poderes se adquieren de estas instancias maléficas
y hechiceras; pueden, por acciéon de su magia, provocar accidentes y
enfermedades letales; por ejemplo, convertir bejucos en culebras
venenosas, para que persiguieran a una persona determinada y la
mordieran, o rezar un lugar, en caminos o rios, para que cuando la victima
pasase se derrumbase o ahogase; poner entierros en los terrenos para que
no crezca ni produzca nada; robar el rastro o capturar la sombra, para
causar padecimientos y la muerte de la persona. También, pueden curar
enfermedades y accidentes causados por otro brujo menos poderoso.

Tanto el brujo, como el curandero y las parteras, suelen preparar la
botella curada, que es una botella de vidrio que contiene un preparativo
con diferentes sustancias. Tanto el brujo, como el curandero y las
parteras, suelen preparar la “botella curada”, que es una botella de
vidrio con un preparativo compuesto de diferentes sustancias de
plantas, semillas, bejucos o fragmentos de madera, alcoholizadas con
aguardiente de cafia, al que llaman biche o charuco. Algunos de estos
elementos se los toma del monte, en tiempos y espacios especiales,
para que el propdsito de la magia sea posible. Con este preparativo se
cura la mordedura de serpientes, facilita los partos, aumenta el vigor
sexual, evita o conjura los envenenamientos o las brujerias.

Las figuras del curandero, la partera y los brujos son el emblema de
los conocimientos locales acerca del cuerpo, la salud, 1a vida y la muerte,
que vienen de generacion en generacion y que son indispensables
dadas las condiciones de sus territorios: las selvas, los animales, las
condiciones climaticas y topograficas, la lejania del mundo civilizado,
lo agreste de sus caminos o el olvido, la indiferencia y la discriminacion
de las que son victimas.

-70-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Los conocimientos locales y personales como la magia y la brujeria
fueron utilizados en la huida y en lucha contra la esclavitud. Cuentan,
por ejemplo, que los hombres se convertian en matas de platano
colgadas del techo o se metian dentro de los sombreros o entre las
polleras de las mujeres. También actuando en las guerras extrafas:

Me contaba mi abuelo que, a él, 1o habian agarrado para la Segunda
Guerra, cuando hubo un combate en la vuelta llamada Playa
Nueva, del rio Guajui, en la Costa; lo amarraron de los pies y de las
manos, como si fuera un cerdo. Debi6 de haber sido el grupo de los
conservadores, porque él era del partido liberal; é1 dizque les decia
que no lo apretaran mucho y comenzaron a insultarlo, hasta que lo
echaron a la canoa y se lo llevaron.

Ellos iban subiendo y esa noche durmieron en una casa sola,
con vigilante hasta que amanecié. El les pidi6 el favor de que lo
desataran, porque se sentia mal; entonces, el jefe lo mand6 desatar;
después, emprendieron el viaje y fueron subiendo; iban por el rio
y llegaron a una playa grande; se arrimaron para banarse, porque
estaba haciendo mucho calor; se echaron a banar.

Al rato fueron saltando del agua y ya el sefior Faustino se les habia
extraviado: apenas les habia dejado el sombrero. El jefe lo buscaba,
pero no lo veia; pregunto6 a los demds donde estaba y los demas le
contestaron:

—]Jefe, aca esta el sombrero de él. —Entonces, el jefe dijo:

—Sera que se ha ahogado. —Todos pensaron lo mismo y se fueron
con el presagio. Al rato de ellos haberse ido, sali6 del sombrero donde
estaba, porque él era “sucio de cabeza.”?* A los dos dias regresoé a su
casa y se lo contd a su mujer y a sus hijos. (Llano, 1998, p. 56)

Entre los oficios, también se dedican al barequeo, que consiste en
utilizar una batea, con la que se extrae, o barequea oro en los rios,
oficio que lo hacen desde ninos, tanto hombres como mujeres.

La oralidad es parte fundamental de su tradicion e identidad.
Recitan con rima ciertas coplas, versos y canciones; afloran mitos,
relatos, fabulas, que los mayores cuentan a los nifios o entre ellos.

22 “Sucio de la cabeza” puede equipararse a la “malicia indigena” y, en una de sus
acepciones, se entiende como: astucia, viveza, picardia, que no traga entero,
artificioso, que su pensamiento se adelanta al del adversario, que no piensa limpio
ni con bondad, que no juega limpio ni bien.

-71-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Cuando se bebe biche, tras desafiarse oralmente, entran en duelo dos
o mas personas, diciéndose cosas por medio de coplas; gana el que
mejor las construya, claras y graciosas; el perdedor brinda el trago.

Cuando hacen fiesta, por la celebracién de algin acontecimiento
importante, por ejemplo, en los velorios de nifios (chigualo o guali de
angelitos), las mujeres cantan toda la noche y algunas tocan los guasds;
los hombres acompafan con bombos y cununos: “La muerte de un
pequefio nifio es motivo de alegria, ya que ¢l llegara a la gloria y velara
por el bienestar de sus padres y padrinos” (Restrepo, 2010, p. 195).
No es conveniente llorar, ya que el angelito morird ahogado con las
lagrimas y se frustrara la trascendencia.

Para estas celebraciones y ceremonias se acostumbran los alabaos,
que son canticos tristes de alabanza, y los arrullos, canticos alegres.
Tanto el chigualo como el arrullo de santo o virgen, son puentes que
abren las relaciones entre los mundos de lo divino y de lo humano
y pueden circular las espiritualidades divinas y libres de pecado, a
excepcion de los que cantan y tocan instrumentos, pues son médiums
para establecer la conexion entre estas dimensiones de los distintos
mundos. “El mundo de los vivos y el de los muertos esta estrechamente
e indisolublemente conectado. Muertos, santos y visiones se mueven
por el mundo de los vivos” (Restrepo, 2010, p. 195). A diferencia
de los chigualos, para los mayores se cantan los alabaos sin ningin
acompafamiento instrumental y se permite la expresion del dolor.

Se identifican claramente las influencias catélicas, conjugadas con
sus creencias propias, como la presencia de un alma o sombra? en el
ser humano que, cuando muere, sale por la parte superior de la cabeza
con el altimo respiro; entonces, es necesario llevar a cabo un velorio
de nueve dias, en los cuales el muerto llega al altar o tumba que se le
ha preparado con flores; acompafiadas de imagenes religiosas, telas,
mariposas negras y agua, para que beba en el ultimo suspiro. Al final
del novenario, la tltima noche, se apagan las velas y el altar o tumba
se desbarata, lo que obliga al muerto o sombra a irse; de lo contrario,
queda como visién, es por lo que se le deben hacer los actos finebres
correspondientes para evitarlo. Una causa para que la sombra se queda
como vision es que el difunto, en vida, haya tenido pelea en el amor o
haya hecho pacto con Luzbel, el diablo para atesorar fortunas o tener
suerte en juegos. Como vision, vagara en los montes y cementerios en
noches y dias sagrados.

23 Kamasa, en quechua, una de las partes del espiritu que remite al cuerpo.
-72-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Entre las visiones, que no son de sombras muertas, estan: la tunda,
el duende, el riviel, 1a bruja y el maraveli.

A pesar de que es obvia la influencia de la tradicion catdlica en
esta iconografia, seria un error considerar que dicha referencia a
santos, virgenes, angeles y al diablo, reproduce punto a punto las
representaciones de estas. Por el contrario, y como ha sucedido en
muchos otros lugares del mundo, el catolicismo es transformado
o inscrito en los modelos locales de conocimiento deviniendo en
una parte sustancial del mismo. (Restrepo, 2010, p. 192)

Para estas comunidades el santo de su devocion es san Antonio,
que los protege y los ayuda en los peligros y no ha de faltar siempre en
los hogares; toma un lugar en los altares, entre otras entidades sagradas
del cristianismo catolico, sincretizadas con sus imaginarios religiosos.

En la actualidad, estas costumbres y tradiciones de la cultura
afrodescendiente se desvirtiian, se suspenden o se relegan al olvido
debido a las violencias que se han implantado en sus territorios
(militares, insurgencia, paramilitares y violencia comun); la siembra
ilegal de coca, que provoca el narcotrafico; la mineria ilegal de oro, que
los lleva a olvidar sus oficios y dedicarse a estas cosas que producen
dinero facil y, por tanto, problemas. La extraccion aurifera amenaza
la vida biodiversa, humana y no humana, al contaminar fuentes y
rios, acabar con zonas de siembra (socalas y playas), de pesca (las
riberas) y caceria (los montes), tras deforestar grandes extensiones
de selva de sus territorios, incursionar y desplazar a las gentes de sus
asentamientos y ranchos y destruir caminos y orillas de las aguas, al
remover con rudeza, a gran profundidad, los suelos y dejar huecos en
los que se estancan las aguas de las fuentes hidricas o la lluvia que, a
corto y largo plazo, seran la causa de grandes epidemias.

Mientras que el patron, con sus maquinas y obreros, se lleva la
mayoria de oro, el barequero saca dos o un gramo, si tiene suerte; de
lo contrario, no saca nada, aunque dedica un dia entero o varios dias a
este menester y se expone a todos los peligros, como la caida de piedra
o el riesgo de que lo sepultasen los derrumbes. El oro que consiguen
lo venden para comprar comida o golosinas, o también para beber
cerveza y licor o apostarlo en juegos de billar u otros. Es sorprendente
ver cOmo en los poblados hay mas bares, billares y discotecas que casas,
debido a la presencia de personas ajenas a la comunidad, como, por
ejemplo, mineros chocoanos. Los hombres, por lo general, salen con

-73-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

todo el dinero ganado durante la semana y lo gastan en una borrachera,
que los deja sin con qué comer y responder a las familias. Se presentan
rifias y muertes, ademas de la contaminacion que se genera, pues se
consume la cerveza en lata, que se lanza por donde sea, sin ninguna
responsabilidad.

Relatan las gentes que viven el abandono y la violencia del Estado,
pues, cuando el ejército entra a los territorios, mata a las personas que
encuentra de caceria o en los caminos y las hace pasar por guerrilleros
(falsos positivos); queman y dafan los cultivos de las socalas vy, si
encuentran ranchos solos, los saquean y los destruyen.

Las fumigaciones no solo acaban con cultivos ilicitos, sino,
también, con cultivos licitos, y contaminan las aguas, el terreno y el
aire. Los forasteros que llegan ensefian vicios a los nifios y jovenes.
El paramilitarismo siembra el terror y coacciona a gentes de la region
para que se integren a sus filas. Los enfrentamientos entre guerrilla
y ejército dejan en medio del conflicto a las personas, con el peligro
derivado de las balas y los bombardeos. El narcotrafico envenena el
alma de las gentes y las torna enemigas.

Estas violencias exdgenas, al vincularse con la cultura fermentan,
en el interior de lo comunitario, de las familias, de los hogares y de
la persona, violencias endogenas que llevan a que la vida se torne un
simple “algo”, del que se dispone, para agredir o matar, con total falta
de respeto o de responsabilidad hacia el otro. De esta forma, entre
la zozobra y el miedo germina una cultura de la violencia que deja
grandes secuelas fisicas, psicologicas, comunitarias y territoriales.
Benito Juarez (1867), en México, decia que, entre los individuos,
como entre las naciones, el respeto al derecho ajeno es la paz. Lo justo
para las comunidades que han tenido que pasar grandes opresiones,
torturas, saqueos, inhumanidades y asesinatos, es la paz.

De igual modo, la zona del Pacifico que ha sido zona abandonada
y en condiciones de miseria, a pesar de su gran potencial de recursos,
ahora es epicentro de estas violencias, con el agregado de que, por ser
zona maritima clave, la toman los voraces capitalistas y empresarios
como su zona exclusiva, con ayuda del Estado, para desarrollar sus
negocios. Eso es lo visible y apreciado. El potencial comunitario
tradicional afro es despreciado.

Hasta hace poco, priacticamente todos los escritos sobre el

Pacifico comenzaban mostrando la imagen de una regién olvidada

por Dios y el gobierno, sus habitantes viviendo bajo primitivas
-74-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

condiciones de subsistencia, el medio ambiente malsano, calido
y himedo como en ninguna otra parte del planeta; una especie
de “tierra de nadie” donde solamente se aventuraban algunos
capitalistas rudos, colonos, misioneros y ocasionalmente algan
antropologo, que se atrevian a trabajar entre “indios y negros”.
De acuerdo con algunos indicadores, la region es muy pobre.
Algunos de estos indicadores son: el ingreso per cipita, la tasa
de analfabetismo y el nivel nutricional. La malaria causa estragos
dado que el area, especialmente hacia el norte, tiene uno de
los indices de precipitacion y humedad mas altos del mundo.
(Escobar, 1999, p. 209)

-75-



Capitulo Tercero

Autocritica y Liberacion del Espiritu

;Qué sera del hombre que difama su naturaleza
y que, practicamente, la niega y la atrofia?
F. Nietzsche. La voluntad de poder

Es otro el tiempo ac4, como es otro el espacio.
Grupo musical Suramérica. Kacharpary

El pensamiento de la tierra en florecimiento

A la pregunta de si hay filosofia en Indoamérica o Abya Yala (tierra
en florecimiento), se dird que si, pero ampliada al pensamiento. Hay
multiples pensamientos, como filosofias en el mundo, pero con la
distinciéon de que el pensamiento implica la integridad total de la vida;
en cambio, 1a filosofia puede entrar a denominar un determinado orden
y pensamiento sistematico, en el que preponderan la logica y la razon, lo
querelegaa otros pensamientos, tales como el mitico-ritual, el ceremonial
y los pensamientos populares, considerados como irracionales o meras
supersticiones y opiniones lejos de la verdad filosofica y de lo culto.

Cada cultura, desde su posicion real en la existencia, desde un
lugar, aqui y ahora, y desde unas circunstancias de vida y convivencia
con otros, crea y recrea pensamiento propio; es decir, el amor y el
deseo, no solo la necesidad, por la sabiduria, por el saber. Si se entiende
y atiende a la filosofia como amor a la sabiduria, en su acepcion
etimologica griega mas comun, de filos: amor y sophia: sabiduria,
entonces, se afirmara que todas las culturas (con sus denominaciones
y concepciones propias) tienen ese gusto, ese afecto y ese amor por
el saber, por conocer y crear conocimientos, que es el acontecimiento
del pensar, tanto de lo que proviene como sabidurias ancestrales, como
de aquellas que advienen en el presente y se proyectan hacia el futuro;
el porvenir en las reinvenciones del pensamiento, de las sabidurias,

77



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

de las filosofias. El acontecer del pensamiento es el sentir corporal de
lo vivo que piensa y, por tanto, del sentido de la vida en el espacio,
el tiempo y en unas circunstancias propias que le dan lugar en una
morada en comun con otros seres de su misma y otras especies, con
los que se constituye la experiencia de una convida colectiva, de hacer
comunidad, de hacer cultura y sentidos vitales.

El sentido de la vida consiste en tener un lugar en el mundo,
ser espacialidad temporal, corporalidad presente, aqui y ahora, con
circunstancias singulares, adversas o afortunadas, que le den qué
pensar y los modos de vida que se desarrollan tras ello. El sentido de
la vida es la libertad, o el querer y la lucha por ella, la voluntad, si
se la ha perdido o la han robado, al subyugar a los individuos a otras
voluntades ajenas; entonces, el querer se refiere al animo y la actitud
por reconquistar la propia autonomia y ser libre para pensar, ser y hacer
en el sentir, en los sentidos no extranos, en las verdades. La certeza de
un lugar y de las condiciones de vida, de la morada donde cada uno se
encuentra, bien o mal, en libertad y con voluntad; la certeza de estar
vivos y de pensar esa vida y esas vivencias con los otros.

El sentido reinventa y recrea las realidades. Las certezas mas que
evidentes: estar vivos corporal y espiritualmente, tener un lugar y
morar, la vivencia de subyugacion o libertad, la voluntad de pensar
por si o por otros, la certeza de lo propio y lo ajeno, del engafo y de
lo que es una ilusién que se hace ver como verdad. La verdad es la
conciencia y la autoconciencia criticas de y frente a la realidad, a las
circunstancias y al modo de vida singular y comunitario. La verdad
es aquello que se tiene como memoria que deviene en los sentidos,
donde transmuta, cambia de piel, se libera y se deshace de voluntades
ajenas para ser ella misma, verdad y sentidos multiples de existencia
sin borradura (el no ser).

La memoria es lo que se tiene de recuerdo, pero, a la vez, lo que
permite ser (estar presente); el rastro y el rostro que adviene como
verdades y sentidos de vida en el mundo, en comunidad; la existencia
corporal y la conciencia de estar vivos. La vida consiste en las multiples
relaciones con los elementos, los seres y las cosas del mundo y el
cosmos. Vivencias singulares y colectivas que se tienen en la realidad
psiquica, comunitaria y natural en el mundo, en relaciones de identidad
y diferencia con lo propio y lo otro.

Alteridad, del griego alter: otro. Es lo que no es el yo. Lo familiar,
cuando es lo propio, y lo extrafo, al ser lo ajeno. Lo otro es lo marginal,
la diferencia y lo exterior; lo excluido de las ontologias de lo mismo

-78-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

occidentales; el no ser: lo irracional y salvaje, lo incivilizado. La
alteridad deviene invisibilidad, encubrimiento, sinsentido y sin razon
de ser. La alteridad adviene como otro vivo semejante y diverso del yo,
con rastro y rostro propios, con su experiencia de vida, que testimonia
la alegria o el dolor que habla de memoria y en memorias subterrdneas
de otros, excluidos, encubiertos por la dominacion o asesinados,
borrados de la vida, sin dialégica y sentimiento, con sus verdades y
sentidos de circunstancias reales de sufrimiento o felicidad. El otro se
relata en comunidad con el mismo.

Todos los seres vivos son en comunidad, en especial el ser humano,
al ser en relacion o relaciones con los otros y no en aislamiento. La
individualidad singular no existe sino por lo otro en comun; o sea,
la alteridad familiar y no lo extrafio o lo ajeno a la comunidad. Asi,
la comunidad es lo singular y maltiple, la morada, de las alteridades
familiares, de los vivos que conviven en el mundo, que hacen y recrean
mundos y sentidos de vida, memorias, experiencias y cultura, sentires,
pensamientos, verdades y sabidurias populares.

Historias y memorias subterraneas del espiritu**

Duermen en el secreto de la tierra hasta que a
cualquiera de ellas se le antoja despertar.
Charles Perrault, El principito.

Tras la historia que bajo el poder imperante se ha implantado
casi que irrefutable, y no cuenta sino una realidad falseada de los
acontecimientos acomodados al interés de los dominadores, se sortean
y perviven infinidad de historias y memorias profanas del espiritu, quiza
las que configuran otras realidades que, a falta del poder institucional,
economico o politico, se relegan e invisibilizan y se mantienen
subterraneas; sobreviven en los trasfondos de la historia o las historias
oficiales que en cada pueblo se han implantado como acontecimientos
verdaderos y acaecimientos memorables de patrias y de héroes.

La historia estd atravesada por el poder. El poder entendido en
la manera como unos pueblos ejercen dominio; condicion que
explica por qué algunos grupos estidn en desventaja frente a otros

24 Véase el ensayo: Hospitalidad y sincretismo, una memoria abierta, en Memorias
en movimiento. Tejiendo pensamiento y vida desde los entornos culturales de San
Juan de Pasto.

-79-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

que lograron sobresalir. Esto permite reconocer la dimension
historica del poder en fendmenos como la opresion, la explotacion
y la subordinacion. (Caicedo, et. al., 2010, p. 101)

Esas historias subterraneas se abrigan en lo hiimedo de las tierras
fecundas y brotan como semillas de realidades diferentes, ocultas e
invisibles: 1a realidad de las gentes y los seres de los pueblos es de otra
forma a la contada por los bendecidos por el poder oficial, a los que
la ley legitima y da legalidad de ser; su poder subterrdneo reside en
lo inefable de las fuerzas comunitarias y de las memorias historicas,
de su capacidad por relatarse a si mismas su espacio y su tiempo; la
facultad de relatar el aqui y el ahora en el poder colectivo-comunitario,
de concebir con sentido histérico la eternidad que precede, pero con
la perspectiva de entender, en el presente, la eternidad que antecede,
quiz4 lo insondable que se comprende como instante, un rayo de luz
que habla con su lengua de fuego y, al instante, calla.

El otro y el mismo: el nosotros

Primero es la comunidad, el nosotros. Alli acontecen relaciones
de encuentro y desencuentro entre el otro y lo mismo. Al ser el otro
lo mismo y lo mismo el otro, entonces el nosotros es una relacion de
alteridades y de mismos; es decir, de alguien a alguien, o lo que se
llama: cara a cara. En comunidad suceden relaciones de proximidad
entre uno y otro, que marcan y demarcan lo que son las relaciones
fronterizas de cercania y lejania en la distancia: el estar o la ausencia:
“La proximidad es la raiz de la praxis y el punto de partida de toda
responsabilidad por el otro”. (Dussel, 1996, p. 34)

El otro es aquel que viene y hace presencia, se establece o se
va, se ausenta. El nosotros mora en la distancia; la comunidad es un
infinito en lo finito de relaciones familiares, de fraternidad. El otro no
es lo extrafio de otras comunidades, sino lo familiar de la misma, que
resguarda el secreto intimo de su cultura.

La comunidad dona espacio y tiempo para que la proximidad
acontezca, dé lugar; o sea, la conjuncion del espacio y el tiempo: aqui 'y
ahora, con circunstancias de vida singular y comunitaria. Ese acontecer
es el despliegue de interioridades e intimidades que se desarrollan hacia
afuera de si mismas, hacia el exterior, hacia el otro, hacia el nosotros,
pero que resguarda su secreto de ser; se abren al exterior y se suceden

en la frontera los encuentros y desencuentros con lo otro: eso es la
-80-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

hospitalidad o la hostilidad, la amistad o la enemistad, la acogida o el
rechazo, la bienvenida o la contienda, el cuidado o el asesinato; en fin,
la libertad o la opresion.

En la frontera, el ser mismo se altera por el otro que adviene
distinto, lo que quiere decir que las relaciones del mismo y lo otro son
relaciones de alteridad. Para el uno, lo otro es el otro y, para el otro, lo
uno es el otro. La alteridad es lo que conmociona (toca los adentros,
el corazon), nos toca, tanto al uno como al otro, y de esa conmocion
se constituyen el mismo y el otro: el ser de lo mismo es por otro y el
ser de lo otro es por un mismo, que es el otro. Esa relacion es un para
nosotros.

Esas relaciones conmocionantes dan qué pensar, no de algo, sino
de alguien; de los otros, mis hermanos. Al tocar los sentimientos
conmueve, remueve los sentidos, tiembla mi lugar por la llegada del
otro sin lugar, que usurpa lugares como una corporalidad inmigrante;
tiembla el ser, la razdn, la conciencia, y retoman las emociones,
retornan de las intuiciones e instintos.

El otro llega para despertar en mi el amor, el odio, la amistad, la
bondad, la piedad o el rechazo; llega para ponerme en cuestion; para
confrontar al yo respecto a los lugares propios, del otro o ajenos. El
otro, toma posicion desde la periferia, desde lo ajeno que fue propio
alguna vez, sin poder, sin libertad; desde la marginalidad llegan
voces que debemos oir, escuchar, atender y entender, escucharnos.
Que atendamos, huyamos o nos mostremos indiferentes depende de
nosotros, de cuanto nos conduela el otro, nuestros hermanos; nuestro
grado de humanidad no depende de reconocer simplemente a otros,
sino de dar la mano, mi saludo, la mirada, mi apoyo, mi aliento; de
dar hospitalidad, lugar y morada; de alimentar, proteger y cuidar. De
dar razon a sus razones y escuchar su razon sobre mis razones, pues
el mismo y el otro no son en el aislamiento, sino en comunidad y en
comunicacion.

El ser de lo mismo se hace de otro y vuelve a la intimidad para ser
de otro modo, con la alegria, el dolor o la indiferencia por el otro, ese
alguien o esos alguien, nosotros que, en el cara a cara, en la proximidad,
sin relaciones de poder dominantes, se presentaron no solo como
rostro, sino también como rastro, corporalidad que es presencia,
pero también historia, memoria, dolor o felicidad. Y el mismo no se
presentd de otra manera.

El otro es aquel que sufre o rie, aquel que es dominador o
dominado, verdugo o victima; aquel que tiene libertad o aquel que

-81-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

es esclavo. De eso toma conciencia, ese alguien que al desimismarse
siente en carne propia lo que al mismo y al otro les pasa y testimonia
desgarradoramente, me habla y me Illama, pide auxilio o soledad, mi
presencia, asistencia o retirada. No es ponerse en el lugar del otro,
sino frente para confrontar el lugar del otro; de lo contrario, no seria
sino dejar sin lugar, y se trata es de dar lugar al otro, para que se
presente, en el cara a cara, y se exprese; en esa exposicion corporal del
nosotros, hable y testimonie sus relatos, desde sus contextos, desde su
comunidad, sus territorios psiquicos, naturales y socioculturales, pero
en horizontalidad reciproca, en el hablar y el callar, para escucharme.
No acontece la alteridad sino cuando la escucho, la miro, la siento en
carne propia; cuando respeto su lugar y me responsabilizo con lo que
le pasa. Y la alteridad conmigo, reciprocamente, no porque hubiera
condicion de deuda cuando se hacen los actos, los acuerdos, sino
porque tiene que haber correspondencia desinteresada, hasta en los
desacuerdos.

Ese otro opresor siempre se va a denominar como el mismo, como
el ser, como el que tiene poder, el que se encuentra en el centro. Ese
otro opresor es una alteridad extrana, que desarticula las relaciones
comunitarias del nosotros, sobreviene como crueldad, como guerra,
como violencia, como voz que ordena, como rostro que se impone,
como civilizacion que se implanta. No hay cara a cara, sino irrelacion,
es el rostro invisible o visible del tirano que se dirige verticalmente a
una masa indeterminada de humanidad obediente, de pueblo, a la que
no se le reconoce su ser y mucho menos su comunidad y, por ende, se
la encubre, se invisibiliza o asesina su singularidad.

Esos vienen a ser los otros: los pobres, los abandonados,
los miserables, las viudas, los huérfanos, los desplazados, los
desterritorializados; los perseguidos, los campesinos, los mestizos,
los indigenas, los negros, el peligroso, el degradado; la marginalidad
de los espacios ajenos, de los sin tiempo y sin historia, sin cultura ni
comunidad.

El otro es el sin lugar, pues estd en lugares prestados, ajenos; lo
que era propio es ahora del extrafo: el banquero, el prestamista, el
arrendatario, el capitalista, el colonizador; su tiempo es ajeno, estd en
la historia sin historia, sin participar en ella, pues la historia la escriben
los vencedores y no los vencidos, que no tienen razoéon de ser sino
en el no ser. El otro, que domina, tiene razén de ser y manda sobre
irracionales, los que no son mas que masa.

-82-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

La esclavitud y la liberacion del espiritu

La tierra tiene suficiente para las necesidades de
todos, pero no para la avaricia de unos cuantos.
Ghandi

Cuando se da la conquista y colonizacion, ese otro extraio que
llega a invadir implanta la extrafieza en lo propio, usurpa y obliga a
creer que lo propio es ajeno. Con la cruz y la espada arrebataron los
bienes, tanto materiales como espirituales; la cultura y la humanidad
de Indoamérica se negaron, y se inicia su persecucion, con el fin de
extirpar y, en altimas, someter y exterminar. Lo que no se adhiere
se elimina y esa adherencia es la esclavitud: 1a subyugacion al poder
colonial, neocolonial y capitalista (hoy en dia); la alienacion respecto
a voluntades extrafias y el olvido de si mismos, de su historia, de sus
memorias colectivas, de su comunidad y sus territorios;la subvaloracion
y el desprecio hacia lo propio: la identidad y la diversidad y la creencia
de que lo otro (el dominador) es mejor y superior, a expensas de no
creer en si mismos; la euro y norteamericanizacion. La civilizacion
frente al salvajismo, a la irracionalidad de gentes y mundos sin razon,
a los que se debe convertir, modelar y aculturar; darles razon de
ser, como colonia periférica, que es algo diferente a lo que eran; de
comunidades libres y conscientes de su lugar en la naturaleza y en la
tierra, al no ser, a la invisibilidad, al encubrimiento, a la tortura y al
asesinato.

En esta perspectiva, la liberacion comienza con una toma de
conciencia en varias direcciones y sentidos. Tomar conciencia de
la esclavitud y, frente a ella, la voluntad y el querer ser libres, la
desenajenacion. Tomar conciencia no en cuanto a lo otro, sino en
cuanto a lo nuestro, a lo propio. Tomar conciencia de lo que se debe
recuperar, defender y dignificar; volver a dar lugar y sentido, razén de
ser. Tener conciencia de asumir una autoconciencia critica, creadora
y reinvencionista de la situacion actual, de lo que se fue, se sigue
siendo y de lo que se quiere llegar a ser de otra manera: sin cadenas
psicologicas, corporales, espirituales, epistemologicas, culturales, etc.

Tomar conciencia de la esclavitud como actualidad y de la libertad
como utopia y realidad contingente; como dird Enrique Dussel en su
Filosofia de la liberacion (1996): “La liberacion es posible solo cuando
se tiene el coraje de ser ateos del imperio; del centro, afrontando asi
el riesgo de sufrir su poder, sus boicots econdmicos, sus ejércitos y

-83-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

sus agentes maestros de la corrupcion, el asesinato y la violencia”. De
tal forma que la conciencia de la esclavitud y la libertad conllevan la
urgencia de descreer criticamente del opresor exterior, de su engafio
infame; y descreer autocriticamente de si, de lo que se ha implantado
como identidad en la interioridad del ser y los seres, para volver a creer
con autoconciencia en la diversidad que se es, en la alteridad familiar,
fraterna, comunitaria, natural, que perviven a pesar de la opresion y el
asesinato; volver a creer en si mismos y en comunidad y reconquistar
la libertad corporal, psiquica-espiritual, cultural, territorial, natural,
comunitaria. Volver a creer en lo propio y reinventar las realidades
comunitarias, las relaciones con los demas, con los otros familiares, la
naturaleza, el territorio y el mundo.

Conmociones del espiritu

Es preciso conocer tu fin, tu horizonte,
tus fuerzas, tus impulsos, tus errores Yy,
principalmente, el ideal y los fantasmas de tu
alma; para determinar lo que la palabra ideal
significara hasta para tu mismo cuerpo.

F. Nietzsche, La gaya ciencia.

Laidentidad es una trampa psicologica y cultural cuando no se abre
a reinvenciones que tienen que ver con la apertura de la diversidad, de
la diferencia que desidentifica, que descree a lo mismo de lo mismo y
aclara los horizontes del espiritu en el advenimiento de la alteridad, del
nosotros. Se esta tan acostumbrados a si mismos que no se logra ver las
cadenas, los vicios, el tirano que vive y forma el caracter identitario de
la personalidad del sujeto, o el esclavo sumiso, y se celebra lo que no
se es, al actuar de otra manera: sesgadamente.

Romper con la costumbre de la egolatria deificante del hombre
sobre la tierra es el primer paso para las reinvenciones que vendran.
De la razén y las logicas extirpadas, la emocion, el sentimiento, los
instintos, la corporalidad. Volver a permitirles su locura, como dice
Nietzsche, que gocen de ella. Ser ateos de si mismos, en un primer
momento; de la identidad impuesta y confusa, para descreer del tirano
exterior, en un segundo momento. Las reinvenciones se dan de adentro
hacia afuera.

Desidentificarse es desaprender lo aprendido, los valores del
opresor, de la colonia, del capitalismo, de otros y otras culturas
extrafas, la norteamericana y europea. Es comenzar la descolonizacion

-84-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

del pensamiento tras repensar como y cOmo quienes pienso. Qué
categorias, qué lenguajes, qué creencias, qué ideologias, qué saberes
y epistemologias, etc. COmo ello define los comportamientos, las
actitudes, los horizontes y perspectivas de la personalidad y sus
relaciones con otros. Descreer que la condicion de vida es y debe
ser asi, porque se naci6 asi, entre los oprimidos; y Dios, las leyes, la
razon o Natura asi lo quieren y dictaminan, que es la voluntad divina,
del poder, la historia o el destino, y no la voluntad propia, que haya
hombres libres y otros esclavos.

El ser humano tiene que descreer y descreerse. Descreer de un
dios, de unas doctrinas ideoldgicas, de la verdad, de la moral. A la
vez, descreerse él mismo de ser un dios sobre la tierra, descreer de
las trampas de la mente, de la razén y la logica, descreer del hombre
mismo, de la humanidad. El hombre es una bestia cruel y voraz sobre
la tierra, que rinde culto al dios de la guerra y de la muerte, igualmente
despiadado conlavidaylarealidad; es destructor y canibal a conciencia,
de la naturaleza, de su propia y las otras especies. Y se refiere al
hombre con poder y al que legitima ese poder (en las democracias del
sistema capitalista, neoliberal y neocoloniales). El uno a sabiendas y
el otro por ignorancia o indiferencia. Zanganos y parasitos del mundo;
incultos y sedentarios de pensamiento obeso; les pesa igualmente el
espiritu. ;Qué hay de mas brillante y devastador en el ser humano sino
su espiritu de conquista, su lucha incesante y su crueldad?; Qué hay
de mas sublime sino el arte, su conocer y su espiritu comunitario de la
libertad para si mismo y para los otros?.

Por estos motivos, debe descreer y descreerse, conmocionar el
cuerpo, el espiritu y el pensamiento para transmutar en algo distinto,
grande y mejor. Se debe propender por una comunidad de solitarios,
con autoconciencia critica y creativa; no por las multitudes, sino las
minorias; no por hombres, sino seres y espiritus libres, comunitarios,
solidarios,autocriticos. Seresy espiritus que sientan y pienseny, enigual
forma, hagan; que reconozcan y se abran en multiples relaciones con la
alteridad, tanto de la especie, de las otras especies, seres y espiritus, de
la tierra y el cosmos. Seres y espiritus artisticos, artesanos de la vida,
aquellos que se reinventan para reinventar el mundo, para crearlo en el
arte y afirmar la vida y lo vivo; para morar entre soledades, en silencio,
en la grandeza, la calma y la luz del sol: “Satisfacerse a si mismo, en lo
posible, satisfacer sus necesidades mas imperiosas, aunque sea de una
manera imperfecta; ésta es la manera de llegar a la libertad de espiritu
y a la libertad personal” (Nietzsche, 2000b, p. 318).

-85-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

El espiritu hereje

El espiritu de la grandeza es de otro talante: el de los solitarios, de
los malos, los herejes y autonomos; el de comunidad y no de multitud;
mora en la libertad de los aires libres del dia a dia de las montafnas
a las que cualquier humano no llega; piensa entre el hielo, entre el
calor, entre lo agreste y tranquilo, en las alturas mas prominentes y en
los remansos; sufre en silencio los dolores mas crueles, pero, por eso,
su cuerpo y espiritu no son martires; no se sacrifica por nada ni por
nadie: ni dioses, ni religiones, ni la misma humanidad, porque todo
eso es una falacia que subsiste en la mentes tardias, como una telarafia,
como metafisicas canibales de la realidad y de lo que en verdad es la
vida. El martir no es mas que un resentido con su destino y con la
vida y no hace sino justificar su herida cuando quiere parecer el héroe,
aunque no es sino un simple parasito.

iCuanta hipocresia hay en las personas y cuanto veneno destilan al
respirar! Todo lo vuelven pesimismo y no piensan mas que en el dafio
que pueden hacer a los otros: asi, son felices los infelices. Les gusta
tanto ver mal al otro, que ese gozo se les convierte en morbo; y vaya si
al otro le va muy bien: no duermen por maquinar su caida: se valen del
mismo Dios, de los santos, de los muertos y hasta del diablo para hacer
el dano; supuestamente buenos, puritanos, rezanderos, sacrificados;
alli andan invocando el dafio, pero eso no es malo, pues son los buenos.
Al espiritu libre no le importa esa dicotomia del bien y del mal; quienes
no tienen taras en la cabeza ni en el corazon estan mas alla del bien y
del mal, vuelan con un espiritu propio y liviano, mientras aquellos se
arrastran por el peso de un alma oscura y resentida: obesos del espiritu.

El espiritu libre renuncia a todo eso: Dios, religion, patria, doctrinas,
demonio, etc.; a todo lo que fuese una tara para el pensamiento, una
carga pesada para el espiritu y un desprecio encarnizado para el cuerpo.
Lavida esla verdad mas excelsa. El conocimiento es la facultad mas sutil
de encontrar verdades y desmontar las mentiras. Cuando se conoce y
se entiende, se rompen los idolos internos, colosos a los que se temia,
y se pasa, entonces, de lo oscuro a la luz sincera del sol, a su calor, a
su claridad. jCuanta mentira hay en el mundo, por la que el hombre
sigue sacrificandose en guerras absurdas! El cielo y el mas alla son
ilusiones para ilusos que viven y mueren engafiados; deberian limpiar
sus mentes y corazones y desmentir esa trama nefasta que han tejido
sobre el mundo, y verlo como es: el lugar tinico que acoge, al que nunca
se va a volver; el que permite la vida, la felicidad, las penas, lo que se

-86-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

es; y ;qué hace la multitud?: lo desprecia y lo dafia sin conciencia, o con
una conciencia obesa y morbosa, por creer en absurdos metafisicos,
que no son sino ensonaciones y ficcién creada por las taras mentales;
inventos hechiceros nefastos para la vida y la realidad.

El espiritu libre no es “pordiosero”, porque no estd a expensas ni
de un dios ni del hombre; no pide nada a nadie. No es mendigo de
sus mezquindades; por el contrario, es el hacedor de su propia vida,
de sus logros y fracasos, de sus victorias y de sus ruinas; recibe de la
naturaleza sus bondades y ella recibe de €1 sus bendiciones y dones. El
espiritu es para el mundo lo que el sol es para la tierra; vive y perece
sin remedio y sin retorno. Con tristeza y alegria se va a ninguna parte.

:Qué es Dios? Un concepto, unaidea, una opinion, una creencia, una
fe, un fantasma con millones y millones de afios desde la inmensurable
aparicion y transformacion de ese animal que mut6 en hombre; vy,
desde esa transformacion, cuando la memoria se fija en la vida de esos
seres, también lo hace la idealizacion de fuerzas incomprensibles, que
no son sino el acontecer de la naturaleza, de la tierra y del universo,
pero que se atribuyen a la creacion que la mente humana hizo y llamo
Dios, y a lo que se le concedié un poder sobrenatural y sobrehumano,
que termino6 por dominar la vida de ese animal presente que, forzado
por la tragedia y la violencia de la naturaleza o deslumbrado por sus
maravillas, conquista su libertad a partir de la transformacion mutante
y sobrevive a la fatalidad. Asi, también, construye su propia trampay se
encadena al infierno de su dios: al creador (humano) ahora lo domina
su creacion (la idealidad), delirante y esperanzado de consuelo. Se
invierten los papeles y se sacrifica la vida, el cuerpo, el espiritu, la
tierra. Por su parte, los dioses son la fiesta, en la tierra, de los instintos
humanos exaltados, la diversidad en el politeismo teltrico-césmico y
no en el monoteismo extraterreno e ideal.

Y se pregunta qué es y no quién es. Pues el quién remite a la
presencia, a la alteridad de lo vivo y en vida y dios no lo es. Esta es una
idea y una ancestralidad aneja que, a fuerza de los afios incontables,
se ha ido cincelando en el corazén y en la memoria de los hombres
y se ha vuelto algo que pesa, dificil de sobrellevar; algo que mata
el espiritu y condena al hombre a vivir sin vivir, pues condiciona y
castra el pensamiento, la libertad, la voluntad, el cuerpo y sus instintos
vitales. Lleva a que el infierno del temor y la ceguedad constituyeran
al cristiano, y le prohibieran el conocimiento y el poder de y sobre
si mismo. Vuelve la alegria en resentimiento, somete a las gentes al
extravio y crea seres hipocritas, pues su ley es la justificacion de toda

-87-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

la maldad; lo legitimo, pero no la justicia. En suma, ;qué es Dios? Solo
un deseo de poder, que se escap6 del hombre y se le salié de las manos.
Desde entonces, la deuda, la impotencia y una voluntad extrana se
apoderaron de la humanidad y de los espiritus libres.

Se debe tener claro que no se necesita una voluntad extrafia: un
dios, una religion, una patria, una idealidad, un verdugo para vivir; la
naturaleza no los tiene; son nefastos y fatales para lo vivo. Y si fuese
lo contrario, su necesidad apremiante, entonces, no se los quiera, con
la mayor valentia, asi la vida se acabase en un instante. Es preferible
morir pronto y desvanecerse en la nada antes que permanecer atado
y suplicando a costa del sacrificio de la propia voluntad, del cuerpo,
del espiritu, de los pensamientos y del mundo. El sacrificio no va con
el espiritu libre, con sus dolores y alegrias, con la vida y la libertad. El
perecer es mas hermoso que la eternidad,* la materia que la idealidad;
esta vida es mas noble que toda esa innoble nobleza de la otra vida y
de los hipdcritas. Créase mas en los sentidos, en las intuiciones, en
los instintos, en las experiencias propias, y no en toda la razon y las
verdades mentirosas, exaltadas hasta hoy con gran veneracion. La
verdad esta en otra parte: la vida, la tierra, la corporalidad, la risa, el
juego de los nifios, etc., y la razén en el sentido de la existencia de esta
tierra, en este cosmos infinito.

Pensamientos fragmentarios

Se propone un pensamiento fragmentario, nada sistematico ni
ideal. Un pensamiento de los vestigios, de las ruinas y los fragmentos
arqueologicos de la realidad eterna que antecede y del presente que
transcurre, discurre y concurre como acontecimiento de la vida y de
lo vivo. Un pensamiento arqueoldgico, genealogico, critico y creativo:
pensar del descubrimiento de los principios, su ordenamiento, sus
perspectivas y sus reinvenciones. Un pensamiento perspectivistico y
reinvencionista, cuyo fundamento son la arqueologia y la genealogia.

Los vestigios y la eternidad tienen que ver con la memoria o
las memorias fragmentarias, lo que vislumbra como ancestralidad
inmemorable y lo que en el presente acaece; y, a la vez, el fundamento
parael futuro, por venir, igualmente, de vestigios y eternidad. El vestigio
es una realidad fraccionada que, al reinventarse en la reconstruccion,
deja ver su incompletud. Esa es la constitucién biologica, cultural

25 Vista como inmortalidad y no como devenir infinito de lo finito.
-88-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

y psiquica. La eternidad no se refiere a la inmortalidad, sino, al
contrario, a ese devenir finito, que se vuelve infinito hacia el pasado
y hacia el manana; lo impensable solo por vestigios que se dan muy
tempranamente y, lo demas, se cubre con el manto del secreto y el
misterio, el enigma, lo ambiguo, lo absurdo, el encanto, de los origenes
con origenes perdidos, de los que llegan destellos fugaces, que aclaran
y, al instante, se oscurecen. El sol presente les da luz.

Un pensamiento o pensamientos de los vestigios y la eternidad
no tiene que ver solo con la racionalidad, sino con la razén que los
mitos (mitologias), principalmente, proponen para la comprension
del mundo y el cosmos (cosmologias) a partir de entender los sentidos
de la vida en convivencia con otros, humanos y no humanos, con los
seres, las cosas y los espiritus, del origen hasta el fin de la existencia
singular y comunitaria (cosmogonias y escatologias). Si la racionalidad
tiene que ver con la sistematizacion conceptual e ideal del pensamiento
desprovisto de los sentires corporales, las razones mitologicas integran
toda una corporalidad a través de su ordenamiento de sentidos de
manera creativa. La razén propone una logica de la realidad donde
se establecen verdades; el mito propone sentidos de la realidad y la
imaginacion donde confluyen reinvenciones.

La corporalidad, el perdon y la reconciliacion

Sélo nuestra carne divina nos distingue de las
maquinas; la inteligencia humana se distingue
de lo artificial por el cuerpo, solamente por el
cuerpo.

Michel Serres.

Las memorias dolorosas no sonsolo delamente y del pensamiento;
son, en su gran mayoria, del cuerpo, cuando a éste lo ha azotado el
dolor inclemente propiciado por violencias exteriores e interiores;
y sanan cuando esas fuerzas se armonizan, cuando esa violencia se
trueca en perdon y reconciliacion, pero hay un camino riguroso y
agreste para llegar a ello. El método es la sinceridad para consigo
mismo y su conocimiento, el de la corporalidad; es decir, del espiritu.
La corporalidad es la constitucion material-espiritual de los vestigios
y la eternidad. Memorias, pensamientos, emociones e instintos,
saberes y lenguajes culturales, naturalezas telirico-cosmicas. Se es
fragmentos de vida y de lo otro, vestigios y eternidad corporalizada,

seres rasgados.
-89-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Si bien nuestros cuerpos pueden casi todo, también es cierto que
los define la férmula: “padezco, luego existo” [patior, ergo sum].
Somos inicialmente todo aquello que el dolor hace del cuerpo, luego
ese dolor es el motor del pensamiento. El dolor fisico que tortura y
conforta, debilita y enaltece, atrofiala carne y el conocimiento hasta
destruirlos o ennoblece el saber y reivindica la salud. El cuerpo s6lo
sobrevive aprovechando, en distintos casos, de manera afirmativa
y negativa el dolor. El pensamiento solo aprende del recuerdo
del dolor y del arte del olvido. Si un exceso de proteccion puede
debilitar y enfermar a un cuerpo, la intensidad excesiva puede
desgastarlo irreversiblemente. De ninguna forma es necesario
ni retraerse ni desafiar el peligro: confrontar disloca tanto como
fortifica, y mds aun, puede matar por igual. Asi como toda accion
corporal exige cierto grado de inconsciencia, el movimiento del
pensamiento requiere de un exceso de la conciencia. (Cangi, 2011,
pp. 23-24)

Las violencias pueden ser multiples y tener variedad de
procedencias; se agencian sobre el cuerpo y sobre pensamientos
libres. Una de ellas es el neoliberalismo capitalista, que subordina las
libertades que le son ttiles para la produccion y no para la creacién;
en esta ultima, se dan las libertades inatiles. ;Qué tipo de hombres, de
seres y de cosas necesita el sistema capitalista que se ha implantado en
estas sociedades? Pues, hombres, seres y cosas sanas y robustas para
el trabajo productivo; la laboriosidad que se explota. Lo que produjera
para la empresa, pero también lo que les consumiera. Lo enfermo no
le es 1til, no le sirve; es lo marginal y, en esta medida, lo que el sistema
opresor deja libre, abandona sin interés y le devuelve el tiempo (la
persona con disposicion de si). A falta de salud fisica (no porque
el dolor fuese facil para el cuerpo), se puede volver hacia si mismo,
hacia su propio espiritu, con tiempo suficiente para su cuidado, la
tranquilidad de su pensamiento.

El pensamiento no tiene valor comercial y lo intelectual no le
sirve al sistema, pues lo que busca es obediencia y no disidencias. Con
tanta libertad inutil, ahora puede crear; ya no produce, sino que crea
pensamiento critico. Sin ocupaciones, logra ver y percibir una realidad
distinta, quiza esa que lo contenia, pero la que no lograba conocer por
dedicarse, casi con el tiempo agotado, a sus menesteres laboriosos:
“trabajar, trabajar y trabajar”, jporque el tiempo es oro y quien lo
pierde...!

-90-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

En el ser humano no existe esa dicotomia arbitraria de cuerpo y
alma, sino corporalidad, que denota un cuerpo con vida, un cuerpo
vivo. La vida es el espiritu y, por ende, la corporalidad es algo espiritual;
es la energia vital, la fuerza y el poder que fluyen como materia viva
biologica, como organizacion en sus funciones naturales y como
corporalidad, donde el existente se abre al sentir, percibir y entender
lo otro en carne propia; al pensamiento consciente de si mismo, el
saberse vivo en la vida en relacion con otros. En Nietzsche, la vida es
voluntad de poder, que radica en el cuerpo: Donde Spinoza dice: no
sabemos lo que puede un cuerpo, Serres (2011) enuncia: “Nuestros
cuerpos pueden casi todo”. La potencia del cuerpo gira sobre “el vivo
poder” inmanente, singular y encarnado.” (p. 8)

Ese primer saber de los sentires, en que se sabe de los otros y se
sabe vivo el si mismo, es un saber consciente de la corporalidad; es
decir, la disposicion de un lugar, que asume un lugar en la morada
familiar, cultural, territorial, comunitaria en la que se ha nacido y
en la que se desarrollard como acontecimiento corporal vivo, en las
diferentes circunstancias existenciales que lo contienen, lo mantienen
y lo sostienen; o sea, en un continente contingente de alteridad familiar
solidaria y comunitaria.

Dussel (1996), en su Liberacion latinoamericana y Emmanuel
Levinas, expresa:

“El otro” posee la exterioridad propia de la persona (en griego,
rostro) que cuando se revela todavia no es adecuadamente
comprensible, pero que, con el tiempo, por la convivencia y el
solidario comprometerse en el mismo camino de laliberaciénllegan
a comunicarse historicamente.” La espiritualidad no se refiere a un
acto o arrebato mistico o religioso del alma respecto a lo divino;
es el acontecimiento de la vida que deviene materialidad organica
y organizada como cuerpo con espiritu que, en la corporalidad,
como acto o arrebato expuesto a la existencia, se abre como
mundo y cosmos singular entre las diferentes dimensiones de los
otros mundos y cosmos, entre y en la alteridad propia que es y la
alteridad de los demas. (p. 9)

En la corporalidad estd la contingencia y posibilidad de los lenguajes,
la comunicacion, pero no como corporalidad aislada, sino comunitaria;
su existencia no es sino por lo otro que la constituye: el vientre que
la concibe y le permite el desarrollo; la comunidad y la tierra que la

-01-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

reciben, luego, en el nacimiento, hasta la muerte. Los diversos lenguajes
constituyen su ser, desde el mismo momento en que la madre amamanta
a su hijo, en que los otros le hablan, hasta cuando busque soledad
consigo mismo. La tierra comunal es la morada del ser, el lenguaje es
la morada de los otros y la comunidad la casa del nosotros, pues es una
red de comunicaciones y un puente entre el yo y los otros. Se habla
en la distancia, proximo o lejano, pero a distancia, desde la otra orilla
de las fronteras, en la espacialidad y la corporalidad de esos instantes
presentes en que los lenguajes acontecen como actos, arrebatos y
conmociones; en los que se exige escucha atenta, el didlogo, el silencio
o la mano de auxilio. Los lenguajes testimonian, en la corporalidad, el
dolor o la alegria; se presentan como rostros y rastros, la memoria, la
historia, el trauma, el crimen, la denuncia, el silencio, la desnudez, etc.

La corporalidad es espiritu y el espiritu es corporalidad, pues el
espiritu es vida y la vida es en un cuerpo; alli florece, pero, también,
alli se consume, gasta y desgasta las energias vitales; alli acontece como
ser vivo, como corporalidad comunitaria y singular, como relaciones
de distintos lenguajes y gestos, como expresion viva entre otros vivos,
seres, espiritus naturales y el mundo-cosmos de esta vida.

La justicia es corporalidad, pues se hace al dar lugar o tomar
lugar. La justicia estd en este lugar, no solo donde se presenta cara a
cara, rastro y rostro, en el silencio o en el habla, sino en la atencion
y disposicion a la escucha y a dar la mano, a tomar en serio el dolor
ajeno. La justicia estd en el respeto de las fronteras que demarcan la
presencia de la alteridad, su corporalidad y las otras corporalidades
y la propia, desde donde cada uno se presenta o se oculta. Este lugar
de la justicia, violentado, maltratado y lleno de heridas cicatrizadas o
sangrantes todavia, es el lugar del perdon hacia uno mismo y hacia los
otros; eso, quiza, imperdonable, pero que, al otorgar la indulgencia, se
abre a la reconciliacion, que no quiere decir el olvido, sino la memoria
que supera el trauma, pero no olvida; el testimonio vivo de reconstruir
la verdad de los hechos.

Sin duda, el testimonio real de los hechos, su reconstruccion fiel
remite a la verdad, a decir la verdad. Y lo justo es que se aceptase,
por parte del criminal, ese testimonio y asumiese las consecuencias
de su crimen. El perddn se da en lo imperdonable, en lo irreparable
de los hechos y del crimen; ciertamente, puede ser un principio de
reconciliacion, pero no de olvido, pues la reconciliacion presupondra
unamemoriaimborrable. Por eso,lareconciliacion estd enla posibilidad
de volver a reir y sonreir, en construirse un nuevo sol y un nuevo dia

-02-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

entre los vestigios y eternidades de memoria imborrable, de recuerdos
dolorosos y de nuevas esperanzas de paz y, de nuevo, recomenzar la
vida y las relaciones con los demds y un lugar en el mundo.

La corporalidad es carne, huesos, sangre, 6rganos, sistemas y
funciones orgdnicas: alimentacion, respiracion, excrecion, crecimiento,
etc.; es pensamiento, emociones, sentires, instintos, deseo, placer,
gozo, memoria, desnudez, lenguajes, silencios y hablas...; es
espiritualidad, no porque fuese una elevacion mistica de fe y de éxtasis
hacia la divinidad, la sacralidad, la pureza, ese espiritu descorporizado
como un fantasma, la conciencia ideal y la razén cartesiana de ser
sin el cuerpo o de ser cuerpos gloriosos, sino la espiritualidad es,
precisamente, corporalidad, gravedad, lugar en un lugar, exposicion,
contacto con otros; por ello se estd aqui y ahora, se habitan los lugares,
las moradas; se convive con los nuestros, entre nosotros familiares de y
en comunidad; no con extranos ni en lo extrano, sino entre hermanos
y en la casa, en lo propio y en lo de los demas, en lo que a cada uno
pertenece y en lo que no: una corporalidad y las otras corporalidades,
un lugar y los otros lugares, una comunidad y las otras comunidades,
un mundo y el mundo de los otros en este mundo, esta tierra, este
cosmos: “El cuerpo —dice Serres (2011)— se conoce en la exposicion
al mundo, en la mas intensa actividad.” Por ello el fil6sofo afirma que
“especifico, particular, original, todo el cuerpo inventa; a la cabeza le
gusta repetir”. “Ella, tonta; él, genial”. (pp. 11-12)

Libertad comunitaria

El mundo no es otro a la distancia; es morada, casa, naturaleza; es
ecologia (de eco, oikos: lugar-casa); es el lugar de las casas comunitarias,
de los seres como individuos y singularidades y de los seres colectivos
y comunitarios, que comparten existencia; comparten la vida y, en ese
sentido, comparten el espiritu y conviven espiritualmente, no en una
comunidad religiosa de ascetas y sectas cerradas enemigas de la vida,
sino en una comunidad abierta, de diversos seres y espiritus que viven
en la alegria y la fiesta por la vida corporal y comunitaria en este mundo.

El otro no es el completamente extrano y el diferente, sino otras
gentes, otras culturas, otros seres, otros espiritus que, en comunidad
o en relaciones comunitarias, se abren y disponen a las relaciones
hospitalarias, de encuentro y desencuentro, en relaciones espirituales.
Las cosas no son otredad; son extensiones, artificios y herramientas
para los fines que se propone quien las inventa o las utiliza, que se

-03-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

espiritualizan en el ritual del animismo y adquieren poderes para
distintos fines de la vida en comun.

Es lo que habla, pero, también, lo que calla, como los cuerpos, los
pensamientos, los espiritus con sus memorias, lenguajes e imaginarios
naturalculturales en silencio que, subrepticiamente, acontecen en la
superficie cotidiana de un territorio, de los cuerpos, los espiritus, y
recorren, subversivas y creativas, lo profundo de las vidas en comun;
en lo invisible se revela una esperanza, de mucho antes hasta hoy,
maltratada y silenciada: la esperanza de un pueblo y una tierra que
despiertan al instante y a lo eterno desde sus vestigios. Entonces,
la comunidad viene como acontecimiento vivo en incontables
memorias, lenguajes e imaginarios presentes en los modos de vida
diferenciada y la convida con otros, en lo posible e imposible; en el
devenir, permanecer, perecer, retofiar de los pensamientos y de los
seres de la comunidad, en la intencion sobreviviente y por mantenerse
en el secreto que se resguarda y se revela como espiritu: desalmado,
hereje, profético y creador. (Luna, 2015, p. 15)

Que nazcan, renazcan y despierten corazones combativos y que
se lancen valerosos a la lucha por la vida propia y de los otros, sus
hermanos, con espiritu firme y voluntad de piedra. Tras el nuevo
amanecer, un nuevo sol alienta las fuerzas y la tierra los nutre con sus
aguas de montes magicos, donde se fecunda la semilla de la vida y los
suefios con el agua de los encantos. Que se vuelva a cantar y a reir de
corazon, en libertad, y que los rios de la vida vuelvan a la libertad de
sus espiritus y que bafien los cuerpos y las almas de quienes se nutren
de ellos con amor reciproco. Que el respeto, el amor y la adoracion
a la tierra sean un nuevo mandamiento sellado por el canto de los
elementos del monte, donde se aprenden los secretos de la naturaleza,
se aprende a convivir con ella y entre si.

Que vuelvan a renacer los dioses de la tierra; que nuestro corazén
vuelva a sentir las relaciones primordiales de la vida en relacion
simbidtica con todo lo existente. Que renazcan los espiritus salvajes;
que vuelva ese niflo que mora en cada uno de nosotros; que juegue
y ria, solitario y en comunidad, que vuelva a correr sin temor los
horizontes y ocultarse al abrigo de los drboles, los animales, las rocas,
las aguas, para ser uno mas, ni mas ni menos. Que sean sus lagrimas de
dolor una creciente lluvia de felicidad y de fiesta. Que vuelvan la salud,
el amor y la risa; jMaypin canqui, maypin canqui yaya!*® (Granda, 2016).

26 ;Donde estas?, ;donde estas?, sefior. Plegaria con la que los incas pedian salud y merced.
Ver: Osvaldo Granda P. (2016) Cronistas, Historia y Mitologia. Revista Criterios.

-94-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Epilogo
Aforismos y Cavilaciones

iMorir por amor a otros y volver a nacer por
amor a si mismo!
L. R.

Aurora y el nuevo dia

Despierta Aurora en el rocio de la manana al despuntar la primera
claridad fresca y emprende, en silencio, antes de todo movimiento,
escuchar el ruido tenue del viento que da con los arboles, las fuentes
sonoras, recorre y bafia los senderos y las rocas y el canto de los pajaros
anuncia el despertar... y dirige la mirada al horizonte. Se levanta
de su lecho y respira profundamente el aire aromético y fresco; en
el horizonte los rayos que abrazan la tierra, y le dispensan su calor,
alumbran caminos, senderos, paisajes, moradas. Aurora camina en la
novedad del nuevo dia, de nuevos pasos, de nuevos caminos, de nuevas
fuerzas. Nada ha dicho; su silencio basta para escuchar la melodia que,
solamente en una disposicion tranquila, serena y sin afan, se puede oir
dulcemente. Esa melodia nace en cada instante y deviene de todo lo que
alcanza a ver; de igual manera, de las ausencias, mas alla de los limites.
Algo hay en la musica de amargo y dulce y Aurora lo sabe y lo siente...,
Llora unos instantes y prosigue; camina unos pasosy se ve transportada
por otras fuerzas, que la encantan, a mundos imaginarios y reales y, en
esa fuerza arrebatadora, se ve ella misma como una revelacion y, lo
otro, como infinitas revelaciones y aconteceres del sentir y del pensar.
Le sobrevienen pensamientos terribles de la desolacion y de los
recuerdos que la abruman (el dolor que lleva prendido a su corazon);
de igual forma, la esperanza del camino que ha vuelto a recomenzar —
hoy es un nuevo dia, la hora decisiva ha llegado— piensa para si. Como
bandada de pajaros, le llegan las metaforas, al cavilar:

Tan pequefio es el mundo y sin atractivo para quien no es capaz
de salir de su propio contorno, encadenado a la estrechez de su temor.

Mente e ideologia, banderas y fanatismos, son vientres de todo
horror. Pensamiento, vida y libertad son vientres fecundos de amistad.

La educacion de las instituciones, hoy en dia, se asemeja en demasia
alas cruzadas adoctrinantes y, mas ain, cuando representa los intereses
de un monstruo grande, de los Estados y el capital, que tiende sus

-95-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

tentaculos estructurados sobre las gentes; se antoja, entonces, como la
colonizacion y evangelizacion imperantes.

;Como pensarse sin estar atado a nada, dispuesto a lo que acontece,
a lo que se presenta, a lo que viene y, ahi, pensar, en la novedad, en lo
incierto y desconocido, sin algo previo, mas que la voluntad de querer
y pensarse sin condicionamientos?

Encadaculturasubyaceelarte ylasartes desconocidas convenientes
a sus propias existencias; los saberes secretos, magicos y espirituales,
sus valores y comprensiones.

Cuando se entra a convivir con alguna comunidad, convendria mas
olvidar la investidura que nos tiene alli. Cuando se es maestro, con
mayor razon, para que se pudiera aprender de lo que se encuentra en
esa relacion, con las gentes y los territorios, que siempre se desconoce
y cautiva, es peligroso e irresistible.

A veces, se trunca la vida con el mas leve obsticulo y produce
tremendos reveses y naufragios del ser en el mar negro de la desdicha.

Dos caminos se abren prontos: el del sol que renace con nuevas
fuerzas en la fresca manana o el del sol ennegrecido, extinto, que
desaparece enlo profundo delatierraenunaapacible noche sinretorno.
Me abraza la vida con una sonrisa y la muerte con una carcajada.

Tras un paso acontece lo inesperado: la fortuna o la desdicha, con
la misma intensidad de vida: sus excesos irrefrenables, desbordantes,
suicidas.

Malestares oscuros que acrecientan el dolor fisico. En estas crisis,
no estaria de mas un arma mortifera, eficaz, letal; sobre todo, rapida.

Ya no estaré aqui. Me iré con el viento hacia nuevos lugares;
desconocidos arcanos me esperan con su inefable rareza y seduccion;
seres sencillos abren sus brazos a mi llegada, remansos de arboles y
estrellas, de rocas tibias.

Otrora un letargo del cuerpo, una suspension tenebrosa de los
sentidos en que la sensibilidad, a flor de piel, experimentaba hasta
la mas sutil aguja de los azotes carniceros del dolor, de la vida al
borde de la muerte, el ocaso irrefrenable. Hoy vuelvo a las andanzas.
(Monopamba — Puerres, 3 de mayo de 2014)

Yo no tengo un rebafio de ovejas, como aquel pastor sin risas;
tengo dos cabras, que abandonaré apenas despunte el siguiente dia; de
todas maneras, no me pertenecen, solo me han brindado su compafia
amistosa y no se ve bien faltar a ella, al postergar la marcha.

Prefiero setenta veces siete morir sin comuniéon que morir
perdiendo la libertad de hacer lo que mas amo: viajar y conocer. La
marcha es la vida y eso también es su ocaso.

-96-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Prefiero morir en tierras salvajes haciendo lo que mas quiero, que
morir en la cama, recibiendo, arrepentido, la extremauncion.

Prefiero el viaje por salud, que estarme en la casa esperando a un
cura por sanacion.

;A donde, acd, un espiritu libre murmura entre dientes, cierra los
ojos, confiado, junta las manos y doblega sus pies ante la nada? ;Quién
vio su salvajismo domado? Eso seria una terrible calamidad y una
miseria ruin, vergonzosa.

Prefiero ir hacia la incertidumbre, donde me esperan con ilusion
en los o0jos, a esperar a un santo que cierre los mios con falsedad. Soy
discipulo de la verdad, no de la fe.

Prefiero charlar y reir a soportar un sermon. Soy un espiritu libre,
al que le importan sus cadenas voluntarias, que quieren, también,
echarme encima; jdéjame en paz, arafia venenosa, sepulcro blanqueado!
De todas maneras, pierden el tiempo, si es que lo tienen.

Al refran: “A palabras necias, oidos sordos”; yo agregaria: a esas
palabras sermoniosas y ceremoniosas, indiferencia total. No vale la
pena, mucho menos la alegria, escuchar algo que genera mal humor,
pues se lanza con la intencion de dafiar y no con la intencion sana de
crear un ambiente de conversa y risas.

Muchas veces, el suefio revela pensamientos que en la vigilia no
se alcanzan a comprender. En los suenos, se abriga la semilla de los
pensamientos y los anhelos. En el despertar, esa semilla echa raices y
germina poco a poco, como el arbol del saber y las vivencias, que se
fortalece y torna prolifico para madurar sus frutos.

Lasbuenasintenciones callan;las malas siempre estan murmurando
banalidades, con lo que disimulan su hipocresia.

No puedo ser sino un instante de la alegria, una explosion de
emociones en la comprension de un volcan fortuito y amable; una
conexion universal, cosmica.

La eternidad y el instante son un matrimonio, consagrados por un
anillo mortal. La inmortalidad es una viuda del tiempo.

Un animalito nos recorre por las venas todo el cuerpo y el espiritu.
Ese animalito se llama eternidad y sobrevuela las memorias del instante.

Desafié mis destinos y mi propia extincion. No encontré mayor
placer y alegria mas que en ese querer y esa voluntad guerrera por
lanzarme a la batalla y a 1a lucha a muerte por la vida: sobrevivir no es
suficiente.

He leido y escrito entre el dolor; que sea, ahora, el tiempo de
pensar, de renacer y de volar entre la alegria, al ser una alegria.

-97-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Soy un artesano de los pensamientos; mis obras son las palabras y
la escritura; la creacion es mi espiritu artistico; el lugar y el tiempo son
mi cuerpo, en el que transcurro, que me reinventa entre los mundos y
la tierra que me dibujan.

Otra vez lo inestable. Fuera de hogar, en el limbo, a punto de caer,
sin tener a donde ir. ;Y si se diera ese lugar, sin las fuerzas del cuerpo
pararesistirlo? jQué tragedia! Sentir la prision como un lugar de escape
y no poder hacerlo; el intento sobrepasa las fuerzas; seria entregarse
mds rdpido a la muerte, algo que no quiero por estos momentos.

Quiero mi vida, jamo vivir! Quiero la novedad. Aunque voy
resistiendo, luchando; sobrevivencia, eso soy; mantengo levantada
mi bandera de guerra. Falta poco para que el contrincante, el feroz
destino gane. Una artimafa, un golpe de gracia y todo se perderad, yo
estaré perdido. Pero, por hoy, ja luchar! Vivir con dignidad y morir
con ella.

No han sido buenos dias estos. En dias negros como hoy, se bate
mi espiritu en una lucha tremenda por vivir, sin mis cuartel que
yo mismo, con un enemigo voraz dentro de mi cuerpo, implacable,
autodestructor, torturador. Ante él, por instantes prolongados como
éste, pierdo la fuerza y me siento derrotado, a punto de perder, de caer,
pero, por otros, renazco con nuevas fuerzas para seguir luchando, para
derrotar el miedo con la risa.

Amo vivir, asi a veces quiera acabar con la vida en un instante:
felicidad y dolor, nada a medias. Por eso, al diablo y a Dios todo lo que
me ate y no permita mi libertad. jBasta de cadenas y de excusas!

El amor es una amistad mas profunda, mas intima y, quiz4, mas
problemadtica, pero no menos importante la una respecto de la otra.
Arriesgarse al amor es arriesgarse a la pérdida, al placer, a la alegria y
al dolor.

Conozco mi destino, la suerte que me espera con premura, los
acontecimientos del azar y, en si, ;qué es el destino?, sino el devenir de
un azar que permanece algunos instantes y perece, se da a su propia
desaparicion.

La enfermedad es a 1a salud como la superacion a la vida y ésta ala
grandeza. En la grandeza, el dolor y la alegria son prodigios, superacion
y transformacion de los destinos. ;Quién sefiala tu hora?, ti mismo y
el azar.

El dolor nos sacude y nos encara con la propia vida, la que a veces
se deja pasar, en el mayor de los casos, sin sentido; o sea, sin instintos
al aire libre, sin alegria ni libertad.

-08-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Cuando los instintos rien libres, la alegria sobreviene como sentido
vital de estar vivos y saberse con vida, al ser aqui y ahora con el corazon
alegre, el pensamiento libre y el espiritu viajero.

;Cudl es tu instinto de alegria y dolor? Desatarlos es la mayor
valentia, vivirlos la mayor de las virtudes.

Si se debe amar, se lo debe hacer con mayor alegria, con uno mismo
y, con mayor dolor, también odiarse algunas veces y, sinceramente,
perdonarse y salir a caminar reconciliados con la soledad.

El cuerpo se regocija de alegria cuando el espiritu vuela con las
alas de la musica y la imaginacion; los pensamientos vienen y van a su
antojo.

El cancer m3s terrible es el rencor: carcome el espiritu lentamente
con venganzas reprimidas y atormentadoras, que no pasan de ser
simples malas intenciones en el interior de la persona y que no danan
sino al que las alberga sin poderlas llevar a cabo y vive destilando
veneno.

3A quién se encara cuando se estd al frente de un hipocrita? En
realidad, a un bribéon que oculta la cara y 1a mano con el pufial. Sus
halagos son anticipos de la herida por la espalda que quiere abrir y
envenenar.

5Qué soy? Soy una brizna en el tiempo y los destinos; soy tiempo y
destino que cabalga los acontecimientos fortuitos.

Ensefar es facil, cuando se trata de hablar y no aplicar.

Si el mayor poder sobre la faz de la tierra son el bien y el mal, la
sinceridad consigo y con el mundo es su contrapoder.

No hay libertad cuando a una persona la determinan y encadenan
fuerzas exteriores: el Estado, la sociedad, la tecnologia, la moral, etc.
Se debe buscar, entonces, nuestros subterfugios en tierras solitarias,
con nuestra soledad.

Amo saber, comprender y crear. Amo tener claro que, en cualquier
momento, llega la extincion. Por eso, detesto el cristianismo, las
metafisicas antivitales y dogmaticas, 1a ciencia moderna, ilustrada
y neoliberal, la simpleza de la gente y el mundo que tornan simple.
Detesto al humano practico y no estético de hoy en dia. Detesto la fe y lo
que contenga una sola verdad. Reitero los pensamientos de Nietzsche:
soy escéptico por necesidad y por amor a la vida, a su verdad multiple;
por amor a la tierra, a la naturaleza, a mi mismo y a los demas.

Malas noticias: mi salud, pese a todo lo realizado hasta ahora,
parece que se arruina mas, voy desmejorando. Mi cuerpo y mi espiritu
ya presentian estos desaciertos. Al martirio otra vez, a probar el dolor

-09-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

inclemente, a desollarme vivo: diseccién cruel; no hay alternativa,
resistir. (15 febrero de 2015)

No puede alcanzarme la vida para las cosas mas altas y nobles, pero
mi espiritu alcanzé la libertad, al construirme esa libertad. Ella vuela
en la vida, como vida; en el conocimiento, en mi propio corazéon. No
consiste en otra cosa sino en la alegria entre el dolor y la adversidad.
Amar la vida con mas fuerza, aun al estar en la fragilidad de un hilo
que la conecta a esta realidad. Sobre todo, valorar y amar el cuerpo, asi
la ruina le vaya carcomiendo sus fuerzas. Mantener el valor; fortalecer
y encontrar, al construir, nuevas fuerzas y nuevos valores para el
espiritu.

En tiempos de crisis, aprendi el valor de la sinceridad, del silencio
y las pocas palabras que en ella subyacen y que desvelan la falsedad de
la moral, 1a ética y las supuestas buenas costumbres, que se enaltecen
con habladuria. La sinceridad es una virtud saludable para si mismo y
para los otros.

Me estremeci cuando lei el mensaje biblico: “Si alguno quiere
seguirme, que se niegue, que cargue su cruz de cada dia y me siga”
(Lucas. 9, 23). Si bien es un maestro, un hombre divinizado y
reconocido mundialmente, como lo es Jesus, no se puede seguir con
la idea ingenua de que, por antigiiedad o porque hay mdas personas
que dicen lo mismo, fuera una verdad; solo han terminado por
convencerse, a punta de repeticion irreflexiva de dogmas de fe que
nada tienen que ver con la realidad y con la naturaleza de las cosas y
los acontecimientos del mundo. Vale, entonces, plantearse la pregunta
de Nietzsche (2006) nuevamente: ;Qué sera del hombre que difama su
naturaleza y que, practicamente, la niega y la atrofia? (p. 178).

Cuantaalegria como dolor hay en las cosas y en los acontecimientos;
nos engendran todos estos principios que nos constituyen desde el
nacimiento hasta la muerte.

Si en algo se debe creer, si de algo se debe agarrar (cuando prima la
desventura) es en y de uno mismo. Que no sea una voluntad extrafa,
sino una voluntad propia la que potencia y desarrolla las fortalezas del
espiritu, del cuerpo y de los pensamientos. Ese es mi método.

No encuentro mas deleite que abandonarme a mi mismo, a mis
pensamientos, a mis estados de 4nimo, a mis instintos mas reconditos
y solitarios.

No veo la luz al final del tinel, como si la vida fuese un agujero
negro; que se la quisiera ver y concebir y, peor aun, tornarla de esa
manera, eso es otra cosa. Yo veo amaneceres al principio del dia y veo

-100-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

florecer la luz que nace de miy, a la vez, 1a veo extinguirse en el ocaso
y en la noche y atn las estrellas alumbran, para anunciar y preparar
nuevos despertares luminosos.

Es necesario arder, encenderse, pero, también, saber apagarse.
Consumirse en las propias llamas y volver a nacer.

Cuando mis dolor siento, con mas alegria florecen mis
pensamientos; no me resigno a los azotes del destino. Debo tomar al
toro por los cuernos.

Cuando a alguien, sin dnimo de juzgar, se le hace una apreciacion
y no hace mas que defender las incoherencias, se lo ve como al mas
estancado de los mortales.

Nunca nada es suficiente, siempre hay algo por hacer. Nada se llena
completamente y el vacio parece ser una constante vital y fundamental
para la busqueda de algo. La grandeza consiste en la inseguridad de
haberlo hecho todo; la madurez, en conseguir, con lo que se tiene,
aquello que falta.

Hoy recibi en las palabras tantos sablazos, que mi espiritu
enmudeci6 de tristeza.

iCuanta pena hay en mi alma, plantada en mi cuerpo como el mas
inclemente verdugo! Encuentro, en los pasos que doy, los pasos que
me faltan por vivir y me invade la tristeza al verlos detenidos. El mal
tiempo me ha sobrecogido, ha oscurecido mis senderos; mi perspectiva
se complica. Ante la oscuridad de mi sol exterior, nace la firme decision
de hacer nacer un astro incandescente desde lo mas profundo de mi.
iCuanta luz y calor necesito en este invierno cruel!; luz y calor que no
estan sino en la trinidad de mi existencia: mi cuerpo, mi espiritu y mis
pensamientos.

El mal tiempo es un preludio para los dias de un cielo despejado,
de sol brillante y de una tierra alegre, llena de calor.

Me embeleso en la masica; ella es un viento fresco para mis adentros
sin aire; vuelve la respiracion, el ahogo me abandona, el aliento se torna
lento y liviano con el aire libre de la armonia melodica.

Escribir es dar una buena circulacion a la sangre en mi cuerpo,
tanto como leer; estados eléctricos del sistema nervioso y equilibrio de
las funciones corporales; momentos de conmocion, de tensiones y, a la
vez, de sosiego, de buena digestion, de ocio creativo.

No tienen que ser las cosas como se dice que deben ser; mas ain
cuando las circunstancias en que se presentan son daninas. No se debe
tolerar la repeticion enfermiza de algo y la mejor salida, cuando no hay
remedio para el cambio, se debe cortar con ellas sin mas vacilaciones.

-101-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Después de una manana de mal humor, un mediodia de sosiego,
una tarde de alegria y una placida noche. Mafana ser4 otro dia.

Las palabras, asi sean fuertes y duras, permiten una confrontacion,
una defensa; los golpes no.

Un dia de silencio y una noche de palabras.

Es agradable el sol cuando lo anticipa la lluvia; asi mismo, agrada lo
fresco cuando el calor sofoco6 alguna vez. Se descansa de la luz en las
noches y, por ellas, se aprecia volver al nuevo dia. Se descansa de uno
mismo en otro y, por ese otro, se vuelve en si. Se es, para si mismo,
intimo y extrafo; por el dolor la alegria y por la alegria el dolor.
Todo se engendra en el ser para su propia fuerza y su grandeza; la
transformacidn no consiste en otra cosa.

Nuestros instintos son mas fuertes que la razén, aunque, con ella,
nos contengamos de la accion.

Los motivos de un acto, mis que las consecuencias y los origenes,
son otra perspectiva para la inmoralidad.

El amor no es una enfermedad, es un acontecimiento feliz o
doloroso, un privilegio para el deseo de poseer o ser poseidos. Un
egoismo para consigo mismos. El amor es dulce y hiel de unos instantes,
aunque se lo creyera eterno, aunque la herida durase toda la vida,
abierta y sangrante. Es tan incomprensible, que no se puede mas que
dar algunas puntadas de opinion en aquel tejido de trama compleja, de
placer y desilusion.

En ultimas, no somos mas que nosotros mismos enfrentados y
complacidos en la soledad y con ella.

Soy todo lo que puedo ser ante los demas, pero soy una sinceridad
para conmigo mismo. Estoy mas solo que acompafiado, rio, lloro,
medito, hablo y callo con la soledad. Esto me agrada. Su hospitalidad
y crueldad no son mas que, y lo mejor, destellos de vida exuberante y
placentera, pero no por esto menos dolorosa.

No quiero atar a nadie a mis destinos, que son, para mi, la soledad.

Necesito algo mas que una fe para vivir, para alegrar mi corazon.

Mi corazén se regocija con el viento suave y canta, con una melodia
que parece salir de las gargantas de los pajaros, que dulcemente se
mecen en las ramas de los drboles serenos; se complace en las verdes
montafas, en las tibias casas y en la gente amable que sonrie como el
destello del sol en el cielo, que prodiga un buen tiempo. Se maravilla mi
corazon de esa libertad lozana, de esa calidez, y no deja de entregarse
siempre a esa satisfaccion de la vida, en la que encuentra su mayor
felicidad y quiza su mayor dolor.

-102-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Nunca antes, como hoy, crei tanto en la incertidumbre del mafana,
pero ese mafana es la certeza de mi fuerza y de mi volar perpetuo a
la aventura, a la conquista de mis mas grandes anhelos. jQué seria de
mi, —como dice Nietzsche—, si solo tuviera el pasado y éste presente!;
seguramente, sucumbiria de tristeza.

Hay momentos tan duros en la vida que paralizan, pero el espiritu,
azotado y casi sin fuerzas como estd, como si lograse levantar un dedo,
sefalard hacia las grandes montafas y, como si lograse levantarse,
emprenderd el viaje.

No necesito mas que una sola cosa para ser feliz: el abrigo y la
frescura de lugares siempre nuevos; y una para ser infeliz: el no tenerlos.

No se complace, con mayor vehemencia, mi espiritu, sino del aire
que respira en las montafas, Cudnta vida salvaje y lozana hay en él!

Antes de un hijo, la paternidad no importa y, después de él,
importa ser paternal, pues un hijo encadena dulcemente los destinos
que vendran para los dos, de risa o de llanto, pero siempre se traspasa
el corazon, se extrana. Ese amor es una espada; impregnada en todo
momento, sangra tibia.

El dolor es una constante inevitable. La felicidad es esquiva cuando
no sabemos ver y sentir, en lo sencillo, el placer que prodiga; entonces,
hasta el dolor es una fuente de alegria y de saber.

Cada instante de la vida puede ser el altimo. Maravilla es 1a sonrisa
de la vida y de la muerte a los mortales, en el mejor de los mundos, que
no es para siempre. Somos huéspedes viajeros, estamos y nos vamos,
en cualquier momento, en un viaje sin retorno.

Hay situaciones en las que uno se sabes consciente del malestar
que pone entre la espada y la pared y deja sin salida, mas que la del
sobreviviente, que lucha, que busca, que cae, que toma todas las fuerzas
y, en algdn momento, quiere desistir, no seguir mas con los flagelos
que se tornan y tornan a la vida en fastidio, tormento, indignidad y
desagrado.

Siento, a veces, desistir, acabar de una vez y por todas, pero siempre
renace ese espiritu de la alegria y los deseos de seguir y sobreponerse,
en un acto de valentia, a la desgracia.

Es deber guardarse de presencias que no elevan al fortalecimiento,
sino que llevan a la ruina: los amores dafiinos, los hipodcritas, los
sarcasticos, etc.

Me ahoga un grito..., Me hiere la nefasta suerte. La muerte enamora
ala vida, que se torna desafiante, caprichosa. Vida y muerte en su final:
éxtasis, consumacion.

-103-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

iOh, amigos solitarios! Véanme en esta carcel que se llama
enfermedad y créanme, no falta nada para ser un manicomio: uno
enloquece con tanto terror aplicado al cuerpo: las agujas, los dolores
inclementes, los liquidos desabridos que provocan reacciones
desesperantes e incontenibles. Ese color blanco marchito del hospital,
esas visiones tristes y esos alaridos de dolor que ya no soporto. Ese
aislamiento al que se me ha confinado. Me veo y percibo la miseria
humana, la condicion de sobreviviente y me da lastima conmigo
mismo. La desesperanza me asiste y se va, todo se va. Ya no encuentro
mayor placer, ni el minimo gozo, solo la mayor desolacion. Amigos
solitarios, asi es la desolacion.

... De pronto, irrumpen sus pensamientos y atraviesa su mirada
el resplandor tenue de una presencia que la enfrenta, entre lo claro-
oscuro de la mafiana y le pregunta: —;Quién eres? Aurora, anonadada,
responde: —jAlguien que ha venido a augurar las reinvenciones del
mundo, aromper la esclavitud de mi espiritu y devolverlelarisa! Y dime,
—;quién eres tu? Este, sonriendo, responde: —Yo, yo soy el espiritu
guardian de estas tierras; hace mucho te esperabamos; jbienvenida a
nuestra casa, sigue! Aurora sonrie y gustosa acepta la invitacion... Al
instante, vuelve el silencio de los dos; Aurora se apesadumbra, baja la
cabeza y cierra los ojos, mientras le vuelve el pensamiento indomito,
como nace la flor silvestre y como nace el relampago en la noche y
piensa en voz baja: “No es el otro el que se va, yo estoy partiendo
irremediablemente. Bajo la lluvia, entre el frio, caminando solitaria en
los dias y las noches de la ausencia. Nada queda, sino el susurro de
mis pies ligeros, que dicen: —jVamos!, jvamos! La hora suprema ha
llegado, se debe comprender y emprender la marcha, con todo el dolor
y toda la alegria del irse y desaparecer en los horizontes luminosos de
la tierra”...

Entre tanto, afuera, el huésped y la visitante, absortos y
sorprendidos, ven cémo el cosmos pare un nuevo sol y el mundo
vuelve a hacer fiesta; sus criaturas se regocijan de alegria, rien y
sonrien sinceramente y proclaman a viva voz: —;Vival, jviva el nuevo
dia!, jviva!, jAurora es el nuevo dia!

-104-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Referencias

Llano, M. (ed.) (1998). Historia de un antepasado nacido en 1856.
Ministerio del Medio Ambiente.

Arcos, B. (2014). Por los senderos del mito en el pueblo Inkal Awa.
[Ponencia] XII Encuentro internacional de Etnoliteratura:
Memorias. Pasto, Colombia. https://revistas.udenar.edu.co/
index.php/rhec/article/download/1739/57122inline=1

Caicedo, J., Alban, A., Angola, M., Castilo, E., Diaz, M., Diaz, R., Garzon,
F.,Hoyos, Y.,Jojoa, Y., Restrepo, E., Riascos, D., Rojas, A., Solarte,
A., Viveros, M., Wabgou, M. (2010). Colombia afrodescendiente.
Lineamientos curricularesdela Catedrade estudios afrocolombianos
2010. Ministerio de Educacion Nacional.

Cangi, A. (2011). Escribir el cuerpo: indicios, querellas y variaciones. En
M. Serres. (Ed). Variaciones sobre el cuerpo (pp. 9 - 31). Fondo
de Cultura Econ6mica.

Clavijo Salas, J. (2017). CUTE: DE LA HERRAMIENTA AL CONCEPTO
Un Pensamiento a Ritmo de Vueltas. Mopa Mopa, 1(22). https://
revistas.udenar.edu.co/index.php/rmopa/article /view/2976

Coba Andrade, C. (1980). Literatura popular afroecuatoriana. Instituto
Otavaleno de Antropologia.

Cunin, E. (2001). Formas de construccion y gestion de Ila
alteridad. Reflexiones sobre “raza” y “etnicidad”. Estudios
Afrocolombianos. Aportes para un Estado del Arte. En A. Rojas
(comp.). Memorias del Primer Coloquio Nacional de Estudios
Afrocolombianos. (pp. 59 - 75). Editorial Universidad del Cauca.

Descola, P. (2004). Las cosmologias indigenas de la Amazonia. En
A. Surrallés y P. Garcia Hierro (ed.). Tierra adentro. Territorio
indigena y percepcion del entorno. (pp. 25 - 37). Iwgia.

Dussel, E. (1996). Filosofia de la liberacion. Nueva América.

Escobar, A. (1999). El final del salvaje. Naturaleza, cultura y politica en
la antropologia contempordnea. Cultura Libre/Cerec/Icanh.

Granda, Paz, O.(2016). Cronistas, Historia y Mitologia. Revista Criterios,
23(1), 231-248. Recuperado a partir de https://revistas.
umariana.edu.co/index.php/Criterios/article/view/1796

-105-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Gros, C. (2002). Politicas de la etnicidad: Identidad, Estado y Modernidad.
Icanh.

Jean-Luc, N. (2001). La comunidad desobrada. Arena Libros.

Juarez, B. (1867). “Entre los individuos, como entre las naciones el
respeto al derecho ajeno es la paz” Manifiesto a la Nacion. https://
diftexcoco.gob.mx/prensa/el-respeto-el-derecho-ajeno-es-la-
paz

Lame Chantre, M. (2004). Los pensamientos del indio que se educé
dentro de las selvas colombianas. Editorial Universidad del Cauca.

Lévinas, E. (2001). Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro. Pre-
Textos.

Lévinas, E. (2002). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad.
Sigueme.

Luna Rivera, V. (2015). Mundos y espiritus desalmados. Prefacio
para una arqueologia del espiritu: vestigios y eternidad de las
comunidades andinas. Revista Mopa Mopa, 1(24). 9-32.

Luna Rivera, V. (2016). La hospitalidad en la comunidad de Genoy.
UNED.

Madrofiero Morillo, M. (2004). Huacakicuna. Margenes de la filosofia
entre los Andes. Universidad de Narifo.

Madrofiero Morillo, M. (2006). Kipunacuna escrituras. En O. Quijano
y J. Tobar (comps.). Biopolitica y filosofias de vida (pp. 143 - 170).
Editorial Universidad del Cauca.

Madrofiero Morillo, M. (2012). Antropologias de lo inaparente. En
U. Gil. (Ed.), Antropologias de lo inaparente. Saberes ausentes,
epistemologias invisibles (pp. 51 - 68). Editorial Mar Abierto.

Mamiian Guzman, D. (2004). Del baile de la flor a la danza del espacio, el
tiempo y el poder. Ediciones Unarifo.

Mamian Guzman, D. (2006). La fuerza y el drama del pensar fronterizo.
Revista Mopa Mopa, 1(17). 203-228.

Marquez, H. (2009). Algunos elementos sobre identidad cultural.
Revista Mopa Mopa. 1(19). 121-132.

Miranda Luizaga, J. (1996). Filosofia andina. Fundamento, alteridad y
perspectiva. Hisbol-Goethe Institut

-106-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Nietzsche, F. (1998). Sobre verdad y mentira en sentido extramoral.
Tecnos.

Nietzsche, F. (2000a). Aurora, en Obras inmortales. Tomo III.
Edicomunicacion.

Nietzsche, F. (2000b). El viajero y su sombra, en Obras inmortales.
Tomo I. Edicomunicacion.

Nietzsche, F. (2000c¢). La gaya ciencia, en Obras inmortales. Tomo 1.
Edicomunicacion.

Nietzsche, F. (2000d). Mas alla del bien y del mal, en Obras selectas.
Edimat Libros.

Nietzsche, F. (2003). La filosofia en la época tragica de los griegos. El
club Didgenes Valdemar.

Nietzsche, F. (2006). La voluntad de poder. Edaf.
Nietzsche, F. (2014) Humano, demasiado humano. EDAF.

Ortiz, A. (2002). El agua de los encantos, en: J. Rodriguez Rosales
(comp.). El devenir de los imaginarios. Memorias del X Encuentro
de investigadores en Etnoliteratura. Editorial Universitaria.

Pérez, L. (2006). Bienes de ausencia. Revista Mopa Mopa. 1(18). 31 — 47.

Garcés, D., Palacios, A., O. (2014). Primera Asamblea Nacional de
Consejos Comunitarios de comunidades negras [Ponencia].
Memorias del primer congreso nacional autobnomo del pueblo
negro, afrocolombiano, palenquero y raizal. Quibdo, Colombia.
https://convergenciacnoa.org/wp-content/uploads/2018,/09/
DOCUMENTACION-LIBRO-CONGRESO-DEL-PUEBLO-
NEGRO2c-AFROCOLOMBIANO2c-PALENQUERA-Y-
RAIZAL.-.pdf

Restrepo, E. (2010). Conocimiento local: saberes y cosmovisiones
afrodescendientes, En J., Caicedo, A., Alban, M., Angola, E.,
Castilo, M., Diaz, R., Diaz, F., Garzon, Y., Hoyos, Y., Jojoa, E.,
Restrepo, D., Riascos, A., Rojas, A., Solarte, M., Viveros, M.,
Wabgou. Colombia afrodescendiente. Lineamientos curriculares
de la Catedra de estudios afrocolombianos 2010 (pp. 185 - 197).
Ministerio de Educacion Nacional.

Restrepo, E. (2010). Racismo y discriminacion. En Caicedo, J., Alban,
A., Angola, M., Castilo, E., Diaz, M., Diaz, R., Garzon, F., Hoyos, Y.,

-107-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Jojoa, Y., Restrepo, E., Riascos, D., Rojas, A., Solarte, A., Viveros,
M., Wabgou, M. (Ed.). Colombia afrodescendiente. Lineamientos
curriculares de la Catedra de estudios afrocolombianos 2010 (pp.
210 -222). Ministerio de Educacion Nacional.

Restrepo, E. (1996). Economia y simbolismo en el “Pacifico negro”.
[ Tesis de grado, Universidad de Antioquia]. Ministerio de
Medio Ambiente. http://revistatabularasa.org/documentos/
TesisRestrepo.pdf

Rodriguez, H. (2001). Ciencias humanas y etnoliteratura. Introduccion a
la teoria de los imaginarios sociales. Ediciones Unarifio.

Serres, M. (2011). Variaciones sobre el cuerpo. Fondo de Cultura
Economica.

Shiva, V. (2003). Las guerras por el agua. Privatizacion, contaminacion
y lucro. Siglo XXI.

Viveiros de Castro, E. (2010). Metafisicas canibales. Lineas de
antropologia postestructural. Katz Editores.

-108-



SEGUNDA PARTE

Conversaciones, nudos y huellas entre
los Andes y las Amazonias

Jacqueline Ceballos Galvis
Jonathan Fajardo Cabrera

Vibran las memorias

Huellas y nudos, imprevisibles, entretejen redes de relaciones
diferenciales, flujos de vida, umbrales vibrantes entre la floresta,
los relieves y las costas; donde las humanidades enredadas con las
espesuras y las superficies, cambiantes, atravesadas por pasajes
desbordantes de entrecruzamientos y enigmas inddmitos, restan
irreductibles a la exclusividad de una especie, un horizonte de sentido
o una definicién de lo humano apartada de lo inmemorial de las selvas,
lluvias, rios y cuanto consiste y se entreteje con multiples diversidades
y reciprocidades. ;Seria posible vivir, sin tal incandescencia de
dindmicas; sin los afectos, los efectos, ;a cada ritmo que comparece?

Desde el caminar, las memorias miticas y los pensamientos de
poblaciones originarias, viajeras, por venir, se cruzan huellas, rutas
antiguas y nuevas aparecen y desaparecen, entreabren pasadizos por
reencontrar, enlos montes y los corazones soplados por la tierra selva,
entre los Andes, las Amazonias, los litorales. En las migraciones de
las aves e insectos, de peces, jaguares, culebras, entre otros animales
y plantas vagabundas, se polinizan los pensamientos; en el cuidado
y el intercambio de las semillas entre las vecindades y las lejanias,
se generan redes relacionales vitales y heterogéneas, que al mismo
tiempo que reunen, favorecen la dispersion multiplicadora de las
diversidades.

-109-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Dumer Mamian evoca la danza de dindmicas relacionales que es
posible rastrear entre lo panamazonico, al recorrer senderos a través
de las historias, las luchas, las experiencias cotidianas, las narrativas
e imaginarios de las poblaciones, en la convivencia y los transitos
ancestrales por los territorios. Como al respecto del:

Nudo de Huaca o de los Pastos; verdadera danza, trama y tejido
vital que recrea las potencialidades del Pacifico, de los Andes y del
Amazonas; en la memoria mitoldgica, reconocidas indistintamente
como fuerzas jampi, taypi y laija, chispas y guangas, camino del
Telembi y camino del Guamués. (Mamian, 2004, p. 11)

Claudia Carrion, al reflexionar acerca de la autonomia indigena
de los pueblos Pastos en la frontera entre Colombia y Ecuador, se
refiere a las relaciones y las diversidades que conforman el territorio
panamazoénico (Carrion, 2018, p. 160). En su texto cita a Taita Efrén
Tarapués Cuaical, del pueblo de los Pastos en Cumbal, quien evoca el
mito del Shispas, el Huangas y el cacique Cumbe, que traza rumbos
“serpenteantes y hacia el Amazonas por el inframundo.”?” O como en
el caso de las “perdices poderosas”, de multiples procedencias, pues
vienen del Ecuador, del Amazonas, del trueno, de abajo; corrientes
que confluyen y refluyen, mientras al baile de las aves mujer se forman
los pueblos. Asi, entre diferentes relatos y fuentes mitolégicas se viven
y reactualizan los vinculos con los entornos de vida panamazonicos.

27 “Muestra el poder de los ancestros de voltear el mundo. El Shispas y el Huangas
son dos fuerzas con el poder de la metamorfosis que moldea alos Andes. El cacique
cumbe, transfigurado en condor, vigila y petrifica las fuerzas solidificindolas en
hielo. La lucha por el oro de la Montafa sagrada del Hualkald hace que lo echen
a correr al metal dorado, hacia el mar por los caminos serpenteantes y hacia el
Amazonas por el camino del inframundo. Taita Efrén Tarapués. Pueblo de los
Pastos, El Cumbal, Narifio, Colombia”. (Carrion, 2018, p. 28)

-110-



El Espiritu de la Naturaleza Indomita

CONTEXTO PANAMAZONICO

ECUADOR

VALLES
SELVA DEL - ANDES

PACIFICO INTERANDINOS AMAZONIY

En el enmarafiamiento de los rastros, de los animales, las plantas, las
piedras, los rios, las comunidades en movimiento, entre convergencias
y divergencias, respiran y circulan alientos y fuerzas de vida. Entre las
tramas de mundos que conversan, de unos lados y otros, el espiritu de
la selva corre, aviva brazos de agua, pies de hojas, las corporalidades y
espiritus de las florestas, las danzas de los pensamientos y las poéticas
de las relaciones. Memorias palpitan inmemoriales en el presente. Con
ellas vibran intensas y remotas, casi legibles e ilegibles las visitaciones,
las marcas de encuentros y desencuentros inesperados.

La identidad, sila hay, no es estable. Lo humano resulta variable, es
en relacion con lo animal, lo vegetal, lo mineral, lo visible y lo invisible,
todo aquello que no deja de entretejer enlaces y desenlaces entre
diversos territorios que no dejan de interrumpirse e interconectarse en
madejas vivas de incontables hebras. De manera que, al introducirse a
través de las corporalidades y espiritualidades, entre las comunidades
inseparables de las naturalezas, con sus conocimientos y experiencias

-111-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

bioculturales, vacilan ciertas delimitaciones y axiomaticas naturalizadas
como inobjetables, configuradas segun lo que ha privilegiado la
metafisica humanista occidental.

Pasajes a través de los tiempos y los espacios, derivan chances
favorables y a la vez peligrosas. Al borde de las fronteras atraviesan
devenires, sedimentaciones y remociones. Entre lo borroso de los
vestigios fulgen, se multiplican y dividen, resuenan los cantos de los
antepasados, minerales, vegetales, animales, entre otras aventuras en
esta gran orquesta viva. Cantan las memorias entre los cerros y las
mesetas, innumerables pueblos que no solo retnen al homo sapiens;
en la metamorfosis ambulante de millones de anos, a cada instante,
en la cesta compleja de la tierra que porta, entre las entrafas y en
participaciéon con cada cosmos.

Preguntas asaltan, que llevan a escudrinar en sin fin de misterios,
en relacion consigo, con las naturalezas, mundos y universos; pero ello
no garantiza ninguna capacidad, respuesta conclusiva, cispide, destino
fijado, potestad, ni instalacion en la creacion y tampoco se reduce a un
exclusivo atributo producto de la autosuficiencia de una especie o de
un pueblo. ;Seria concebible la existencia, las preguntas que solicitan
y remueven las certezas, asi como las provisionales respuestas, sin las
relaciones y las sorpresas que pliegan y despliegan las tramas de vidas,
inquietudes, fugas, maranas de interrupciones e interconexiones,
sin todo aquello que envuelve convivir entre multiples y diferentes
modos de relacionarse, de existir, de lanzarse a incognitas, de arriesgar
respuestas al quizas; que no cesan de formular y provocar inquietudes
y desmantelamientos en lo que se presume evidente, en lo referente
al lenguaje, el pensamiento, la sensibilidad, el sentido, las figuras del
sujeto, las gramaticas de la vida, la muerte, la cultura, la comunidad,
el cuerpo, el espiritu, entre otros? ;Seria una lengua sin aquellas que
resuenan con la tierra entera, a cada ocasion, hormiga y universo?

Selvas de suenos y resistencias

La vida real s6lo es alcanzada por lo que hay de suefio
en lavidareal. {La imaginacion antecede a la realidad!
Clarice Lispector

Al sonar las maniguas dan vida. Al sofiar despertar, de ojos abiertos
o cerrados, o sin 0jos, ni mirada; al acordarse, sentir de corazon, entre
el palpito de las memorias en el presente, fluyen y refluyen las olas,
las marismas, los transitos fluviales, aéreos y subterraneos, viscerales,
siderales.
-112-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

De acuerdo con los pensamientos de las florestas, con el que
conviven y se transforman sus pueblos, se necesita del sueno para
que haya salud. Aguas cristalinas, turbias, multicolor presencia de las
selvas, los suefios bombean las diversidades, entreabren a extranas e
intimas cartografias entre lo invisible y lo visible, hacen circular flujos
y reflujos, selvas de cuerpos espiritus suefios, voragines de mundos y
lenguas, incontenibles en uno. Sin suefios los animales se pierden, las
plantas decaen, las piedras palidecen, administradas como roca negra,
y con ellas cada relacion elemental, las lluvias, las brisas, el olor fresco
de la tierra, reciprocas consistencias e inconsistencias, se afectan.

Entre la Amazonia y la Panamazonia los ejercicios del sofar
resultan tan vitales como llover. Entre los suefos se fertilizan los
campos, se orientan las busquedas, se tejen las cotidianidades y
acontecen las relaciones, los (des)encuentros, las transformaciones
sociales, historicas, politicas, ambientales. Los suefios no son meras
esferas alejadas de las realidades, ni son ajenos a las selvas, a los cerros,
a las orillas, ni opuestos a las vigilias o a lo que acecha y atraviesa.
Llaman la atencion no solo por el querer decir o la interpretacion que
puedan sugerir, sino también por las formas como educan?®y ensefian a
interpretar, entre orientaciones y desorientaciones. Asumen relevancia
los pasajes, lo que pasa, lo sin paso, cuanto relacionan, entrecruzan,
se vive y muere, se experimenta, se compromete, se reserva, se
hace o no, con ellos. Las experiencias sofiadas resultan decisivas, asi
como las lenguas ofrendadas, el cuerpo a cuerpo, las narraciones, las
mitopoéticas, las realidades que dejan acontecer.

En una revision bibliografica de algunas etnologias amerindias
con los suefios, Karen Shiratori (2022) argumenta, que éstos invitan a
pensarlos como tiempos abiertos y reversibles:

El acontecimiento onirico, resultado de las deambulaciones del
alma, y su influencia en la vida despierta. Sustento que, como
eventos reales -no restrictos a la psicologia individual-, las distintas
relaciones que el alma establece con sus interlocutores oniricos
influyen directamente en la interpretacion de los suefios y en los
efectos que hacen notar en la vigilia. (p. 2)

28 En ese sentido, entre los pueblos nasa resulta interesante el trabajo de Luis Camayo
y Rosalbina Campo: Pa’ksxaw (Los suefios), como orientacion pedagogica para la
convivencia armonica con la madre tierra en el pueblo Nasa de la vereda Nuevo
México del territorio indigena nasa kiwe tekh kxsa’w, municipio de Santander de
Quilichao y la vereda de Palo Negro de territorio indigena de Corinto - Cauca.

-113-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Al abrigo de los suefios las comunidades se encuentran, se forman,
deforman, transforman, se preguntan y asombran. Cuentan sus suefios
y son contados por ellos, junto al fuego de las imagenes y las palabras;
se entrecruzan, se lanzan en busquedas, se entretejen como realidades
inacabadas. Entre los pasajes cruciales, de umbral a umbral, en el
compartir, la comparecencia y la exposicion de estar sofiando unos
con otros. Entre selvas de envios y reenvios, a cada suefo, la selva
mueve y remueve, sonando.

Hanna Limulja, en su texto: El deseo de los otros: Una etnografia
de los suenios yanomami, reflexiona acerca de los sentidos vitales y el
papel decisivo de los suefios para diferentes poblaciones amazodnicas,
y concentra su atencion en los pueblos yanomami, quienes habitan en
las inmediaciones de la frontera entre Brasil y Venezuela. Los suefios
yanomami se constituyen como una forma de relacionarse con el
mundo y con los otros que habitan este mundo (Limulja, 2019).

De tal manera, con las orientaciones, participativas, reflexivas
de los suefios, a través del ejercicio del sofar, acontecen pasajes,
impases, travesias de escrituras y pensamientos que cuestionan,
complejizan y desvendan los reduccionismos dogmaticos frecuentes
en la aproximacion a lo onirico, desarrollados desde presupuestos
basados en una mirada, muchas veces de soslayo, de negacion ante lo
desconocido o como cargada de alergia racionalista.

Las selvas inquietan y refrescan, activan relaciones inesperadas,
ante sus enseflanzas excedentes, limites y deslimites pintan otramente.
En presencia de los suefios de la selva, las distinciones claras y distintas
a la manera cartesiana restan obsoletas. Las delimitaciones tajantes
entre mito, sueno, realidad, ambitos naturales, culturales, sociales,
mentales, colectivos, individuales, entre otros, oscilan en multiples
reinscripciones y juegos de relaciones y no relaciones. Los juicios
categorizadores que desvirtian y diseccionan a su conveniencia el
valor de sonar, son contrasignados, por los suefios y las miriadas que
vienen y van con ellos.

En el mundo llamado selva, al vivir con ella se suefia, muere y
renace mas de una vez, a través suyo se estd siendo sofiado. Aquello
que se ha convenido llamar nuestro, desde su trazado ya esta siendo
afectado por lo que se sustrae y atraviesa su cercado. Cada sueno
salvaje quizas, sin anular su enigma, mueve a pensar que:

Junto al nuestro existen otros mundos inenarrables, unos mundos
inhumanos, completamente ‘otros’. Unos mundos animales y
-114-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

enigmaticos, extranos y ocultos. Unos mundos sin contornos
humanos. Unos mundos con centros no humanos. (Pefia, 2023, p. 16)

El sueno de la selva no solo suefia con los animales, sino que
vive con las plantas, fluye con las aguas, reposa, agita y suefa con las
piedras, con la elasticidad de los vientos, con las hojas de los arboles,
en el resonar de los espiritus, los pensamientos y las escrituras fugaces
e intensamente vivaces, que juntas y disjuntas comparecen y se
atraviesan, acontecen, viniendo de otras partes, de todas y de ninguna,
entre umbrales cruciales y vibrantes, que tanto amenazan como abren
chances, ritmos diseminadores de posibilidades de resistir, convivir y
armonizar.

Al refrescar, la locomocion de los suenos de la tierra, a cada mundo
entrelazado que suefia con la selva, le resuenan cantos ancestrales,
memorias en movimiento, procesos y transformaciones sociales.
El soplo vital de 1a selva indomita, recorre y atraviesa interminables
intercambios, negociaciones, lenguajes, practicas traductoras, entre
otras dindmicas que intercomunican y entrelazan a seres visibles
e invisibles, entre otros. Al alentar y avivarse con la danza y cuanto
estd en movimiento con ella, no se detiene apenas en el paso de una
especie; es mayor que el soplo breve de los humanos, quienes estan
envueltos, participan y respiran gracias a que hace mucho y a cada
ocasion la floresta suefa, respira, vive, sostiene, hace mover, forma,
deforma, transforma.

La naturaleza no tiene una sola forma de nombrarse, de inventarse.
Entre las panamazonias las naturalezas resuenan entre diversas lenguas
y cuerpos. De tal manera, en el cuerpo del pensamiento yanomami,
urihia se refiere a la floresta, el suelo que sostiene y hace mover. No se
trata de algo inerte, no es apenas un distante objeto de conocimiento,
ni solo un recurso econémico, ni tampoco una dispensa de explotacion
ilimitada. Urihinari expresa el espiritu de la floresta. Como afirman
Davi Kopenawa y Albert B. (2015), en el texto El espiritu de la floresta,
es a merced del espiritu de la tierra de la floresta que la vida no se
reseca y se mantienen las relaciones:

Latierra de la floresta posee un soplo vital, wixia, que es muy largo.

El de los seres humanos es corto: vivimos y morimos deprisa. Si no

la desmatamos, la floresta no morira. Ella no se descompone. Es

gracias a su soplo humedo que las plantas crecen. Cuando estamos

muy enfermos, en estado de espectro, ese soplo también nos ayuda
-115-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

a curarnos. Ustedes no ven, pero la floresta respira. No estd muerta.
Oiganla bien: sus arboles estdn bien vivos, y sus hojas brillan. Si
ella no tuviese soplo, los drboles estarian secos. Ese soplo viene del
fondo de la tierra, alli donde reposa su frescor. También esta en sus
aguas (p. 30).

En La caida del cielo, también escrito por Davi Kopenawa en
conversacion con el antropologo Bruce Albert, se destacan los
tiempos y lugares del suefo, en las conexiones con multiples redes y
dimensiones de la vida y de qué manera sus visitaciones llevan a otra
manera de vivir y comprender la politica, de otro modo que el sentido
y como se la ha asumido por parte de pueblos que ya no suefian o que
ya no saben hacerlo de verdad.

Para nosotros la politica es otra cosa. Son las palabras de Omama y
de los xapiri que €l nos dejo. Son las palabras que escuchamos en
el tiempo de los suefios y que preferimos. Pues son nuestras. Los
blancos no suenan tan lejos como nosotros. Duermen mucho, pero
solo suefian consigo mismos. (Kopenawa y Albert, 2015, p. 390)

Gracias a las practicas, los saberes y las conversaciones cultivadas
con el sofar, se respira y se siente el tan necesario soplo de la selva.
Dia a dia el no sonar, el no saber sentir los suenos, el estar con los
suefios tapados por la codicia y 1a potenciacion del individualismo, que
solo ve para si mismo, expande claros devastados en el verdor de la
hondonada; las carreteras, las maquinarias y las proyecciones penetran
hasta el subsuelo de la cuenca; la intermitencia ancestral de las estrellas
se ve cubierta por la polucion y los reflectores de las ciudades. La gran
morada se desangra, con la expansion de un régimen entregado a la
explotacion ilimitada y al desgaste de los entramados vitales.

Politicas de los suefios de las sociedades insumisas a un estado
de cosas, a un estado de pensamiento, acontecen en curso incesante,
no se dejan apagar; son resistencias, criticas y creativas, frente a las
dindmicas estatales, empresariales, transnacionales, financieras,
corporativistas y demds fuerzas e intenciones que perjudican los
tejidos de vida. Eduardo Viveiros, en la presentacion de La caida del
cielo, escribe: “Los yanomamis o la politica del suefio contra el Estado,
no el sueno de una sociedad contra el Estado; sino el suefio tal como
él es soflado en una sociedad contra el Estado”. (Kopenawa y Albert,
2015, p. 38)

-116-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Tal vez sea posible recordar la interpelacion de Jean — Luc Nancy
a la tradicion y al pensamiento que se ha privilegiado al referirse a
la politica, cuando decia que: “nos hace falta una revolucién no
politica, sino de la politica”. Y acaso se pueda agregar, revolucion de la
revolucién, de lo que hacer falta pueda significar, y de las formas del
sofar vivir en relacion, con mas y menos de una lengua, una naturaleza,
una cultura, un mundo, que no son simplemente el reflejo intelectual
de un hombre o de un saber que en balde se pretende en exclusiva
coincidencia consigo mismo.

Con el deterioro ocasionado a través de dinamicas economicas
sociales culturales y politicas, entre otras pricticas, actitudes,
intenciones y formas de concepcion del mundo arrasadoras, olvidadas
de los ritmos y las dindmicas relacionales, que vienen siendo alteradas
radicalmente, asi como los habitats y los vinculos que abrigan, se ven
afectadas no solo las poblaciones humanas, faunas, floras, minerales,
espiritus de la selva y la circulacion en cada cuerpo y aliento de vida
entre aquellos territorios, donde se libran guerras por la apropiacion
acumulativa y el provecho desmesurado de cada particula continta
impactando los ecosistemas y sus habitantes; con la expansiéon del
control y el poder capital, los edictos de la gestion, la vigilancia de
las fronteras, la asimilacién de la vida a un dato y aplicacién, segiun
el catecismo del desarrollismo y la modernizacion sofocantes. Sino
que esto impacta y genera efectos en todo cuanto vibra con el fragil
y resonante telar que entretejen las selvas de relaciones a través del
planeta. Mientras se extienden la deforestacién, la sabanizacion, la
desertizacion, con despojos e incendios que avanzan como marcas de
una civilizacion indolente y resentida, enquistada contra la tierra.

En multiples ambitos las resistencias de los bosques remueven; entre
las idas, vueltas y revueltas al tejido, con el nido que fortalece, aunque
caiga del arbol, con las raices errantes, quienes a su vez prenden con las
avesy latierra, y giran y nutren a cada fragil vena, con todo lo que mueven
y por lo que son movidas. Las resistencias de los bosques, de aquello que
somos, no se resignan a un estado de cosas, pues atin donde se suponen
derrumbados, monitoreados, apilados como carga, entre cenizas, no
cesan de agitar, de cultivar enigmas, relaciones, gestos y luchas que den
brotes nuevos. Segun recuerda Jean-Baptiste Vidalou (2020):

Por doquier se libran batallas en las que resuena una misma idea:

el bosque no es un yacimiento de biomasa, ni una zona para el

libre desarrollo de infraestructuras, ni una reserva de la biosfera,
-117-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

ni un sumidero de carbono. El bosque es un pueblo que se subleva,
una defensa que se organiza, imaginarios que se intensifican. Hay
bosque alli donde ya no se puede soportar la miseria existencial
generalizada. Hay bosque alli donde somos bosques, alli donde
somos ingobernables. (p. 18)

Las selvas piensan, sienten, suefan, se sublevan, conciben lo
impensado. Entre nosotros, fuera de si, hay selvas de mundos a cada
mundo, recreando y desbordando la configuracion de lo que sea un
mundo. No se trata solo de abstracciones, ni de masas arboreas inertes,
a disposicion, asimiladas con una representacion acabada, un paisaje
enmarcado, bajo el control autoritario de un sujeto, sentado frente
a una pantalla, monitoreando(se), en cuanto tal, suponiéndose con
pleno y libre acceso al tan ansiado desarrollo inagotable, mientras se
ahoga con los desechos de su fiebre satelital.

En el prologo del texto Como piensan los bosques, en la
conversacion que sostienen el antropologo Eduardo Kohn y Manari
Ushiga, del pueblo Sapara, se afima:

Uno se conecta con la selva a través de los suenos. Los suefios son
personas y nos vienen a contar lo que les parece que estd mal con
nuestra forma de actuar. Por eso es muy importante conectarse
con ellas en el sueno. Es de esa forma que nosotros, los pueblos
indigenas, pedimos permiso alos duefios de los animales para cazar.
Asi mismo pasa con los peces y con las plantas que utilizamos, y a
si mismo pasa con los rios, ya que los humanos siempre debemos
actuar pensando en ellos. (Kohn, 2021, p. 16)

Al compartir con las poblaciones de Avila, en la Amazonia
ecuatoriana, Eduardo Kohn muestra que la vida cotidiana esta
enmaranada con la vida del sonar, de modo que el suefio y la vigilia
se interrumpen, se impregnan e intercalan permanentemente. Los
suefios no se dejan instalar inicamente dentro de una oposiciéon real
e imaginario. Revelan mundos de otro modo que lo humano. Pero no
se trata simplemente de otra vida, o de algo que no comprometa lo
humano; pues los suenios brotan y trabajan con los mundos y el mundo
que entretejen y dinamizan. Los bosques tan vivos como sofiantes
albergan memorias y porvenires a cada ocasion y ocurrencia, multiples
relaciones que interpelan y hacen tan imposible como posible, la vida
y la sobrevida.

-118-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Con los suenos, se abren posibilidades a negociaciones y
comunicaciones destinerrantes, con los espiritus entre los territorios
comunales, lo material y lo inmaterial indiscernibles, con la diferencia
y la alteridad inconmensurable de cuanto acontece.

Sofiar es un modo privilegiado de comunicacion a través del
que, por medio de las almas, el contacto entre tipos de seres
radicalmente diferentes se hace posible, este es un sitio importante
de negociacion. De acuerdo con la gente en Avila, los suefios son
el producto de las deambulaciones del alma. (Kohn, 2021, p. 193)

Con los mitos y los suefios, las travesias no son solo unidireccionales
o en un sentido de antemano dado. Pues cuando lo permiten, dejan
atravesar o también vienen a visitar, traen sorpresas, siguen, estan
atentos y atraviesan, actian e intervienen, tengan o no consentimiento
para ello. Esto no significa que solo aprisionen o libren del cuidado y
las responsabilidades del sonar vivir con la selva tierra. “Sonar bien
puede ser, entonces, una especie de pensamiento que se ha vuelto
salvaje; una forma humana de pensar que va mucho mais alla de lo
humano”. (Konh, 2021, p. 262)

O quiz4, cabria decir, donde no hay una sola forma humana, animal,
vegetal, mineral, corporal, espiritual, sofiante, pensante que no esté
ya entreabierta a lo incomun del sonar, pensar, vivir, morir comun.
Pues antes que, bajo la autoridad y el confinamiento a la pertenencia
y la capacidad de una especie, representada como autosuficiente y a
contraejemplo del resto; lo humano suena realmente, se experimenta,
acontece con la tierra y sus relaciones vitales, no sin extraamientos y
complejidades relacionales que hacen temblar las certidumbres.

Entre lo moviente y las reescrituras de las margenes afloran
centros de vida. Diversas vertientes confluyen, fluyen y refluyen con
las escansiones del sofiar con la tierra. El empefno de resistir y de
reexistir acontece, se aviva y remueve, en las dinamicas con los suefios,
las visitaciones y las invitaciones, en ese entramado de comercios y
negociaciones con lo invisible, inseparable de las voragines de realidades
sociales, politicas, naturales, culturales, cambiantes e interfiriéndose,
dejando brotar procesos vitales entre los nudos de la Panamazonia.

Mis alld y més aca de los limites de una razén solo interesada en
fundarse y refundar su dominio sobre una tierra supuesta sumisa;
acontecen lenguas, mitos, mundos como procesos de consistencia

-119-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

reciproca con la tierra, rios de relaciones humanas y anhumanas,?
que avivan lo inesperado y se recrean con la interacciéon de personas
suefios, territorios y cotidianidades moviles; en cuanto los reveces
de la tierra sacuden las redes, las solicitaciones estremecen los
suelos, bombean los corazones, soplan al caminar, pulsan las venas,
conminan a la danza, a sembrar y a recoger con amor y cuidado, en la
responsabilidad perdurable con las solidaridades de los vivientes®’, a la
salud de quienes no dejan de venir, partir y compartir.

De tal manera, en el cuerpo a cuerpo de sujetos colectivos, en
la visitacion de lo inmemorial, en la conversacién a través de los
suenos, las naturalezas, las sobrenaturalezas, los rastros latentes de las
memorias, en la reinvencion permanente con los tambores y temblores,
inmemoriales, presentes. Entre las andanzas por el pie de monte, las
montanas y los rios; cada cosa, palabra y trazo abre a miriadas de
pasajes y atajos; moradores y pasantes cruzan, se pliegan y despliegan
multiples experiencias y pensamientos, diversidades comparecen y se
entretejen intermitentes e intensas redes de relaciones moviles, flujos
vitales, rastros latentes, memorias en movimiento, pulsan y mantienen
aberturas al tejido incomun del vivir en comun.

Entre nudos y huellas se envuelven y desenvuelven tiempos y
lugares de suefos, con los que florecen cotidianidades sorprendentes,
dindmicas sociales populares, pensamientos, vidas y sobrevidas. En
medio de las alegrias y las dificultades resisten voces que conviven

29 Tal vez, no baste ni se basta a si, un solo cuadro, matriz, esquema de pensamiento.
Valdria preguntarse si no hay sino varias formas u otro que formas ya habitando
y portando al pensar. De acuerdo con Pierre Montebello, la cuestién crucial de
nuestra época seria pensar la consistencia en y con la tierra. Ya que el ser humano
no puede consistir solo. Se preguntaria asi por aquello que podria mantener
ensambles con las multiplicidades de relaciones con la tierra y no solo a través de
un prisma humano.

30 Entre las selvas y las ciudades, con las ciudades de las selvas y las selvas de las
ciudades, los pasajes limitrofes y los limites en movimiento, las diversas escrituras
y reescrituras de margenes y centros; llevan a considerar la complejidad tensa
de hostihospitalidades, solidaridades, ciudadanias que no se agotan en una
sola determinacion, con todos los mundos, las vueltas y las revueltas de otros
modos que el mundo. En més de una escucha y posible conversar, se podria
evocar a Jacques Derrida, al reflexionar en: “una solidaridad mundial que no sea
simplemente una solidaridad entre los ciudadanos, sino que podria ser también
una solidaridad de los vivientes no definiéndose ante todo como una politica de
los ciudadanos. (...) Se trata de pensar una hospitalidad que no se direcciona mas
aunos ciudadanos, sino que se dirige a quien que eso sea, independientemente de
toda determinacion politica”. (Derrida, 2016, p. 126)

-120-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

con el canto de cordilleras, paramos, bosques, pantanales, en la gran
orquesta que no se deja acallar, y al resonar entre los cuerpos, mantiene
la escucha de las huellas de conocimiento, arte y vida.

Las corporalidades de los mitos y las lenguas acontecen en los
trances con la tierra; realidades sembradas entre los campos, las luchas
y los suefios; al caminar con las multiplicidades, entre las naturalezas,
al palpito de mundos singulares y plurales, que menos que asimilarse
a configuraciones ajenas, significan por si mismos, pintan y diseminan
con figuras polimorficas, cosmomorfas, entre otras travesias de la
intensa existencia en relacion.

Atravesando pasajes entre la Panamazonia, senderos y desvios se
despejan y abren surcos inadvertidos. Cada experiencia testimonia,
expresa multiples sentidos y miriadas de pasajes. Al diseminarse la
madre selva y viajar entre sus parajes, las travesias de escritura y
pensamiento se entreabren a cada gesto y brisa.

Para Ailton Krenak, del pueblo Krenak, habitantes de las
inmediaciones del rio Doce, en Minas Gerais — Brasil, sofiar no es algo
secundario, ni cualquier cosa, sino:

Ejercicio disciplinado de buscar en el suefio las orientaciones para
nuestras elecciones del dia a dia. Para algunos la idea de sofiar y abdicar
de la realidad es renunciar al sentido practico de la vida. Sin embargo,
podemos encontrar también quien no veria sentido en la vida si no
fuera informado en los suenos, en los cuales puede buscar los cantos,
la cura, la inspiracion e inclusive la solucion a problemas practicos
que no consigue resolver, cuyas elecciones no consigue realizar fuera
del suefio, pero que alli se encuentran abiertas como posibilidades.
(Krenak, 2019, p. 18) Kunza

Diferentes pueblos de la Panamazonia también se dedican al sofiar,
a través de sus practicas, cosmovisiones, tradiciones, maneras de
formarse en las artes y ciencias del sofiar con los espiritus de selvas,
montafas, rios, vientos, entre otros. El suefio “tal vez sea otra manera
de nombrar a la naturaleza” (Krenak, 2019, p. 22). No apenas la
naturaleza para el consumo hasta consumirse.

Pormediodelossuenosvividosy concebidos,comoacontecimientos
éticos, po-éticos, politicos, sociales, psiquicos, espirituales,
ambientales; a través de las florestas y sus habitantes, de cuanto suefia
en inmemorial visitacion, surgen resistencias creativas, politicas de los
suenos de las comunidades aventuradas milenariamente, a través de
las panamazonias visibles e invisibles, en las ciencias, artes, vidas y
muertes, del sonar vivir unas con otras estando o no juntas.

-121-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

En esquemas que se suponen privados de sofiar, atin persiste la
desvalorizacion epistémica y la inofensibilizacion de suefios, muertos
y otras alteridades que se quisiera, en vano, dejar de lado; al ser
convenientemente ignorados, en sus modos de intervenir, relaciones
y politicas. Sin embargo, con florestas y pueblos sofiados de lo real
polimorfico y plurivoco a través de la tierra selva, con los diversos y
multiples tiempos lugares del sofar vivir, en surgimiento inmemorial,
se recrean las panamazonias.

Mingas, lare-creacion permanente de la vida en coman

Las poblaciones indigenas, asi como con otros actores sociales,
populares, territoriales, vitales, en distintos momentos y lugares, han
llevado a cabo procesos de pensamiento, lucha, creacion y recreacion
colectiva, al compartir emociones, suenos, planes de vida, resistencias,
luchas, reinvenciones, solidaridades, al dar la mano y trabajar con
otras, en el intercambio de las semillas, entre otros trueques, en las
formas del cuidado de las relaciones y la defensa de las diversidades
de la vida, de la recuperacion de los territorios, de la reivindicacion
y del reconocimiento, entre otras dinamicas, interculturales criticas,
ecosociales y cosmopoliticas; mediante la minga, como practica
ancestral de organizacion y acciéon comunitaria, que hasta hoy se
preserva, se transforma y que se ha convertido en un referente para
otras luchas sociales, indigenas y no indigenas.

Con el trabajo solidario de la minga, los lazos de confianza, las
acciones politicas y sociales, entre otras dimensiones entrelazadas,
se fortalecen en relaciones plurales y heterogéneas a las instituidas
historicamente por el Estado.

La comunidad se encuentra, coopera, crea soluciones a sus
problemas, construye afectos y elimina cualquier dependencia con las
instituciones del Estado. Sus formas de trabajo, asociado y continuo
afianzan la confianza entre las personas. (Serrano, 2019, p. 4)

Con las participaciones comunitarias, populares, artisticas,
naturales e interculturales, en las mingas se piensa, se siente, se
imagina, se reimagina el tejido diverso y se recrea con cada latido
el corazén de las comunidades. Acerca de los trabajos colectivos,
generadores y regeneradores de las comunidades vivas, Raul Zibechi
(2022), considera que:

-122-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Los trabajos colectivos son el sustento de lo comuin y la
verdadera base material que produce y reproduce la existencia de
comunidades vivas, con relaciones de reciprocidad y ayuda mutua,
diferentes de las relaciones jerarquicas e individualizadas propias
de las instituciones estatales. La comunidad se mantiene viva no
por la propiedad comun sino por los trabajos colectivos que son un
hacer creativo, que re-crean y la afirman en su vida cotidiana. Esos
trabajos colectivos son el modo como comuneros y comuneras
hacen comunidad, como forma de expresar relaciones sociales
diferentes a las hegemonicas. (p. 79)

Con las mingas, a través de sus memorias vivas y entre aquellas
que atin acontecen entre los territorios, segiin propositos proximos y
lejanos, que involucran la complejidad de ambitos locales, translocales,
transfronterizos, regionales y planetarios, entre otras comunidades en
movimiento, no solo pueblos indigenas, sino con todas las presencias
y las ausencias que comparecen, lo inmemorial que no abandona, a
través de diversos modos de relacionarse, de imaginarse, de resistir, de
experimentar, de compartir y entretejer nuevas posibilidades de vivir
en comun.

Chagras, sembrar y vivir bonito con la tierra

Atendiendo a los conocimientos y las tradiciones surgidas de las
relaciones vivenciales con las naturalezas, de diferentes maneras, la
chagra (se) siembra, cosecha y transforma; mantiene relaciones vitales
entre los diversos climas y relieves que se retinen y diseminan por
la Panamazonia. Invita a experimentar, a perderse y a reencontrarse
con las rutas entre las espesuras y los sitios, que los antepasados
conocen, adonde hacen sefas y orientan. Acordarse y despertar son
indisociables, asi como el sofar, acontecen, de manera que afloran con
las semillas, con los modos de sembrar, de co-producir, de caminar,
con los rastros latentes en el presente, con la vida que no esta en otra
parte sino con las muchas cosas que regula la chagra.

A través de la “experiencia estética del andar”, Maria José Arbelaez,
habla acerca de como en la cueva de los guacamayos, entre las selvas y
los rios de Araracuara, viven y siembran sus chagras, quienes se llaman,
mujeres de centro; desde sus vivencias, conocimientos tradicionales y
saberes sensibles, ellas afirman que:

-123-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

“La vida estd en la chagra.” (Arbeldez, 2019, p. 28). Ante la
pregunta: “sPor qué es importante trabajar en la chagra?” Las
abuelas respondieron: La chagra es la vida de la mujer indigena.
Es como el vivir de nosotras (...). Uno va a vivir es de la chagra.
(...) La chagra se lo come a uno o uno se enamora de la chagra.
(Arbelaez, 2019, p. 47)

Alsembrar, ala escucha de las abuelas, en el didlogo con las jovenes,
que tampoco estd libre de divergencias, introducen a las ensefianzas
de las tramas de los cuerpos, espiritus, flujos, ciclos, cuidados,
mudanzas que responden a las diversas relaciones entretejidas con
la madre tierra. Estos conocimientos, practicas, rituales, envios y
reenvios no estdn inertes, ni asegurados y no son apenas vestigios de
una “edad de piedra”; su preservacion en la actualidad y el porvenir,
resulta tan urgente, como la de los bosques y pueblos que les dan vida,
multiplicando diversidades. Puesto que, como lo advierte Nazaret,
(como se citd en Arbeldez 2019): “Ahorita, ya todo lo votamos”. “Ya
no hay tierra de madre”. “Ya no se encuentra la tierra” (p. 33).

Asicomo en el piedemonte amazonico, este “bosque humanizado”,
como lo llama el mayor huitoto Emilio Fiagama, da salud, alienta y
sustenta la vida de las comunidades; también entre las montanas
andinas, de acuerdo con las tramas entretejidas en estos parajes, brinda
alimento, medicina y salud, protege los territorios intercomunales,
forjando condiciones para el buen vivir.

Las chagras hacen posible la autonomia de las comunidades, que
no es lo mismo que la autosuficiencia soberbia de quien se supone
desvinculado de las naturalezas y de las relaciones con los entornos
vitales. Asi, entre los territorios andinos de conocimiento ancestral,
es posible escuchar a pueblos como los misak, quienes comprenden:
“la siembra de la autonomia alimentaria para el buen vivir. (ellmarinuk
kutri pishint® 6sik waramik)”. (Montano, 2022, p. 46)

Al dar la mano y trabajar con otras; las chagras mantienen procesos
solidarios. Han sido fruto de la interaccion milenaria de familias y
de varios pueblos con las diversidades con las que participan a cada
territorio. No solo se trata de una actividad supeditada a la labor
productiva. Como prictica ritual:

Tiene intenciones mas alla de las productivas. (...) es un organismo

vivo que,ademads de ser productivo, ejerce una funcion de equilibrio

en los territorios no solo material sino espiritual, ya que en ella
-124-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

se encuentran las plantas de poder con las que se pueden curar
enfermedades y alejar los malos aires. (Carrion, 2018, p. 101)

Desde procesos educativos, a través de las practicas y las
cosmovisiones de los pueblos panamazoénicos, donde los dmbitos
naturales y culturales resultan inseparables, las chagras ofrecen
experiencias relacionales y complejas, no unidimensionales, de
formacion e investigacion empirica; con ellas se fraguan ciencias y artes
propias de los pueblos originarios, con las relaciones que mantienen
a través de las po-eticidades de la vida, distintas modalidades de
sostenibilidad doméstica, social y ecoldgica surgen y se preservan.

De acuerdo con la memoria mitica y a las tradiciones orales,
asi como a los estudios arqueolégicos de los suelos y a las marcas
encontradas de las actividades realizadas por las poblaciones en su
interaccion milenaria con la tierra, las chagras han estado presentes
desde la antigiiedad prehispdnica y han acompafado y articulado
multiples procesos, no solo entre humanos, siendo fuente de desarrollo
ecosocial y biocultural desde hace largo tiempo y en varios ecosistemas
de la panamazonia.

También se han visto afectadas a causa de las vicisitudes de los
procesos historicos, como la deslegitimacion colonial y neocolonial,
el deterioro de la diversidad agricola, el menosprecio de los saberes,
sentires, tecnologias, técnicas, artes de sembrar ensayadas y refinadas a
través de las generaciones. Enlaactualidad existen varias problematicas
afectando a los centros de vida y pensamiento que configuran las
chagras para las poblaciones, que con ellas, no solo subsisten, sino que
se siembran entre alegrias y tristezas. Como la situacion de que: “los
abuelos se estan quedando solos” (Arbeldez, 2019, p. 72). La chagra
al ser un trabajo que se nutre de las fuerzas en comun, poco a poco
se marchita, al dejar a las abuelas y a los abuelos a su suerte y con
ellos abandonar su sabiduria de amor y cuidado, demasiado lejos en un
pasado baldio e irrecuperable.

También la cuestion de la mineria ilegal y de otras actividades
extractivistas del entramado del poder capital y de sus lineas de gestion
y sobreexplotacion de la naturaleza, deterioran los 4mbitos naturales
culturales vinculados con la chagra. Pues ademas, con actividades como
la deforestacion, la contaminacion, la potrerizacion descontrolada, la
agroindustria, los pesticidas, el monocultivo, el saqueo de las semillas,
la siembra y la alimentaciéon colonizada, la penetracion de tales
dindmicas pone en riesgo, fragmenta, devalda las relaciones, pretende

-125-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

negar epistemologias y praxis milenarias, mientras se propagan
enfermedades, se descarta cuerpos y espiritus, cunde el destierro
de los antepasados en el propio territorio, asi como el desinterés y la
desidia de generaciones mas jovenes ante sus tradiciones.

En ese sentido, resulta vital la restitucion, la vuelta a sembrar y
al florecimiento de las diversas maneras de hacerlo, tejidos de gestos,
simbolos, haceres y no haceres, con los que se relacionan las selvas y
sus habitantes para la vida y la sobrevida no solo en tales entornos,
sino en el planeta. Las relaciones de la humanidad:

Con la naturaleza son infinitamente mas importantes que la forma
de su craneo o el color de su piel para explicar su comportamiento
y la historia social que €l traduce. La vida cotidiana de las épocas
pasadas tiene que ser restituida para comprender la actualidad.
(Haudricourt, 2019, p. 80)

En diversos campos y entornos de vida entre la Panamazonia,
cargada de memorias latentes, ain se siembra, se come, se vive,
se suefia, en ritmo con la desmesura de las relaciones, flujos y
reflujos, con las naturalezas recreadas a través de las practicas y los
conocimientos cosechados entre las cotidianidades, por poblaciones
que desde épocas prehispanicas los han venido perfeccionando, y que
hoy, sin querer aseverarlos con una salvacion, pueden abrir nuevas
posibilidades, necesarias frente a la general compulsion de desarrollo
infinito y la aniquilacion colonial de mundos y vidas3!. Lo que atraviesa,
se entrecruza, se negocia, poliniza y desabrocha, pensamientos y
acciones, tiempos y espacios que se multiplican y desbordan a través
de las chagras, en sus diferentes redes y configuraciones vivas y
elasticas, en modos irreductibles a una figura fija, lleva a considerar su
calidad sintiente pensante, propagadora de diversidades y como han
acompanado el trasegar de las comunidades, no apenas humanas, que
sin su generosidad no podrian germinar.

31 Silvia Rivera Cucicanqui, al pensar con las imigenes de Waman Puma de Ayala, y
volviendo a la que dice: “indios /Astrologo poeta que sabe del ruedo del sol y de
laluna y eclipse y de estrellas y cometas, ora domingo y mes y afio y de los quatro
vientos del mundo para sembrar la comida.” Sefiala mas adelante refiriéndose a
las alteridades indigenas: “Desde antiguo, hasta el presente, son las tejedoras y los
poetas astrologos de las comunidades y pueblos, los que nos revelan esta trama
alternativa y subversiva de saberes y de practicas capaces de restaurar el mundo
y devolverlo a su propio cauce”, (Cucicanqui, 2010, p. 33)

-126-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Malokas, abuelas y abuelos del pensamiento y la
palabra

No hay un tinico concepto que alcance a agotar las pregnancias y
diversas experiencias entre los pensamientos y las maneras del buen
vivir que en diferentes lenguas, practicas y dinamicas sociales naturales
culturales se aventuran y expresan a través de la Panamazonia. El
buen vivir no es algo exclusivo de un sujeto, un lugar, ni algo fijo, ni
garantizado. Se experimenta no sin errores, disciplinas, trans inter
e indisciplinas, entre las transversalidades de las alteridades, a la
escucha de las cadencias, silencios, a cada acorde con el que resuenan
los espiritus de las naturalezas indomitas. Acontece entre andanzas y
desandanzas, que guian al trabajo en comun y segin las ensefianzas
y los mandatos de los antepasados, como: en el “volver a la maloka”,
asi como en la posibilidad de mantener la abertura a las relaciones
con diferentes alteridades a través de las chagras, de los procesos
sociales y del trabajo colectivo, donde surgen los conocimientos, se
dan las interacciones con los suefos, las naturalezas, los espiritus y las
diversidades que se entretejen.

Segun afirma el mayor huitoto Emilio Fiagama, 1a maloka constituye
“la casa del pensamiento.”

Alli se encuentran diversas poblaciones, no es un espacio que
tenga puertas cerradas; se entreabre a la conversacion multinatural e
intercultural. En el centro de la maloka, en el mambeadero, es posible,
segiin comparte su palabra quien cuida de ella, “compaginar con todos
los seres de la tierra”; a través del mambe y el ambil.

Conocimiento prictico milenario venido de plantas sabias,
poderosas y medicinales que ensenan a las poblaciones, a las escuchas,
con el deambular, de almas y palabreos, permiten conversar, en el
respeto y el cuidado con las diversas naturalezas. En esta morada
construida con cuanto brindan los bosques, se inscriben las multiples
hebras del pensamiento y las escrituras vitales de las comunidades,
que conviven y sustentan las relaciones con las huellas ancestrales, las
memorias, los mitos, las personas, los suefios, las diversas realidades,
cada intensidad de la vida entretejida con la floresta y sus habitantes.
Diferentes espacialidades y temporalidades confluyen de acuerdo
a distintos ambitos e interacciones. En medio de los pilares se halla
el mambeadero, sitio ceremonial, de relacion con cuanto coexiste;
alrededor la vivienda, donde entre las hamacas, el fogon y demads

-127-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

ambitos del hogar interacttian las familias. No solo se habita en; pues
con la maloka antes se nace, a cada dia y ocaso, se vive, pasa, baila,
piensa, suefia la vida viviendo en conversa con multiplicidades de
infinitas habitaciones entreabiertas a lo desconocido.

Entre los testimonios de algunas mayoras y mayores de diversos
pueblos como uitotos, inganos, kametsa, nasas, entre otros, se escuchan
multiples resonancias que consideran la maloka como morada comunal:
la casa de todos, de puertas abiertas. Canasto de vida en comun. Lugar
donde se conversa y se baila para sanar. O sin frio permanente.

No en vano hay quienes la consideran una madre, pues con ella se
mantienen las sociabilidades entre las florestas. “Plantada en medio
de la selva, la maloca es la imagen del cosmos (...) “selva tejida” (...)
muy eficiente y no contaminante” (Urbina, 2022, p. 48). Promueve la
convivencia eny con la tierra y con todas las relaciones vitales asociadas,
asi en el volver a la maloca consiste el buen vivir; ya que en sus encajes,
plieguesy despliegues, deja sentir las energias delas naturalezas, y muestra
que cuanto nace, crece y transforma, no seria sin la coexistencia con la
maloka grande, el cosmos. Con ella se recibe los dones de las palabras
del trabajo, las palabras de la comida, las palabras del ambil o tabaco y
del mambe o coca, las de otras plantas, de las frutas y las palabras de los
animales, la existencia en comun sopla las palabras que llevan y traen.

Las malokas ensenan, el palabrear de las palabras, a escuchar las voces
de mayoras y mayores, a conversar con todo lo que comparece al convivir
con la selva; con y a través de ellas se negocia, se fortalecen los vinculos y
se armoniza con las naturalezas, al acoger, siendo acogidas, entre quienes
moran y pasan, familiares y extrafos, entre lo inconcluso de los confines.

La cohabitaciéon entre la siembra, los lenguajes y las lenguas, los
suefios y los mitos, las imagenes, las palabras, los rezos, los cantos y los
soplos, las resistencias y las politicas, anima y excede dimensiones que
no son aparte unas de otras, ni resultan una propiedad exclusiva, de
una etnia, ni de una especie, ni de un sujeto en si clausurado; sino que
florecen, se injertan y son fruto de las relaciones, de los encuentros
y de los desencuentros, de posibles e imposibles negociaciones y
devenires con y entre las selvas.

Si bien las selvas resisten, esto no aminora las fragilidades, lo que
somos. No solo 1a selva es vulnerable, como emboscados y participes
con ella también estamos expuestos a las vulnerabilidades. Es decir,
si contintia el accionar destructivo, en lugar de sentir y apreciar
realmente su aliento de vida; si este se ahoga al promover solo formas
de sobreexplotarla y sacar para si un “buen agosto”, segun el dicho

-128-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

bursatil financiero; cada vez serd mas dificil atemperar las dindmicas
ya afectadas entre los diferentes ecosistemas; y con ello, peligran las
diversidades de vidas, sin las que no viviriamos. Pues acontece como
en una inmensa canasta viva, sin bordes del todo definidos, costurada
por las relaciones y dinamicas, las moradas, los desplazamientos, los
alientos, las resonancias, los ritmos, a cada ocasion y escansion, hilacha
de tierra, agua, aire y fuego, que se esparce y manifiesta en timbres
diversos, himedos y ardientes, en el encaje y el desencaje de armonias
y disonancias, entre la gran orquesta de la tierra floresta, la gran maloka.

El arquitecto Juhani Pallasmaa, al reflexionar acerca de las
relaciones entre arquitecturas y memorias. Muestra que, desde las
antigliedades, las construcciones permiten estructurar diversos modos
de comprension del mundo y resultan formas de “externalizacion
de la memoria humana” (Pallasmaa, 2018, p. 14). De tal manera,
con ellas laten, se escuchan, se preservan y conviven las narrativas,
las cosmovisiones, los vinculos con las naturalezas, las culturas, los
conocimientos, las técnicas y las tradiciones.

De acuerdo a la voz de la maloquera Mercedes Paki: “por mas que
se vaya y quede ventiado, siempre huelen las esencias de la casa.”

Las esencias, los aromas, las memorias, las experiencias, las
emociones, las corporalidades y espiritualidades entre otros pasajes
y rastros de rastros impregnan, por mas que sean ignorados o aunque
no siempre se tenga consciencia de ello. A través de las esencias de
las arquitecturas, que construyen, relacionan, dan consistencia y
conmueven pensamientos y vidas, sefiala Juhani Pallasmaa (2018):

Las experiencias mas conmovedoras en arquitectura nacen de
memorias y significados bioculturales secretos y preconscientes,
mas que de una estética estrictamente visual. Esas cualidades
podrian ser calificadas de esencias de la arquitectura. (p. 9)

Al prestar atencion, con cuanto presta atencion, en el techo, los
pilares y otros dmbitos de relaciones césmicas, corporeas, teltricas,
mitologicas, politicas, poéticas, entre otras que se entrelazan a través de
las temporalidades y las espacialidades entrecruzadas con las malokas,
se podria recordar lo que afirma Gaston Bachelard (1965), al respecto
de la casa, considerada como: “un instrumento para afrontar el cosmos”
(p. 78). Pero con las malokas, mejor valdria escuchar al maloquero, que
a su vez comparte sus palabras cuando dice que con ellas se trata de
“compaginar” con los cuerpos espiritus, la tierra y el cosmos.

-129-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Con las malokas testimonian y viven presentes, abuelas y abuelos,
entre visitaciones inmemoriales, las mismas malokas son abuelos y
abuelas vivas, quienes cuidan, aprecian y mantienen relaciones colectivas
vitales, y que rebosan agradecidas cuando al mismo tiempo son estimadas,
con aprecio y amor, se arreglan y cuidan, se baila con ellas, en ritmo con
los multiples ritmos, memorias, olvidos, naturalezas y entornos vitales,
al entrar y salir, al caminar con ellas, con respeto a las relaciones que las
atraviesan, a quienes habitan, siendo habitados, a las tristezas a las alegrias,
a la danza de la vida intensa con la que vibran, soplan y curan.

El bailador Israel Galvan afirma en el texto “La danza habitante”,
que se encuentra en las reflexiones de Lucas Ariza Parrado. El temple
de laarquitectura, acerca de la danzay la arquitectura desde el flamenco
(2018):

Las creaciones arquitectonicas forman parte de todas las vivencias
y de todos los fenomenos naturales que se hacen presentes en
su tiempo y espacio: felicidad, huracanes, amores, incendios,
desamores, plagas, mudanzas, terremotos, tristeza, humedades,
incertidumbres, sequias, coincidencias, malezas. No hay habitacion
sin movimiento, asi como no hay movimiento sin infinidad de
conexiones corporales, espaciales, temporales, materiales e
inmateriales. La arquitectura también “encarna” movimientos,
puede resistir a los terremotos asi como nuestro cuerpo puede
resistir a los zapateados, aunque mas que resistir se vincula a
ellos. Vibraciones que van y vienen para sacudir nuestro cuerpo
y nuestra habitacion hacia la danza que no colapsa, aunque se
derrumbe, pues nos reconstruimos a diario en las redes de sus
ritmos. (Ariza, 2018, p. 17)

A su vez, piensa Ariel Cuispe, comunero que compartié algunas
palabras, en el curso de un baile de frutas, con las comunidades
amazonicas: “Aqui estamos al bailar respetando la tierra que nos da la
vida, habita con las gentes que venimos de todas partes, de aqui y all4,
estd noche y cuando sea dia la abuela maloka viene a bailar y bailando
con ella, sana dafnos, pesares y nos hace mas amables.”

Asi, se reafirman relaciones de amistad, de reciprocidad y
de coexistencia, tanto como se expone a peligros, intenciones y
alteraciones inciertas. De tal modo u otros, sin que nada esté de
antemano asegurado, con el insalvable quizas, en el brotar continuo de
ensefanzas y desaprendizajes indecidibles se va decidiendo, danzando,

-130-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

caminando al prender de matas de intuiciones entendimientos lugares
tiempos otros, atravesando con los palpitos vibrantes de las selvas.

Entre las redes de ritmos, compartidos, templados y encarnados
con y a través de las malokas en movimiento, con el sol y la luna, las
fases, las estaciones, los animales, las plantas, las piedras, los espiritus,
duenos de los lugares, viajantes con los tiempos espacios, en los
trances de la noche, al amanecer con el sonar despertar; se efectian
encuentros comunitarios y extracomunitarios, rituales, gestos y bailes,
como el de las frutas, el baile del mufieco®?, entre otras sacudidas;
en trabajos colectivos, resistencias creativas y planes de vida, en
atencion a las palabras errantes y a las escuchas venidas a cada suefio
cuerpo maloka que resuena, las comunidades en las florestas, entre el
piedemonte amazonico, las montanas, los valles y en otros dmbitos de
la panamazonia, a través de la locomocion diversa de sones, compases,
coreografias, saltos, pisadas y vacilaciones, se crean y recrean, bailan,
cultivan, recogen, intercambian, en donacion con la vida, el corazon
y el pensamiento en relacidon, acttian e interactian, sin resignacion
ante las dificultades, procurando armonizar con las vibraciones de
las corporalidades, las espiritualidades, los territorios comunales,
los ciclos, los calendarios, las actividades, los ejercicios, las idas, las
vueltas, las revueltas, los ensayos, respetuosos y aventurados con todo
aquello que descubre, ensefia y cubre la gran maloka, la tierra selva, a
través del mas minimo zumbido.

Referencias

Arbeldez, M. (2019). El saber sensible de las mujeres indigenas Gente de
centro recorriendo sus chagras en Araracuara Caquetd. Editorial
Universidad Francisco José de Caldas.

Ariza, L. (2018). El temple de la arquitectura. Reflexiones sobre
danza y arquitectura desde el flamenco. [Tesis de maestria,

32 En Invitacién al baile del mufieco. Mdscara, pensamiento y territorio en el
Amazonas. Juan Duchesne Winter, escribe al respecto de los bailes, que se trata
de “acontecimientos complejos” (Duchesne, 2017, p. 19), puesto que involucran
varias acciones inherentes a los mitos, actividades y relaciones dindmicas con los
territorios, de preparacion, caceria, pesca, rituales de armonizacién, fabricacion
de instrumentos musicales, mascaras, envios, invitaciones, visitaciones no solo de
y a humanos; entre redes de relaciones diferenciales no hay unidireccionalidad,
ni solamente una perspectiva y un sujeto de conocimiento.

-131-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Universidad de los Andes]. DGP Editores S. A. S. https://api.
pageplace.de/preview/DT0400.9789587745627_A37818824/
preview-9789587745627_A37818824.pdf

Bachelard, G. (1965). La poética del espacio. Fondo de cultura
econdmica.

Carrion, C. (2018). Autonomia indigena. El pueblo indigena de los
Pastos en la frontera Colombia — Ecuador. Universidad Piloto de
Colombia.

Duchesne Winter, J. (2017). Invitacién al baile del mufeco. Mdscara,
pensamiento y territorio en el Amazonas. Ediciones Aurora.
Haudricourt, A. (2019). El cultivo de los gestos. Entre plantas, animales

y humanos. Cactus.

Kohn, E. (2021). Cémo piensan los bosques. Ediciones Abya-Yala.

Kopenawa, D.y Albert, B. (2015). A queda do céu. Trad. Beatriz Perrone-
Moisés; prefacio de Eduardo Viveiros de Castro. Companhia das
letras.

Krenak, A. (2019). Ideas para postergar el fin del mundo. Colectivo
Siesta.

Limulja, H. (2019). O desejo dos outros: uma etnografia dos sonhos
yanomami (Pya U - toototopi) /, Florianopolis: Universidade
federal de Santa Catarina.

Mamian, D. (2004). Los pastos en la danza del espacio, el tiempo y el
poder. Ediciones Unarifo.

Pefia-Guzman, D. (2023). Cuando los animales suefian. El mundo oculto
de la consciencia animal. Errata naturae.

Serrano, F. (2019). La minga indigena. Hacia una revolucion sin lideres.
Imprenta comunera.

Shiratori, K. (2022). Tempo e evento na onirocritica amerindia: um
balanco bibliografico. Revista de Antropologia, 65(3). 1 -22.
https://www.jstor.org/stable /48708049

Urbina, F. (2022). Boca de maguaré: una historiamuinane. Editorial
Monigote.

Vidalou, J. (2020). Ser bosques. Emboscarse, habitar y resistir en los
territorios en lucha. Errata naturae editores.

Zibechi R. (2022). Mundos otros y pueblos en movimiento. Ediciones
desde abajo.

-132-



TERCERA PARTE

Sacralidad y Religiosidad en
el Valle de Atriz

Dumer Mamian Guzman

INTRODUCCION

Si bien el agua es objeto de reflexion por
expertos en diferentes disciplinas; sin
embargo, “la mitologia y la ritologia son los
aspectos mads alejados teOricamente de los
problemas inmediatos del agua”. (Gonzélez y
Malpica, 1995, p. 9)

De la singular sincronia de los seres y sus diferentes memorias,
llAmese humanos, naturales y espirituales, se conforma el lugar de vida
colectivo: el territorio. Desde la perspectiva mas humana, es donde se
configura un sujeto cultural, es decir, unas formas de ser, de sentir y de
fluir colectivamente. De modo que, del fondo de los territorios surgen
los pueblos, con sus rasgos, sus palabras, sus sistemas de creencia y
conocimiento, y su conciencia.

-133-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Mapa general de Colombia. @ Departamento de Narifio. O Ciudad de Pasto

El contexto Valle de Atriz-volcan Galeras, en el sur de Colombia,
es un escenario territorial que fluye secularmente con la presencia
y cruce biocultural de energias naturales, espirituales y humanas.
Dos de los actores transversales y trascendentales en este concierto
energético son el agua y el fuego. Del agua y con el agua en sus diversas
manifestaciones (nubes, rios, quebradas y lagunas), ligadas al volcan
surgen las expresiones mitico-religiosas, sus ceremonias, simbologias,
sentidos y practicas, que fundan y funden la vida material, espiritual,
cotidiana y comunitaria.

Sin embargo, en este territorio, la presencia de procesos de
colonizacion, también secular, desde épocas antiguas y nuevas, con
sus correspondientes mentalidades y modelos de vida han generado
tensiones y conflictos sociales y culturales, sobre todo con estos modos
de ser, sentir y vivir de los pobladores de antigua data. Tensiones que
se reflejan en las formas de re-ligazon sacra con el agua y el fuego,
con sus creencias, sabidurias, ceremonias y simbologias. Sobre todo,
entre constitutivos de la religiosidad de origen precolombino y los
de corte colonial, hispanicos y republicanos. Los primeros, ligados
a una mitologia, ritologia y simbologia que aluden a las deidades
andinas del agua y de los cerros y volcanes. Los segundos, atados a la
tradicion cristiana impuesta por la evangelizacion y el Estado. En los
ultimos tiempos, las mentalidades religiosas impuestas por las sectas
evangélicas.

-134-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Si bien, el Estado colombiano tiene establecida la libertad de cultos,
a los primeros todavia se los considera cultos paganos, por lo cual, se
niegan y persiguen, obligando a actuar de forma encubierta en la periferia
rural y barrial. Empero, desde lo raizal y en la tension, parece se han
establecido estrategias de recreacion, coexistencia y reciprocidad.

Es innegable que las comunidades indigenas pobladoras del Valle
de Atriz, por su cercania al centro de poder politico, social y religioso
de la ciudad de San Juan de Pasto, han sido, a lo largo del proceso
de colonizacion hispanica y nacional, muy sensibles a los cambios. Se
afirma sin reserva que son altamente cristianos. Empero, mantienen
fluidas sus memorias, sus conocimientos y sus practicas vinculadas a
su tradicion colectiva originaria. Subrepticiamente es perceptible la
practica cotidiana de conjugar los elementos cristianos dentro de su
matriz vernacula. Como lo expresa Victoria Castro (2009), “procesan
la construcciéon de su propia religion con elementos de la cristiandad.
En otros términos, mantienen cultos idolatricos latentes bajo la capa
de la cristiandad” (p. 15).

Ademais, el impacto de la colonizacién sobre estas agrupaciones
vernaculas hasidosingular; condicionado, sobre todo, porlaespecificidad
del autocentramiento comunal que las caracteriza, y por la especificidad
del procesamiento en las relaciones de imposicion, yuxtaposicion,
hibridacion, integracion o resignificacion. Segun Mamian (1997):

Aun existen desacuerdos acerca del impacto colonial y republicano
sobre la organizacion social de las comunidades andinas. Y
las generalizaciones en las respuestas son dificiles, aunque
innecesarias, por la inmensa variedad de situaciones locales y
regionales y el impacto diferencial de la conquista, de los sistemas
coloniales y republicanos; condicionados por las singularidades
prehispanicas, modos y procesos variados de imposicion,
yuxtaposicion, hibridacién o asimilacion que se dieron en las
relaciones concretas. (p. 306)

Hay un acuerdo generalizado en considerar poco sustentable
la homogeneidad y globalizacién en los cambios generados por el
coloniaje religioso, que implica la diversidad y complejidad de las
expresiones religiosas en las poblaciones andinas.

Pedro Borges (1960), al estudiar la religiosidad en los Andes
meridionales, considera haberse dado una aceptacién externa del
cristianismo. Al retomar a Mariategui (1928), sefiala que:

-135-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Los misioneros no impusieron el Evangelio: impusieron el culto,
la liturgia, adecuandolos sagazmente a las costumbres indigenas.
El paganismo aborigen subsistia bajo el culto catélico. Piensa que
esta es “la forma mas clara de lo que llama yuxtaposicionismo
religioso. Una compaginacion de dos cosas consideradas opuestas
por el cristianismo, pero que los indios no las veian asi” (Como se
cit6 en Castro, 2009, p. 82).

En fin, el indigena “sin dejar de ser cristiano necesita al mismo
tiempo seguir ofrendando a sus deidades; de otro modo, la existencia
en este mundo no es posible” (Castro, 2009, p. 83). Y, al sintetizar los
planteamientos de Borges, Castro (1960), afirma:

La conclusion de este estudioso es que la religion “yuxtapuesta”
es el fruto de dos fuerzas simultdneas que operaban sobre los
indios. Por una parte, su adhesion sincera al cristianismo y el
trabajo, mayor o menor, que realizaron los misioneros para
mantenerlos en la fe catolica; 1a segunda fuerza corresponderia a
aquellos factores que tendian a desvincularlos de la nueva religion
cristiana para sumergirlos de nuevo en la idolatria: el atavismo
religioso, la naturaleza del cristianismo, los recuerdos mudos pero
insoslayables y permanentes de la idolatria, la falta necesaria de
solidez en la conversion y, por fin, la labor de los especialistas
indios religiosos, que no hicieron mas que explotar a su favor
estas dificultades. (p. 83)

No obstante, este concepto de religion yuxtapuesta, o el mas
socorrido de hibridacién, parece no ser suficiente para dar cuenta de
la diversidad y complejidad de los procesos religiosos andinos. Por
ejemplo, es compleja la ensefianza de la religion cristiana, cargada
de mentalidades, nociones y conceptualizaciones desconocidas,
realizada por agentes no indigenas con el uso de lenguas autoctonas.
A su vez, Castro (2009), se pregunta: “;coOmo traducir en esencia
conceptos que para los indios eran inexistentes o que se categorizaban
bajo un patréon de pensamiento mucho mas dicotémico?” (p. 303).
Pregunta pendiente, asi los jesuitas hubieran creado metodologias
que tienen en cuenta las lenguas indigenas, y los agustinos hubieran
homologado elementos de la naturaleza, considerados sagrados para
los indigenas, con elementos de la cristiandad (Castro, 2009, p. 304).
Segun Javier Flores (1993), otro estudioso de las religiones andinas,

-136-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

los agentes externos interesados en comprender estas otras culturas,
“no solamente eran extrafos a la cultura acerca de la cual escribian,
sino que ademas en muchos casos —casi con seguridad la mayoria—
se trataba de ‘hombres comprometidos con su destruccion” (p. 505).
O la diferencia de interpretacion de quienes veian en la idolatria el
accionar del demonio, respecto de quienes la interpretaban como un
“fracaso cultural”. En el caso mexicano, expresa Carlos Castaneda
(2001):

Sahagiin comprendia profundamente la religién india, incluso si
la concebia como una monstruosa artimana del demonio, porque
la contemplaba desde la perspectiva del cristianismo. Para los
misioneros las creencias y practicas religiosas de los indios eran
algo perfectamente serio, endemoniadamente serio; para los
antropo6logos son aberraciones, errores, productos culturales que
hay que clasificar y catalogar en ese museo de curiosidades y
monstruosidades que se llama etnografia. (p. 22)

Sin embargo, resulta también sustentable que, en la estructura de
los diversos conjuntos culturales, en sus cosmogonias y mitologias,
son comunes los acontecimientos épicos, los hitos historicos
trascendentales y sus actores sobrenaturales. Al respecto, dice Ranulfo
Cavero (2019):

Estos mitos sobre la participacién de seres sobrenaturales —
dioses, diosas, semidioses, santos, santas, virgenes, nifios y
algunos héroes— en acontecimientos épicos para decidir el curso
de la historia, son mas comunes de lo que imaginamos; parecen
ser transculturales y rebasan los marcos de s6lo algunas culturas.
Asi, las mitologias griegas, escandinava, romana, judeocristiana
y andina comparten elementos magicos y fantdsticos en la
hora decisiva de las batallas. Pareciera que los hombres, en
momentos de especial dificultad, acuden a la ayuda de fuerzas
sobrenaturales, a modo de ganarse confianza y atribuirle el
eventual triunfo. (p. 65)

De modo concomitante, enlosacontecimientos épicos genésicos, en
sus mitos, rituales, iconografias, etc., actuados por seres sobrenaturales,
como héroes civilizatorios, el agua y los cerros son el fundamento de la
vida y de la creacion.

-137-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

En este escenario religioso arquetipico en los Andes, se redefinen,
se arraigan, se mixturan, se sincretizan o se yuxtaponen los seres y los
discursos cristianos en relacion con los nativos. Para Cavero (2019),
cuando trata el tema de las Virgenes y los nifios en los Andes:

Se trata de un proceso de sincretismo entre la religion andina y la
catdlica y, por consiguiente, de una transformacién religiosa, que
produce en la religion campesina dos tipos de reinterpretaciones:
las virgenes y los nifios toman un significado indigena, y a su
connotacion original se le afiaden nuevas significaciones. Segin
Marzal (1988), en la religion campesina hay un tercer tipo
de reinterpretacion: se conserva el rito indigena y se le da un
significado cristiano. (p. 66)

Este texto expone una parte de los resultados del proyecto de
investigacion “El agua: un acontecimiento cultural en el valle de Atriz”,
ejecutado por el grupo de investigacion del Instituto Andino de Artes
Populares, de la Universidad de Narifio. Fue aprobado y apoyado por
la Vicerrectoria de Investigacion e Interaccion Social (VIIS), dentro de
las convocatorias de investigacion docente.

El objetivo general del proyecto buscé explorar las diversas y
complejas practicas socioculturales que en torno al agua se han
presentado en un contexto conflictivo, en el que las formas comunales
bioculturales dejan su huella. Especificamente, se exploraron aspectos
relacionados con las estéticas del agua, el agua entre discordias y
discursos, la mitologia y religiosidad del agua, los conflictos por el agua
en la historia local y los derechos del agua en la legislacién colombiana.

Los objetivos especificos pretendian, ademas de los logros finales,
constituirse en vetas desde donde abordar y ahondar en esos sentidos
comunales para, solidariamente, desentrafar o abrir los mejores senderos
que mantengan o nos conduzcan a un superior vivir con el agua.

Esunainvestigacionsolidariaenla que se conjugaron sensibilidades,
pensamientos, ideales y esfuerzos de académicos y pobladores locales,
motivada por los conflictos territoriales, ambientales y de bienes
comunes que se suscitan en el entorno sociocultural del Valle de Atriz,
municipio de Pasto, en el suroccidente colombiano, y en los que el
agua es eje y un actor fundamental. Cada dia, el conflicto por el agua
es uno de los mas criticos.

En general, el proyecto implico la exploracion y reflexion
interdisciplinaria, transdisciplinaria e intercultural de los

-138-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

conocimientos, practicas, imaginarios, discursos y memorias que
sobre el agua perviven entre las comunidades de los entornos de la
ciudad de Pasto: el Valle de Atriz. Indagd, también, sobre los modos
y formas de produccion de estos. De cOmo este proceso crea y recrea
una relacion mancomunada y solidaria entre el quehacer académico
y las configuraciones sociales, en particular el papel del quehacer
académico frente a los desafios derivados de las probleméticas del agua
y el ambiente en la coyuntura social, politica, historica y ecologica de
nuestro tiempo. Con el fin de aportar en la reconstituciéon de derechos
y larecreacion de actitudes vitales respecto a una relacion e interaccion
armonica con el territorio (Instituto Andino de Artes Populares, 2018).

Se privilegi6 una aproximacion etnografica y metodologias
participativas, con talleres de memoria, lineas de tiempo, mapas
parlantes y recorridos territoriales, con exploracion de escenarios
especiales, donde el agua tiene un papel relevante en la vida cotidiana
y ritual de estas comunidades. Esto permiti6 develar los diversos
conocimientos, imaginarios, memorias y representaciones sociales
sobre el agua, las relaciones ancestrales con el territorio y con la
comunidad que, si bien denotan debilitamiento, ameritan reactivarse
desde una cosmovision ampliada y profunda.

Con el fin de garantizar un proceso investigativo en el que
prevalece la perspectiva y necesidad comunal, se diseharon diversos
talleres, correspondientes con los distintos objetivos especificos para
trabajarse con las comunidades locales, de acuerdo con sus variadas
expresiones de edad, género y ocupacion, y con ellos trazar espacios
creativos, sobre todo ladicos, que ayuden a evolucionar, a desenvolver,
a desenrollar, a fecundar la semilla de la propia memoria (Instituto
Andino de Artes Populares, 2018).

Antes de desarrollar los talleres con las comunidades, cada grupo
disen6 y desarroll6 su taller, primero, con todos los integrantes de los
cinco grupos vy, luego, con los lideres de las distintas comunidades,
con la idea de poner a prueba el disefio, de encontrar el aporte de
los demdas y de mejorar la herramienta metodologica que por grupo
se propuso crear. Este paso se destaca porque muestra una forma
practica, dinamica y creativa a la hora de asumir los retos implicitos
a la investigacion y, también, la indispensable autocritica para superar
dificultades, para generar una necesaria evolucion y para no perder la
perspectiva.

En el tema acerca de la sacralidad y religiosidad en torno del agua,
tema del texto en ciernes, se priorizo la participacion femenina al

-139-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

considerar que, si bien las diversas manifestaciones culturales son
patrimonio de todos los integrantes de un grupo o comunidad, sin
embargo, en las tradiciones culturales incididas y debilitadas por el
coloniaje 1a mujer ha estado, de alguna forma, menos expuesta y, sobre
todo, ha logrado subrepticiamente mantener y recrear la autenticidad
cultural en la vida cotidiana. Ademas, porque su particular sensibilidad
y su conexion bioldgica con la procreaciéon, es un estado fértil que
la disponen de otra manera para emprender la profundidad de una
busqueda rasante con lo ambiguo, lo sutil, lo que no se puede ver, ni
tocar, ni pesar, pero que esta alli. Asi mismo, como se trata a lo largo
del documento, sagradamente el agua es fundacionalmente femenina,
generalmente opuesta y complementaria con el fuego. Aunque en la
dialéctica andina existe el agua masculina: cariacu o cariyacu.

El Contexto Acuifero del Valle de Atriz

En el suroccidente colombiano, de tiempo atrds, la recuperacion
y/o defensa del territorio es un ideario que, cada vez mas, marca con
fuerzalos procesos organizativos y de lucha de las comunidades locales
y regionales. Este hecho se ha fortalecido por la fuerza del movimiento
indigena, que reivindica y defiende las tierras comunales. Ideario que se
acrecienta en diferentes ambitos socioculturales, conforme el modelo
capitalista neoliberal invade y destruye los lugares de vida colectiva a
través del extractivismo minero, la apropiacion de bienes comunes,
el incremento de la infraestructura de gran impacto y la expansion
urbana.

En tanto se ahonda en el concepto de territorio como un constructo
biocultural, mas alld de las fronteras politico-administrativas e incluso
de propiedad colectiva, aparecen actores territoriales trascendentales
como el agua. Es fundamental en esta region del suroccidente
colombiano, pues en ella es paradigmatica la llamada estrella fluvial,
dadora de vida a Colombia y al mundo tropical desde el acuifero
denominado Macizo Colombiano. Esta estrella fluvial laforman diversas
expresiones hidricas de lagunas, rios y nubes, etc., cuyas evidencias
mayores las representan los rios Magdalena, Cauca, Caquetd, Putumayo
y Patia, rios que, al recorrer las distintas direcciones cardinales surten
y recogen las aguas del Atlantico, el Pacifico y el Amazonas.

Como configuracion geofisica, el Macizo Colombiano es el
producto de la union/disyuncion de las tres cordilleras: central,
occidental y oriental; que forman los Nudos Guaca o de Los Pastos y

-140-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

de Almaguer. Visto mas ampliamente, como configuraciéon césmica,
responde a la formacion relacional compleja, singular y biocultural de
las fuerzas o energias del oriente selvitico y ocednico, amazénico y
el occidente de la selva y el Océano Pacifico, asi como de las fuerzas
y energias del cielo y del subsuelo, propias de los Andes de paramo.
Es una estructuracion biocultural que con el aporte del pensamiento
del movimiento social en el suroccidente colombiano se ha dado por
denominar la Panamazonia o region Panamazdnica.

Forma parte del macizo y de la estrella fluvial colombiana una serie
de valles interandinos, entre los que sobresalen el Valle de Las Papas,
el Valle del Patia, el Valle de Atriz y el Valle de Sibundoy.

El valle de Atriz se ancla entre el volcan Galeras y el lago Guamués,
un lugar icénico de la configuracion territorial guaca, panamazonica,
donde, en particular, fluyen y confluyen las energias acuiferas de todos
los horizontes cardinales. Es un emporio acuifero singular.

Ademas, en el valle de Atriz (como en el conjunto de la
Panamazonia) confluyen diversas expresiones socioculturales de
ascendencia amerindia, hispdnica y mestiza. El centro urbano es la
ciudad de Pasto, con una poblacion aproximada actual de 500.000
habitantes. La fundaron los conquistadores espafoles sobre territorios
ancestrales, en el siglo XVI. Desde sus comienzos, se encuentra rodeada
por una veintena de comunidades rurales y semiurbanas de antigua
raigambre, principalmente de los denominados Pastos y Quillasingas,
que suman alrededor de 40 mil personas. Por consiguiente, la historia
del Valle de Atriz es el fluir de un entramado sociocultural surgido
de las ineludibles relaciones entre lo foraneo y lo indigena, origen y
provocacion de profundas contradicciones, pero, a la vez, interesantes
amalgamas vitales.

Por su tradicion aborigen, las comunidades rurales y semiurbanas
recrean practicas culturales ancestrales en cuanto a la organizacion
social-territorial, a sistemas de produccién agraria con sus
calendarios agrarios y festivos, a practicas curativas y educativas,
a narrativas cosmovisivas, entre otras. Sobresalen principios éticos
comunitarios, como la reciprocidad y la hospitalidad, fundamentos
de la vida y los derechos comunitarios, pero los atraviesan “el legado
colonial y republicano de la religion catoélica, la propiedad privada, el
urbanismo y las tecnologias invasivas y mediaticas contemporaneas”
(Ceballos, 2012). Que desvalorizan y deterioran la vida comunitaria
tradicional.

-141-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

El Dia del Agua

Para occidente, el mundo estd poblado de objetos que
definen su entorno y su contorno. Para el indigena no
le interesan los objetos sino lo que significan y hacen.
Es un mundo de acontecimientos y no de cosas.
Rodolfo Kusch

Los acontecimientos mas grandes no son nuestras
horas mas estruendosas, sino las mas silenciosas.
Federico Nietzsche

Hasta hace poco, en la ciudad de Pasto, el agua corria abierta vy,
afo tras afo, el 28 de diciembre, se le celebraba el “dia del agua”. La
gente se divertia con un lavado colectivo, para bafiar el tiempo viejo y
recibir lo nuevo. Los arroyos, las quebradas, las pilas y hasta los grifos
que surtian la ciudad se ofrendaban y homenajeaban en este delirio
comunitario. Pero vinieron otros tiempos: los arroyos y quebradas
se cubrieron con desechos y cemento. El agua se entub6 y privatizo,
como bien publico o particular; en consecuencia, escase6 y el festival
del agua se prohibio. El derroche de vida cultural acuifera se califico de
despilfarro. Y, parad6jicamente, al dia del agua lo ha reemplazado una
actividad cultural denominada “Arco iris en el asfalto”, que pretende
irisar de colorido, fugazmente, el destructor del libre fluir y existir del
agua: el gris asfalto (Fotografia 1).

Fotografia 1
Arco Iris en el asfalto

Eid - & L

Fuente: Fundacién Via Libre Arco Iris en el asfalto. Pasto (2022). Fotografia. Pdgina
10.com. (Periddico digital).

-142-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Sin embargo, es un acontecimiento contradictorio, pues, por una
parte, es un ejemplo paradigmatico respecto a como se desconocen, se
descuidan o se destruyen los bienes y acontecimientos verdaderamente
culturales del agua; si se quiere, las verdaderas relaciones de la sociedad,
de la comunidad, con el agua. O cémo el agua, vista desde un sistema
degradador de la vida, se degrada culturalmente; una degradacion,
ornada de forma funesta, al pretender reemplazar un acto cultural
tradicional con otro aparentemente mads civilizado: pintar, cantar y
bailar en el asfalto, con el argumento, irénico, de que es “con el fin
de generar conciencia sobre el cuidado de los recursos hidricos en
el mundo”; “para cuidar y darle un uso responsable al agua; ademas,
que se enfoquen en divulgar los distintos esfuerzos que se adelantan
para salvaguardar los mares y rios de nuestro pais” (Blue Radio, 26 de
diciembre de 2018).

Entonces, ya no se trata de banar el tiempo, festejar la vida o
agradecer por este don de la vida; se trata de llevar a que los ignorantes
entendieran, seglin la vision mercantil, utilitarista y materialista, que
es un recurso natural que se agota.

Empero, paraddjicamente, el arco iris es una de las formas fisicas y
culturales mas emblematicas de ser y expresarse el agua. Fisicamente,
como se sabe, es un fendmeno meteorolégico y Optico que se produce
cuando los rayos del sol atraviesan gotitas de agua contenidas en la
atmosfera (Real Academia Espafiola. Diccionario de la lengua espafiola).
Enlo cultural, ha estado y sigue estando presente en los relatos genésicos
de las diversas mitologias, como simbolo de alianza, uniéon y paz, después
de la tormenta. Entre los pobladores del Valle de Atriz y otros contornos
regionales, el arco iris es uno de los fen6menos natural-espirituales mas
presentes, entendido como un espiritu habitante de lugares acuaticos,
como chuquias, aljibes, quebradas, rios, arroyos, entre otros. Aparece
con las formas de arco o circulo u otras formas difusas; su caracteristica
mads visual la constituyen los diversos colores. La sabiduria comunal
distingue tres arcos, que los denominan cueches, diferenciados por sus
colores: negro, blanco e iris (varios colores), cada uno con cualidades o
poderes generadores de determinados efectos, en general reconocidos
como negativos para quien interfiere en su habitat. Es comtn engranarse,
embarazarse las mujeres o morir con fuertes trastornos. El arco iris
aparece al intermedio de los otros; surge al desvanecerse los colores
opuestos y, desde él, en su irisar, se recondensan diferenciados.

Enlaconstruccion cultural moderna, los sujetos hacen eco de diversas
percepciones sobre el agua: ser sagrado, para los de mayor tradicion;

-143-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

derecho humano o recurso vital, para otros; servicio publico de alto
valor econdmico, para los mas modernos. Predomina la que proviene
del modelo econémico y social vigente. En fin, al agua la atraviesan
diferentes percepciones y lenguajes. Al respecto, dice Pifieyro (2006):

Para algunos, es un objeto sagrado... Para otros, el agua es un recurso
destinado a satisfacer, especialmente, las demandas vitales del ser
humano. Esta concepcion destaca la posesion y el manejo del agua
como un elemento del medio a domesticar. Para otros, el agua es un
bien o un servicio que hay que administrar con eficiencia y cuyo
acceso y uso tienen un valor econémico. Esta concepcion es propia
de 1a economia de mercado que considera al agua como un recurso
finito y lo clasifica como un bien escaso. Para muchos, el agua, en
tanto, es indispensable para la vida, es un derecho vital. (p. 3)

Entonces, con optimismo se infiere la posibilidad de que, si bien,
el “Arco iris en el asfalto” lo conciben sus organizadores como un
reemplazo delafiesta del agua, la cultura popular la resucitararesiliente:
una fiesta del agua, para enjuagar a su verdugo, el duro asfalto.??

Porque las culturas nativas tienen la capacidad de subvertir
(subversion) al utilizar los productos extrafios impuestos por un orden
social economicamente dominante. Un uso ambiguo que confunde el
éxito con el hacer de los ritos y las leyes algo totalmente diferente. Las
subvierten, no al rechazarlas, sino al utilizarlas con fines y referentes
distintos a los impuestos; desvian su poder. Dario Tupaz (2010) lo
relaciona con la cotidianidad de la vida comunitaria:

La vida se pinta de todos los colores y asume todos los rostros
que somos y dejamos de ser; por eso las fiestas pueden mantener
en su desarrollo muchos elementos en juego, de manera que, alli
donde hay un abuso de las partes claras u obscuras, segun su turno,
desde la otra orilla, la vecina o el vecino, hala el cordel hacia el otro
lado para nivelar las cargas. Porque el camino hay que andarlo, sin

33 Actividad que podria aparecer como un acto cultural resiliente, en el sentido
de recuperar el fundamento tradicional de la fiesta del agua, subvertido por el
urbanismo modernizante. El arco iris, simbolo del agua vs. el cemento, simbolo de
la ciudad y la modernidad material. Aunque “Arco iris en el asfalto” no se concibe
como una continuidad de la fiesta del agua, sino como un reemplazo, como una
eliminacién de una nefasta costumbre popular, que debe superarse mediante una
actividad artistica, civilizada, no despilfarradora de un recurso material y mercantil.

-144-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

escatimar esfuerzos para ir por atajos tortuosos o dar los rodeos
que haya que dar, para gozar de la belleza del paisaje; es decir, de
las vidas que nos circundan. (pp. 99-109)

El Agua Entre las Opciones Civilizatorias

Uno de los acontecimientos vitales, origen del devenir cultural
y social contradictorio entre opciones civilizatorias y, en particular,
entre la cultura urbanistica de la ciudad de Pasto y la rural de sus
alrededores, es el agua.

En efecto, segin el IADAP (2016), en el entorno ecolégico del valle
de Atriz se despliega una serie de problematicas socio-ambientales que
afectan el agua, tales como: 1) Necesidad de nuevas fuentes de agua
para la creciente poblacion, 2) Crecimiento del casco urbano hacia los
territorios de las comunidades rurales, 3) Aumento de contaminacion
por emisiones y de la produccion de basura, 4) Extension de la frontera
agricola y pecuaria hacia zonas de bosques nativos, 5) Desaparicion de
conocimientos, memorias, discursos y practicas locales sobre el agua y las
relaciones vitales implicadas, 6) Pérdida del poder de decision y accion
sobre el agua por parte de las comunidades, 7) Actitudes hostiles de las
instituciones y los habitantes contra el agua y el ambiente, y, 8) Ausencia
de propuestas sobre 1a creacion de una nueva relacion con el agua.

Para las comunidades rurales, el agua es un privilegio o vinculo
fundamental, que potencia una especial forma de ser-estar, de hacer,
pensar y conocer, de fluir y de permanecer. De ese vinculo surgen
y perviven conocimientos, practicas, discursos y memorias miticas,
juridicas, pedagogicas, socioculturales, artisticas, ecologicas. Asi,
advierten los campesinos, la disputa por el control del agua implica
otros efectos negativos sustanciales para la vida de los pueblos.

Al tomar contacto con estos otros ambientes y culturas rurales mas
tradicionales, se evidencia y se fortalece la idea segun la cual el agua
no se agota en una formula quimica, ni en un tratado de hidrologia
o de hidraulica, ni puede considerarse solo un recurso natural, ni un
servicio publico, ni una materia prima, ni una reserva economica. Bien
lo expresa William Ospina (2011):

El agua, como todas las cosas, y un poco mas que todas las cosas, es

infinitas cosas. No solo estd llena de propiedades fisicas y quimicas,

de virtudes nutritivas y terapéuticas, de valores higiénicos y

economicos; se carga de memoria y de lenguaje, de leyendas y
-145-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

de mitologias, de simbolos y metaforas, que nos ayudan tanto a
vivir como con su capacidad de saciar la sed y de lavar el mundo.
(Columna de opinion)

Por el contrario, las tradiciones criollas y mestizas asentadas aqui
han carecido y carecen de una culturay de politicas pubicas territoriales
fundadas en el agua, para garantizar un mejor vivir colectivo. Si es
valido, hoy, considerar como cultura o politicas del agua en el entorno
criollo-mestizo, ésta se fundamentan en el usufructo utilitario, con el
subterfugio de servicio publico; de modo que, en lugar de forjar salud y
bienestar al amparo del agua, se han generado conflictos ambientales y
sociales “debidos al agua”. Estos conflictos se exacerban en los tltimos
tiempos con las politicas neoliberales favorables a la privatizaciéon y
explotacion lucrativa de los recursos naturales, via empresarizacion de
los servicios publicos. En la mentalidad oficial y social predomina el
criterio de la escasez y del dinerismo, que legitiman el discurso sobre
el agua como una mercancia mas, solo un recurso natural, una materia
prima o una reserva economica.

Al conversar con familiares y vecinos de la vereda El Collal,**
Daney Melo (2020) comenta:

Sabemos que el agua hace parte del desarrollo cultural y que
muchas veces es vista no como algo que tiene el valor de la vida,
sino como una forma de lucrarse econdmicamente; sin embargo,
en el campo atn se la aprecia por lo que es y por lo que nos brinda,
dandole un valor moral y espiritual, como ella lo merece. (p. 9)

Acorde con Daney Melo (2020), Patricia Avila considera necesario
un cambio del nefasto paradigma racional mercantil por otro que
valore la importancia cultural y sagrada del agua, un bien social que, a
su vez, sea integrador de la vida comunitaria:

Construccion de un paradigma diferente (del que hasta ahora ha
dominado) en la gestion del agua, al repensar una nueva relacion
sociedad-agua, donde se revalore la importancia cultural y sagrada
del agua, su funcion como integradora de comunidades, su nocién
como bien social y colectivo, entre otras cosas. (p. 5)

34 Nombre inferido por la presencia de una especie arbustiva denominada
popularmente colla. Una de sus propiedades es ser productor de agua. En los
Andes centrales existe la laguna Collacocha.

-1406-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Al internarse por el sentir y pensar de la cotidiana cultura de las
comunidades, se va abriendo esta otra posibilidad de concebir el agua
como un verdadero acontecimiento natural-cultural, acontecimiento
entendido como un emerger extrafio y raro, quizd, desprendido de
trascendentalidad, que, segiin Diaz, et. al. (2012), “aflora en un terreno
de fuerzas y contrafuerzas donde lo multiple se entrelaza, se acerca, se
distancia, se mezcla, se superpone, cede, se pliega sobre si” (p. 1). Un
acaecer original con brote denso en la historia local y regional. Extrafo
y raro, pues, aunque forma parte de evidentes procesos emancipatorios,
no se inscribe en la agenda del progreso y la modernizacion. Cultural,
en tanto implica, trastorna, trastoca y lleva a que emergiera la vida
colectiva: memorias, imaginarios, modos de ser, de pensar y vivir.

En términos epistemologicos, emerge como un “objeto conceptual”
que, segin Vargas (2000):

...Nos permite acercarnos a la realidad compleja que surge de
la relacion agua y sociedad... acercarnos desde la base del agua
aborigen (aborigine), que esta desde los origenes, que es primordial,
de la que nace la creacion y la posibilidad de regeneracién de una
nueva humanidad, como nos narran los mitos y libros sagrados de
distintas culturas y religiones de nuestra América y del resto del
mundo. (p. 16)

El Agua es Todo Eso y Mucho Mas

El agua es, cosmicamente, el centro de la vida, por lo cual, a
partir de ella, se han producido profundas y variadas configuraciones
bioculturales. Con el agua se tiene la presencia viva y la preservacion
de complejas, pero vitales memorias y conocimientos. De ahi que el
agua sea un actor presente en los relatos, mitos y ritos fundacionales
de todas las culturas, incluidas las habitantes del desierto.

Las culturas originarias del orbe planetario tuvieron y mantienen
un respeto por el lugar sagrado que le corresponde al agua en los ciclos
de vida, asi como sus correspondientes afinidades espirituales (Barlow,
2006, p. 36); de alli viene la importancia de sus mitologias y ritologias.
En opinién de Ospina (2011):

El agua es todo eso y mucho mais, y de la conservacion de esa

pluralidad de formas y estados, de significados y simbolos, de

mitos y leyendas, de ceremonias y ritos, depende no solo su
-147-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

propia integridad sino la integridad de nuestra vida y de nuestra
imaginacion, la salud de nuestras comunidades y la salud de la
civilizacion. (Columna de opinién)

Esto es lo que la sociedad moderna ha perdido. La cultura y la
racionalidad ilustrada, con sus sistemas empiricos y abstractos, al
inventar la naturaleza, relegaron estas sabidurias y practicas al mundo de
las supersticiones, con un rechazo a quienes las cultivaban, los pueblos o
los estratos sociales considerados iletrados. Gonzalez Alcantud (1995)
recuerda que Leibniz, uno de los fundadores de esta racionalidad, sin
llegar a rechazar plenamente estas fuerzas, que él denomina primigenias,
las relativiza y desplaza hacia los sistemas ilogicos.

En Latinoamérica, el colonialismo y el modernismo, ademads de
inducir la separacion del ser humano americano de sus tradiciones
culturales generales, colonizaron sus sistemas epistémicos y religiosos
que indujeron a desintegrarlo de los demis seres denominados
naturales, incluidos sus espacios territoriales, y a establecer, respecto a
ellos, relaciones seculares (no sagradas) de cosificacion y dominacion.

Estas mentalidades y practicas populares sobre el agua quedaron
relegadas, escasamente, a la eficacia simbolica, con un destierro de su
sentido practico. Hoy tiende a reivindicarselas a través de un discurso
y ritual instrumentales, como una gesticulacion socialmente eficaz
para inducir programas y proyectos populistas y mercantiles.

Por estos tiempos, la defensa del agua, la defensa del mantenimiento
comunitario de este don de la vida revitaliza en las comunidades
originarias mentalidades, epistemologias, relaciones y religaciones
colectivas ancestrales.

Para los pobladores ancestrales, es claro que el agua es la vida,
no solo por su potencial bioquimico, sino porque el agua es la razén
de ser de la vida comunitaria (fotografia 2). Es, como lo expresan,
un patrimonio cultural; es fundamento de su identidad y sentido de
pertenencia. Defendiendo sus acueductos comunitarios expresan:

Nosotros, los Acueductos Comunitarios ya existiamos antes de la Ley
142, antes del Decreto 421 y de otras leyes y decretos del gobierno.
Algunos nacimos con las Juntas de Acciéon Comunal, por 1964,
y muchos otros venimos desde antes de las leyes de la conquista
espafiola, hace mas de quinientos afios. Porque para nosotros, los
pobladoresdel campo, el aguaeslavidaylos Acueductos Comunitarios
somos la organizacion para servirnos mejor del agua, para cuidarla,
-148-



El Espiritu de la Naturaleza Indomita

para celebrar y agradecer sus dones. Pero, joh sorpresa!, el gobierno
con sus leyes quiere acabar con los acueductos comunitarios, los
declara ilegales y los quiere arrebatar. Porque ha declarado que el
agua no es un don de la naturaleza, no es un bien de todos, ni un
derecho comunitario, sino un recurso, una mercancia que se compra
y se vende. (Instituto de artes populares, 2015, p. 2)

Fotografia 2
Reunion de Acueductos Comunitarios en Mocondino

Fuente: Archivo IADAP

Considerado como un don o regalo de la naturaleza o del creador,
en la ruralidad de este valle, el acceso al agua se considera gratuito; es
decir, sininterés econémico, como unagracia que gratificala vida, gracia
a la que se debe corresponder, en reciprocidad, con el agradecimiento
y el cuidado, ademas de una creencia sacra que requiere velar y cuidar
con ritualistica y normatividad comunitaria.

Ahora, resulta que el agua es del Estado o del gobierno, que la
distribuye a la comunidad como un servicio. Ya no se es beneficiario
de un bien o don sagrado, sino usuario o beneficiario de un supuesto
servicio del Estado, pero un servicio que solo se puede recibir
mediante compra a quienes lo administran: las empresas lucrativas del
servicio publico, sean oficiales, privadas o mixtas (locales, nacionales

-149-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

o internacionales). Su cuidado se remite a mejorar la llamada
potabilizacién, los acueductos, alcantarillados y la administracion.
Ahora se agradece a los politicos clientelistas o a los gobernantes
intermediadores de estos “beneficios”.

Esto explica el sentimiento que hoy embarga a sus pobladores, al
reducir el significado y sentido del agua a una mercancia, por parte de
los programas y leyes estatales. Seguramente, nunca imaginaron que,
por el designio de intereses empresariales y politicos, se convirtiera
en un recurso material que obligan a comprar. O que un don de la
creacion y bien comunitario se degradara en manos del Estado, como
un recurso para engafar y extorsionar a las comunidades.

Tampoco se imaginaron que, para apropiarse de su bien sagrado,
se apropiaran de los acueductos comunitarios, que son las formas
patrimoniales autébnomas constituidas por las comunidades desde
tiempos inmemoriales®* para organizar el buen uso y cuidado del
agua, organizacion sobre la cual se configur6 todo un tejido de vida,
fundamental en el devenir de una cultura; asi se ha convertido, como
lo expresan, en un patrimonio cultural, cimiento de su identidad y
sentido de pertenencia, porque, segun lo sostienen los Acueductos
Comunitarios (Instituto de Artes Populares, 2015):

Si nos convertimos en empresa, se acaba lo comunitario, se acaba
la cultura, se destruye los tejidos sociales. Se terminan las mingas
que hacen los trabajos baratos y vienen los contratos que son un
robo legal. Vienen los intereses personales, los lucros. Se acaba la
honorable asamblea, que es la maxima autoridad y el destino de los
acueductos. (p. 1)

Esto constituye una concepcion, una organizacion y unos valores:
todauna memoria concentrada enlos mayores, puesto que “los mayores
y la comunidad sabian y saben como viene el agua, como es, cOmo se
constituye; sabian cuidar, dotar, sin ningan animo de lucro”. Y, a través
de los acueductos comunitarios, “las comunidades supieron y saben
asumir la distribucion, brindar el servicio, no vendiendo el agua”. Y,

35 Si bien la denominacién de “acueducto comunitario” y su institucionalizacion
semilegal se establecieron ligados al quehacer de las Juntas de Accion Comunal
gubernamental, a mediados del siglo pasado, las comunidades del Valle de Atriz
de origen precolombino tuvieron sus acueductos comunitarios con la forma de
acequias que, desde las tomas de agua, recorrian y atin recorren el territorio para
distribuir el agua a los pobladores humanos y naturales.

-150-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

no obstante, una de las razones para expropiarles su administracion y
negarles la autonomia es que no saben hacerlo. Esta expropiacion se
manipula con un discurso engreido de cientificidad, para un supuesto
uso racional y técnico de los recursos. Ahora, los que saben ya no son
los mayores, ni la comunidad, sino los llamados gestores con formacion
cientifica y técnica.

Inantas

Santuario
de Faunay
Flora Galeras

Vda. San
Antonio

@ Subida al Sagrado Rostro

EL Valle de Atriz

Estos relatos siguen remarcando que la cultura en general y las
particularidades culturales se definen de acuerdo con el enlazamiento
o integracion humano-natural-espiritual; de lo que se infiere que la
relacion con el agua nos manifiesta las formas de vivir: sus valores,
creencias, cosmovisiones, conocimientos y modos de desarrollo.

De modo que la densidad del agua no es tanto bioquimica o fisica,
sino biocultural, con sus implicaciones historicas, politicas, juridicas,
religiosas, territoriales, epistemoldgicas, comunicativas, religiosas.
El agua teje la vida colectiva sobre la densidad de estas relaciones. Y,
en este Valle de Atriz, la originalidad y singularidad de esta densidad
suscita el acaecer biocultural en torno al agua.

El desocultamiento de estas practicas densas, de sus formas
multiples y sus variaciones, permite la desnaturalizacion, la
desobjetivacion cientifica, técnica y positivista del agua, sobre cuya
concepcion y argumentacion se sustentan los modelos sociales,
econOmicosy juridico-politicos que atentan contra la vida comunitaria,
centenariamente transgredida.

-151-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

La Sacralidad del Agua en el Valle de Atriz

En la confrontacion con las politicas y leyes de privatizacion del
agua y, por ende, su percepcion y racionalizaciébn como mercancia,
los relatos comunitarios, ya registrados, la defienden al considerarla
como un bien o un don sagrado, dado por Dios, por la naturaleza o
por la madre tierra. Aparentemente, no hay una expresion practica
que evidencie esta consideracion. Sin embargo, el culto al agua se
expresa con la creencia y veneracion a sus moradas y a los seres
que la personifican, la simbolizan y/o la cuidan. Por los procesos de
resignificacion, hibridacién o sincretismo cultural, algunos de estos
seres adquieren la forma de deidades sagradas hispanicas, como santos,
demonios o duendes. Segtin Franco Ceballos (2012):

Deunauotraforma,lasdeidades de los mundos andino yamazonico
estan relacionadas con el agua, desde las épocas prehispanicas,
mediadas no sélo por saberes ancestrales, sino por procesos de
hibridacion y sincretismo que han trastocado nuestra manera de
relacionarnos con el agua. Desde el origen de los dioses hasta el
juego desenfrenado y a veces violento, pero necesario, del 28 de
diciembre, la relacion del pastuso con el agua es una relacion que
supera la simple materialidad dandole matices espirituales y socio
culturales profundos. (p. 5)

Al agua se la venera, como se venera a toda deidad creadora o
benefactora; sus moradas se consideran sagradas: lagunas, ojos de
agua, pantanos, cascadas, etc.; y las cuidan seres especiales: duendes,
turumamas, cueches, entre otros. Al mismo tiempo, simbolizan
y expresan la esencialidad fundante de la vida. Son seres-agua
condensadores de la potencia de la vida, surtidores de vida a todos
y para todos. Atentar contra estas moradas es atentar contra la vida.
De ahi, por consecuencia, el respeto y el temor a estos lugares-
seres extraordinarios. Por ello, quien tenga la osadia de profanarlos,
sufrird los trastornos que genera su fuerza: engranarse, enduendarse,
quedarse e incluso morir. Los pobladores lo denominan castigo.
Segan Vargas (2000):

El rasgo comun para los casos en que se venera a la deidad creadora

o a las deidades benefactoras es que el agua es considerada una

‘huaca’ 0 morada sagrada, lo que en el plano de la relacién hombre-
-152-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

naturaleza se expresa en una actitud de respeto y cuidado hacia las
fuentes de agua. Esta actitud de respeto sagrado esta relacionada
con el temor a ser castigado. El agua es vida. Vida para todos. La
vida es sagrada y si se atenta contra ella, se atenta contra todos.
Por ello merece el castigo, norma concreta de gestion del agua que
tenian los “primitivos” y que adn sigue discutiéndose, en nuestra
sociedad, como delito ecologico. (p. 146)

Por la colonizacién cultural antigua y moderna, estos lugares
y deidades acudticas, sus cultos y narrativas, otrora mas propios
de las culturas originarias, han sido intervenidos, debilitados vy,
supuestamente, reemplazados por otros. Hay acuerdo en que las
creencias y practicas culturales de los lugares sagrados y de las
deidades nativas fueron las de mayores y drasticas reconfiguraciones,
al tratarlas como idolatrias, hechicerias, ignorancia o subdesarrollo.
Asi, también, se promovieron las mayores transformaciones de los
sistemas sociales y culturales autoctonos. Diaz Araya et al. (2012), que
retoman a Millones, expresan:

Con la llegada en el siglo X VI de los espafioles a la América andina
comienza la transformacion de los sistemas sociales y culturales
que las poblaciones indigenas habian cimentado durante los siglos
anteriores. Dentro de los dmbitos que experimentaron mayores
reconfiguraciones destaca el de las creencias y practicas culticas
de las deidades nativas. En tal sentido, la evangelizaciéon en
diferentes contextos y programas catequéticos jugo un rol clave
en la construccion de una arquitectura religiosa que colision6 con
el fervor a las waka, el culto a los antepasados o las ceremonias
conducidas por “hechiceros” indigenas que fueron significados
como idolatras, tal como sugerentemente ha propuesto Millones.

(p.24)

Empero, la aculturaciéon no es absoluta o lineal, porque se presentan
cruces, reinterpretaciones, palimpsestos o redefiniciones de unos
respecto de los otros: mitologias, imaginarios, imagineria, simbologias,
ceremoniales y festividades. Con Garcia y Tacuri (2006) es coherente
afirmar que “Existen panteizaciones de los simbolos religiosos del
santoral catoélico, asi como procesos de catolicismo incompleto de los
simbolos del pantedn andino” (p. 16).

-153-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

La Virgen de Guadalupe

En la comunidad de Catambuco y Botana hay una gran devocion a
la Virgen de Guadalupe. Son varios los relatos acerca de la presencia
y la llegada a la iglesia de la poblacion. Sobre su devocion, el comun
denominador es la proteccion de la vida individual y colectiva, y, al
mismo tiempo, el temor a ser destruidos por fuerzas extraordinarias.

Entiemposremotos, serelata, Catambuco fue sacudido por un fuerte
terremoto; que destruy6 el poblado. Segun esta version, el movimiento
telarico lo provoco la erupcion de un volcan ciego, llamado Patascoy.*
Movidos por el miedo y la angustia, los pobladores imploraron la
clemencia y la proteccion a la Virgen de Guadalupe (fotografia 3).
Extranamente, la comunidad fue protegida. En agradecimiento los
pobladores construyeron su templo (Miramag, 2020, p. 2).

Fotografia 3
Virgen de Guadalupe sobre la pefia de la quebrada Miraflores

Es comun la creencia de Ia
existencia de montahas o
volcanes de agua y volcanes de
fuego. En los entornos del Valle
de Atriz, el Galeras, al occidente,
es un volcan de fuego, mientras
que el Morasurco, al nororiente,
es un volcan de agua. Patascoy es
un vocablo propio de las lenguas
aborigenes kamentza-quillacinga.
Para los catambuquenos, significa
“volcan de las aguas” o “vecino
de las aguas”. Este volcan esta
situado hacia el oriente, cerca del
lago Guamués, lago que, se cree,
tuvo su origen al vaciarse el cerro

36 Al Valle de Atriz lo sacuden frecuentemente terremotos que, en general,
provienen de movimientos teltricos del volcin Galeras o de otros volcanes
aledanos. El terremoto suscitado en el ano 1834 se considera el mas traumatico,
puesto que destruy6 buena parte de la ciudad de Pasto. Segun las informaciones
e investigaciones de la época, lo originaron alteraciones del volcan Patascoy.

-154-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Campanero, que contenia la laguna, por un movimiento mitico-
acuatico. El cerro era un pilche de agua que una bruja movid para
ahogar a su marido traidor. Hoy existe la premonicion que llegari el
dia en que un terremoto vaciara este lago sobre el valle de Atriz

En la unién y disyuncion de contrarios de la cosmovision y del
pensamiento andino, el uno puede ser lo otro. Aparentemente, todo
volcan es de fuego, pero hay volcanes de agua o volcanes de agua y
fuego, al mismo tiempo; asi como, aparentemente, el agua se concibe
femenina y fria, pero la hay masculina y/o caliente. Warmi y ghari
son los vocablos originarios que diferencian el agua masculina y
femenina. De ahilos nombres, por estos lugares, de algunas quebradas:
Warmiyacu o Kariyaku.

Acorde con esto, no es extrana la presencia de la Virgen de
Guadalupe como contrafuerte acuatico de las potencias volcanicas o,
como lo insinua el relato, ser el contrafuerte acuatico femenino, frente a
la potencia acuitica masculina del volcan, pues es comun en los relatos
locales (como lo es, en general, en los Andes), el apaciguamiento de la
furia candente del Galeras, con la Virgen del Rosario y su agua bendita,
o con el fuego blanco, ungido por la Virgen, que se establece como
contrafuego al fuego negro emanado del volcan.

Hay otras versiones que fecundan este singular acontecimiento.
Al conversar con mujeres de Catambuco sobre la fiesta de la Virgen
de Guadalupe, cuentan haberla hallado en la chorrera®” de la quebrada
Miraflores o rio Botana que, por cierto,*® baja del volcan Galeras,
porque a la Virgen le gustaba estar alli. Y, cuando la hallaron, la trajeron
a la iglesia del pueblo, pero se regresé. Este regreso se presentd en
reiteradas ocasiones. Por esta desobediencia y para evitar su retorno,
los pobladores se vieron abocados a cortarle un pie. Cuentan que, en
la chorrera, aparecié borrosa en una piedra (fotografia 4), que, por su
borrosidad, en un principio no se la veia claramente. En consecuencia,
se requirio repintarla, labor que realiz6 el sefior Arturo Flores, pintor
de Botanilla (Miramag, 2020).*°

37 Cascada.

38 La quebrada Miraflores nace en un costado del volcdn Galeras, en la Laguna
Negra, y recorre atravesando las comunidades de Catambuco, Botanilla, Chaves,
Chapal y parte de la ciudad de Pasto para, unida a la Quebrada de Las Monjas
y otras, desembocar en el rio Pasto. La destacan por proveer de vida a todos
los seres habitantes de estos parajes. Es la cuenca bioecoldgica central de estos
lugares y fuente fundamental para el consumo humano y la produccién agraria.

39 Esta manera equivoca de las apariciones es frecuente (foto 6): Asi surgieron

-155-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Fotografia 4
El remanecer lento de una deidad en Plazuelas

Aparecio, la pintaron o
repintaron, para favorecer a
los transetuntes, pues, al pasar
por el lugar, misteriosamente
desaparecian. O, era comun
que, si iban dos, solo uno
llegaba a su destino. Se trae a
cuento el caso de unas chivas*
y camiones accidentados
dejando varios muertos.

Otras narraciones
responsabilizan al Cuco,*
poblador de aquel lugar,
el responsable de las
desapariciones: vivia  alli,
enfatizan, porque era monte.
Por eso, tuvieron que
desmontar el lugar y repintar a la Virgen. Asi, en adelante, los accidentes
y las desapariciones humanas no volvieron a suceder.

Veamos el relato de la sefiora Amanda Botina:

La Virgen, en Botana, en el rio, 1a pintaron, porque cuando la gente
pasaba por alli, dezque se desaparecian, toda la gente que pasaba
por alli, por el rio de Botana; dezque pasaban dos y solo uno llegaba
a su destino. Y siempre se perdia gente alli, y eso habia sido porque
alli, en ese rio habitaba El Cuco. El sefior Arturo Flores, de Botanilla,
como habia estado primero la imagen asi, que medio se la miraba,
entonces el sefior Arturo Flores la habia ido a pintar, porque alli,
también, en el rio qu’ ezque existian, siempre se accidentaban los

imagenes emblemadticas, por ejemplo, la virgen de las Lajas. En la Colonia, en
Pasto, surgio la devocion a Jesus del Rio; a partir de una imagen borrosa pintada
en tierra apisonada, junto al rio Mijitayo. Imagen que en 1869 fue trasladada al
templo de San Felipe, en cuyo oratorio se conserva (Perugache, 2015, p. 178).

40 Bus de pasajeros y carga de larga tradicion, muy utilizado como trasporte por los
pobladores rurales.

41 Enlaregion, se trata de entidades que “desatan las enfermedades del alma” (Rivera,
Maria del Pilar, 2010, p. 12). Hay versiones mds cristianizadas segun las cuales el
Cuco representa al diablo o la imagen del angel caido, que tiene cola larga y cachos.

-156-



El Espiritu de la Naturaleza Indomita

carros que pasaban por alli. En ese tiempo, dezque pasaban chivas
y camiones y se accidentaban, y habia muertos, alli. Entonces,
desde que les desmontaron alli ese piedral que tiene la Virgen
—alli dezque era monte—, entonces dezque le desmontaron y la
pintaron, y dejaron de pasar muertos y accidentes. Que la Virgen
de Guadalupe le gustaba estar all3, en la chorrera, y la gente la iba
a traer y la traia a la iglesia y, entonces, porque ella se iba otra vez
para all, le habian cortado el dedito del pie, para que ya no se vaya
a cuidar. La Virgen cuidaba la chorrera. (Miramag, 2020, p. 3)

En estas comunidades, el monte no se refiere a la elevacion geologica,
sinoaun lugar poblado de una profusa vida acuifera, vegetal y animal nativa
y, sobre todo, de seres espirituales misteriosos, encantadores y peligrosos
(Fotografia 5). Como complemento, las montafas son los lugares mas
poblados de vida nativa, donde estdn los jardines de la sabiduria.

Fotografia 5
El monte en los origenes de la quebrada Miraflores

Junto al Cuco, otra de las entidades mas presentes alli es la
“Vieja del Monte” o “Turumama”; relacionada con la Tierra Madre
o Madremonte, si traducimos el vocablo nativo. La Vieja atrae a los
incautos caminantes con su belleza de mujer o con el delicioso cherche
o “fruta de la Vieja”, con el fin de comerse los corazones. Para los

-157-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

campesinos es la “roba corazones”. Segun la cotidiana representacion,
el monte es el espacio del tiempo no civilizado, no cultivado, no
socializado, sino salvaje. Y la Vieja es como el espiritu fundamental
del monte. En otros contornos aledafios, se la identifica como bruja o
Jailima, un espiritu del agua y/o de la montafa; un ser volatil, que anda
con el viento por los arboles. Un ser alado, sin pies, con la forma de
un pajaro o una mujer, descomunalmente hermosos (Mamian, 2021).

Todos los relatos estan de acuerdo en afirmar que la Virgen no queria
quedarse en la iglesia, siempre se regresaba al lugar de origen: “Porque
a la Virgen le gustaba cuidar el agua, cuidar la chorrera”. Difieren en la
alternativa tomada para obligarla a quedarse en la iglesia (Fotografia 6).
Unos afirman haberle cortado un pie o un dedito (hoy observable como
evidencia, al acercarse a su imagen). Segun otros, fue prudente casarla
con San Pedro. Asi, se le impidi6 andar y volver a la chorrera.

Fotografia 6
Iglesia de Catambuco

La Virgen de Guadalupe es el espiritu del monte, ligado a lo acuitico
y telarico. Ese submundo es su origen, al que vuelve y debe volver,
siempre. No obstante, ese ir y volver es un necesario forcejeo entre
fuerzas opuestas de adentro y de afuera. En el contexto colonial, es la
confrontacién entre lo pagano y lo cristiano. Cristianizar las entidades
paganas y paganizar a las entidades cristianas.

Desde los idiomas y as cosmovisiones ancestrales, estas entidades
sagradas, por ser espirituales o de otro mundo no material, como el
aire, carecen de miembros inferiores, innecesarios para andar en aquel

-158-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

mundo; por consiguiente, son “aires”, wairas; sobre todo, wairasachas,
aires o vientos salvajes (del monte), generadores de trastornos diversos,
llamados, en general, “mal aire”. Para andar en ese mundo, mas bien,
necesitan alas; ser nube o globo. Esta es la razén por la cual, acorde
con la colonizacion mental, se las suele identificar con las brujas. Por
eso, cuando la Virgen de Guadalupe regresaba a ese espacio-tiempo de
su origen, “se les desvanecia a los ojos del sacristan”, que la perseguia.

El cortarle un dedo o un pie, literalmente aparece como castigo o la
manera de obligarla a detenerse e impedir que regrese. Sin embargo, por
estas comarcas los seres ancestrales cuidadores de las fuentes de agua o
ligados a los lugares y tiempos axiales se caracterizan por tener una sola
pata: la patasola, el cocopollo, el curipollo, los diablos del Galeras. Por el
pie de monte occidental es caracteristica la tunda: un ser femenino de
la selva (madreselva), que encanta (entunda) al andante por lugares
sagrados, mediante giros sobre su pata, a manera de molinillo.

Casarla con San Pedro, parece explicitar el principio dual, en
arquetipo de género, del pensamiento andino. O la presencia patriarcal
cristiana, en el proceso evangelizador de cristianizar las deidades
paganas, pero anclado al ritmo de ir y volver en clave de espiral de la
vida, entre el mundo pagano y el mundo cristiano.

Otra version, mas ajustada al relato biblico, retoma a san José, en
lugar de san Pedro. Don Adolfo Chachinoy y otras mayores de Botanilla
explicitan en detalles el acontecimiento:

Los abuelos contaban que conversaban los mayores antiguos que, la
Virgen de Guadalupe tenia el vicio de volverse a Botanilla, al espacio
donde remanecio, en el cruce de los Buchelis y los Pefia. Que a la
Virgen no le gustaba all4; como era una imagen, un espiritu, siempre,
siempre, que se les venia de Catambuco, all4, y la encontraban aca.
La llevaban alla, la ponian al altar y la Virgen no aparecia all4, sino
aca. En un tiempo ‘ezque dijo un cura: “jNo! jYa! A la Virgen hay que
hacerle, hay que buscar una imagen de San José y hacerla casar con
San José”, para que ella permanezca alld en Catambuco, porque ella
queria estar donde se habia aparecido y, como la trasladaron, no le
gustaba. Entonces, mi mama contaba que en ese tiempo la hicieron
casar con laimagen de San José y, entonces, cuando la hicieron casar,
ella se quedo ahi, ya no volvio mas aca. Ya la imagen de la Virgen se
quedd ahora en Catambuco; como quien dice, la sujetaron; ahora
ella ya no hizo por irse, como toda mujer casada. Adolfo Chicanoy
(comunicacion personal, 18 de agosto, 2016)
-159-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Situaciones similares se presentan en otros lugares andinos, como
el matrimonio de Santiago de Toconce con la Virgen Guadalupe de
Ayquina, cuyo sentido, antes que ser solo un sometimiento al relato
cristiano, tiene la funcién de recrear el principio masculino dentro de
la estructuracion dual del pensamiento y la vida comunitaria ancestral,
dualidad presente en muchas otras conductas y gestos rituales (Castro,
2009).

Que se venia y se venia de alld. En un caso, ya, el sacristin —que
es el que ahi acomoda todo, ;no?—, que iba y no la encontraba. Qu’
ezque decia: donde serd que se habra ido. No hay. Y, de pronto,
que la encontraba; la encontraba con los vestidos sucios, llenos de
pacunga, de pacunga —ese abrojo que se pega en la ropa del que
camina el campo— y dezque le decia asi: “Semejante vagabunda,
;donde te has ido?, esos vestidos bien revolcados, yo tengo que
estarte lavando a cada rato la ropa, ;no? Asi decia, en veces, creo,
porque la gente, si, la gente ha sido mas creyente, mas respetuosa.
Entonces, y asi. Y, un dia, dezque dijo: “No, pues, se fue esta”. Y
un dia que la habia seguido a ver donde fue a dar; bueno, pero
en una parte, aqui, donde le digo, del rio, que se habia llevado
una yunta de bueyes, por ahi ‘ezque era el camino, y, en esa parte
del camino, que no supo doénde se fue, que se le perdid, porque
supo desvanecerse de los ojos del sacristin. Entonces, este dezque
dijo: “Ya no sé donde se fue, ;seria que se la llevd el agua?, ’ezque
decia. Bueno, pas6 unos dias y regreso. Otra vez, que dijo: “Voy a
espiarla”. Se puso a espiarla y que la vio que paso, volvi6. Y all, alo
que volvio, qu’ ezque habia ido con una macheta y le habia dado en
el pie, a la Virgen, con el machete, que la corto6 y llego, ella, alla, asi,
coja, de 1a herida que le hizo el sacristan, y que de ahi ni mas sali6.
Qu’ ezque la amenaz0, que otra vez que la encuentre, que le iba a
cortar la pata; qu’ ezque le decia. Alfonso Chicanoy (comunicacioén
personal, 18 de agosto, 2016)

Esa historia la escuché y me dijeron: “Cuando vaya, cuando sacan
a la Virgen para las fiestas, entonces, que vaya y, disimuladamente,
le alce el vestido para que la mire. Las que limpian la iglesia decian
que tenia como cortaditos los deditos de los pies. Decia una
sefiora, yo no me acuerdo si era dofia Maruja. Alfonso Chicanoy
(comunicacion personal, 18 de agosto, 2016)

-160-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Hasta dénde la identidad pagana se mantiene sobre la cristiana al
estabilizarla en la iglesia o esta es solo su apariencia. El siguiente relato
ofrece una respuesta interesante.

Mi mama contaba que decian que el rostro que tiene la Virgen de
Guadalupe no es el propio, porque el padre le habia hecho cortar
la cara. Por eso dice mi mama que comentaban los antiguos, que el
rostro de la Virgen lo tienen en el Ecuador, el propio de la Virgen,
que ha sido antes. Ahorita, el que ella tiene, que es que es artificial,
o0 sea que no es el mismo que ha tenido antes... contaba mi mama y
que, ezque comentaban los mayores bien antiguos que a la Virgen
de Guadalupe le habian cortado el rostro, pero, entonces, por ello,
dicen que ella el propio rostro no tiene y que por eso el padre que
le habia hecho hacer eso, cuando ya habia muerto, ¢l habia muerto
en pésimas condiciones; que el padre muri6 lleno de parasitos, de
piojo, porque ¢l admiti6 que le lleven el rostro a otro lado. Alfonso
Chicanoy (comunicacion personal, 18 de agosto, 2016)

Empero, otro relato discerniendo el mismo tema lo acomete de
esta manera:

La misma historia que usted cuenta, también la sé, pero es en otra
forma. Mi abuela contaba que habia venido un obispo anterior, un
cura que venia viendo en todaslasiglesias, entrabaaver lasimagenes,
y que todas las veia y que la que era positiva la hacia dejar y la que
no, que decia, que la saquen, que esa no era ninguna imagen, que
eso era, no me acuerdo como decia ese obispo. Y cuando ya llego
aqui, a Catambuco, que la hizo bajar del alatar, 1a bajo; entonces, ya
ezque la vio, entonces, que dijo: “jAh!, no, esta si es la positiva; que
ella tenia el nifio en los brazos”, decia. Y que, entonces, este obispo
le hizo cortar los brazos y que, por eso, la imagen es como ezque
esta la imagen, que ya no pudo tener al nifio en los brazos. Alfonso
Chicanoy (comunicacion personal, 18 de agosto, 2016)

Queda pendiente descifrar el sentido de impedir que tenga el nifio
y de cortarle, ahora, los brazos. En el tener o no tener el nifio ;se juega
también la autenticidad pagana o cristiana?

El trocamiento, sin embargo, es un acontecimiento extraordinario
para la vida comunal y cdsmica, por lo que las potencias de la misma
vida, como el agua y la naturaleza, cobran. El agente cristiano es

-161-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

castigado por los agentes paganos. Asi, retomando la primera version,
se tiene que “por eso el padre que le habia hecho hacer eso, cuando ya
habia muerto, é1 habia muerto en pésimas condiciones; que el padre
murio lleno de parasitos, de piojos, porque él admitié que le lleven el
rostro a otro lado”. Y de manera mas detenida, todo el trastrocamiento
que se suscito:

Y que ese obispo se fue para la provincia y que, donde murio,
murio, como dice usted, lleno de piojos y eso hecho una porqueria.
Decia mi mama que se habia muerto en unas pésimas condiciones.
Y en ese dia que habia venido a Catambuco, a ver la imagen de la
Guadalupe, decia que se habia puesto en una tempestad la tnica,
que todo eso, por donde habia bajado el agua, en todas esas casas
de bareque que se habia entrado y se habia llevado lo que mas
habia podido y aqui, donde le dicen el Tajamar, aca abajo, que ahi
se habia lleno todo lo que habia traido, por ahi por donde daba
zanahoria el Héctor, por ahi que habia bajado y por la otra entrada
de Botanilla, que decia que ahi habian ido a ver ya eso de loza, de
cutes, gallinas, marranos, ovejas, eso ezque por ahi iba a descansar
todo eso. Esa que habia sido una tempestad feisima. Alfonso
Chicanoy (comunicacion personal, 18 de agosto, 2016)

El obispo, al desobedecer los fundamentos de la vida, gener6 un
desequilibrio espiritual que implico el castigo. La colectividad afectada
buscara el perdon para resarcir el desafuero y renovar la autenticidad
del vivir. Buscara la reconciliacion divina con celebracion de fiestas
cada ano, cuando le ofrecen lo mejor de los frutos de la tierra, que
corresponden a los ciclos de las lluvias, para cuidar los lugares acuiferos
y utilizarlos bien.

En estos Andes, como en las diversas culturas, ligados a los mitos
del origen aparecen los acontecimientos destructivos generados por
el agua. Que, en el ritmo de la vida, como lo expresa Ramon Vargas
(2000), “tienen la secuencia: pérdida de la armonia / desobediencia
/ castigo /perdon” (p. 150). El perdon es la oportunidad de seguir
viviendo o renacer, lo cual “activa una serie de habitos comunitarios
que, en el dmbito ritual comprende —segun el grupo— la ofrenda de
frutos delatierra, sacrificios de animales, fiestas danzantes, ceremonias
de pronosticacion del ciclo agrario o de las lluvias”.

Ahora bien, el proceso de evangelizacion y de extirpacion de
idolatrias siempre esta presente y vigilante, en particular con la

-162-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

utilizacion de las imagenes cristianas para sobreponerlas a las paganas:
“El obispo venia y veia a todas las imagenes, si eran positivas”, cuando
no, les cortaba la cara y ponia otra, que sabiamente consideran
artificiosa los creyentes.

La Virgen de la Gruta

En Gualmatan, vecindad de Catambuco, se venera a la Virgen de
Lourdes, cominmente denominada Virgen de La Gruta. Remanecio
al llegar del guaico, desde El Tambo, acompahada de fray Luis Felipe
Gomez (fotografia 7). Cuentan los lugarefios que los dos emprenden el
viaje con la fe de “plantarse en un lugar propicio que creyera en ellos”.

Fotografia 7
Fray Luis Felipe Gomez y don Héctor Maigual

Fuente: Cortesia de Ximena Rosero Andrade

Recorren las localidades de Narifio, L.a Union, Buesaco, San Felipe

y Anganoy, pero ninguna los acoge. Rechazo consecuente con la duda

del celibato de fray Luis, pues “cargaba con dos matrimonios” (casarse

en dos oportunidades). Al final, fue la familia Maigual Delgado quien
-163-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

los acogi6 en la comunidad de Gualmatin. Don Héctor Maigual
Achicanoy, jefe de la familia, dono a los peregrinos un terreno cerca de
su casa y alli se construy6 la capilla.

No es casualidad la errancia de esta deidad hasta establecerse en un
lugar. En los Andes, las deidades paganas o pagano/cristianas recorren,
van y vienen, llegan de otros lugares de este mundo o del submundo.
En general, renacen o remanecen al venir de adentro, del submundo
teltrico. (La Virgen de Guadalupe viene del monte; san Bartolomé de
Males, del Amazonas; la Virgen de Las Mercedes de Panan, del monte
Cuechala; 1a Virgen de Las Lajas del hondo Guaditara, etc.). Incluso, bajo
la condicion de deidad cristiana transetnte de una iglesia y pueblo
a otro (por ejemplo, san Sebastidn de Yascual vino de la iglesia de
Muellamués). En algunos casos, entre aguas cenicientas o barrosas, en
torbellinos, dando vueltas. En otros, andando, como perdido, hasta llegar
a su destino: un centro propicio, su centro, que construyen o las atrae
(fotografia 8). Ese otro lugar espacio-temporal es especial, poderoso,
sagrado o hierofdnico. Sin embargo, en la disputa con el cristianismo, el
relato oficial siempre insiste en el origen hispanico o europeo.

Fotografia 8
Virgen de La Gruta de Gualmatan

Por ahora, sobre esta Virgen de
Lourdes no se tiene la informacion
respecto a si vino de la iglesia de El
Tambo, pero si que vino del guaico,
un vocablo cuya raiz es indicativa de
energias o espiritus poderosos. De
ahi los diversos nombres ligados a
entidades superlativas, como
guamuca, guanto, Guditara, guango,
entre otras. A su vez, el guaico es
encrucijada espacial; es decir, lugar
de choque de dos pendientes, por
donde, en general, corre el agua bajo
la forma de quebradas y rios. Es,
también, la encrucijada de union-
disyuncion entre el adentro, submundo teltrico, y el afuera terrestre y
sideral. Para ciertas representaciones ancestrales, la entrepierna
humana es un emblema de guaico, de donde depende su sacralidad
-164-




El Espiritu de la Naturaleza Indémita

positiva o negativa. En la contextura andina de esta regién, el rio
Guaitara es el gran guaico, en el que remanecen entidades tan poderosas
como la Virgen de Las Lajas.

Desde la tradicion cristiana ortodoxa, parece normal el rechazo
a la Virgen por estar acompanada de fray Luis, sobre quien recae la
duda acerca de su castidad. Desde la tradicion pagano-aborigen, por
lo menos hipotéticamente, como en el caso de la Virgen de Guadalupe
y San Pedro o San José, en Catambuco, responde a la matriz dual de
género. Fray Luis es la pareja complementaria para fundar un lugar,
quedarse y reproducirse con la poblaciéon que los acepta. En las
cosmovisiones andinas, la ambigiiedad o duda sobre el placer sexual
o relacion “anormal” de pareja, parecen estar ligadas a lo demoniaco,
que es otra condiciéon de lo divino.

El proposito, dice don Héctor Maigual, era “para que dejaran de
pegar los malos aires y se alejara el viento de un mal espiritu, pues
era un sitio de reposo de La Vieja; alli esperaba a los hombres para
llevarlos a las chorreras” Héctor Maigual (Comunicacién personal, 2
de octubre, 2016). De nuevo, desde la perspectiva cristiana, se trata de
confrontar el espiritu malo con un espiritu bueno, pero, al igual que
en Catambuco, se trata de un lugar especial, reposo de una esencia de
la vida ligada al agua, representada o simbolizada, en un sentido, como
Vieja pagana o como Virgen cristiana. O, como unidad contradictoria
entre dos poderes de adentro y de afuera, pagano-cristiano, generadora
de una condicion, de unos aires, de un espiritu, de una potencia
omnipresente. Este espacio-tiempo axial es chaupi, vocablo originario,
que significa centro-unidon-disyuncion de los opuestos, propicio para
el nacimiento o subsuncion de poderes.

Ademais, en la complejidad de sentidos, el terreno que dona don
Héctor Maigual es un lugar en el que se cruzan el camino central de
los pobladores y el camino del agua, que viene naciente del Galeras,
especificamente de la laguna Blanca, ubicada en un punto llamado
Sinai o Sarapangal.** Este camino del agua es una acequia construida
como desviacion de la quebrada central, para abastecer a Gualmatan
Alto. Don Héctor Maigual Delgado explica que “esta fuente abastece a
la parte alta de Gualmatan y su agua se mueve para ser bendecida en su

42 “Se llama asi por una planta que hay en el primer paramo y hace unas varitas;
ahora he visto que la usan los ‘cuheteros’. Yo la vi en la fiesta pasada, alld arriba
hacia unas florcitas: es de rabo verde y una partecita amarilla. Esa plantica, en
el tiempo anterior, la ocupaban para empajar ranchos” (Arquimedes Maigual
Achicanoy. Gualmatéan, 2017).

-165-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

paso por detras de la gruta de la Virgen de Lourdes”. El transetnte por la
via principal 1a puede presentir, pues corre paralela hasta el tanque de
reserva del Sagrado Corazon de Jesus. Héctor Maigual (Comunicacion
personal, 2 de octubre, 2016).

Es necesario bendecir el agua, porque es salvaje, ligadaala Viejay a
otros espiritus fogosos, acuosos y demoniacos. Muy cerca de la Laguna
Blanca, de donde viene la corriente de agua a bendecir, existe una
planada. Segiin don Luis Maigual, es su primer lecho, pues ahi existio
una antigua laguna de Gualmatan. Ahora se 1a conoce como “La cancha
de los diablos”, pues es el lugar donde los diablos, habitantes del volcan,
salen a jugar. No toda persona los puede ver, “porque hay que estar
en el tiempo de ellos”. Por algunos relatos, “en tiempo de invierno,
cuando la gente no podia trabajar la agricultura, subia a pescar y, al
pasar por aquel lugar, podia disfrutar de una buena partida”. Héctor
Maigual (Comunicacién personal, 2 de octubre, 2016).

El monte, el paramo, la parte alta del Galeras, sus bocas, oquedades
o gliecadas, son territorios sagrados, habitats de divinidades superiores
relacionadas con lo salvaje y demoniaco. En términos cristianos,
el principal representante es el diablo. Los nativos mencionan al
Cuchipato, el Cuchirrabon, el Pativerde y otros innombrables.

Estos lugares son el origen del agua y del fuego, donde, unidos, se
disyuntan en alternancia o en paralelo. Por ejemplo, lo que era laguna,
ahora es una planada céncava infernal, cancha de juego de los diablos,
y lo que antes fue una planada-crater, ahora es una laguna. De forma
paralela, configuran la estructura césmica multiples oquedades, con
un crater central y las diversas lagunas. En la cima del Galeras, junto al
crater, reposa el agua bajo la forma de nieve o de nube.

Por consiguiente, esos lugares y sus seres son de otro tiempo, el
tiempo de origen, de union-disyuncion-nacimiento de los fundamentos
de la vida, por lo cual su acceso no es posible en este tiempo, sino
en ese otro tiempo, su tiempo (del encanto, infernal o divino). Sin
embargo, es posible transgredir este tiempo y ubicarse en aquel, pero
esto incluye el peligro de dislocarse de este mundo y profanar el otro,
lo cual implica la posibilidad del “castigo” con el desquiciamiento o la
muerte. El acontecimiento mas evidente fue la muerte de un sinnimero
de geologos, que tuvieron la osadia de mancillarlo. *

43 Muerte de nueve personas, seis cientificos y tres turistas que se encontraban en
el crater al momento de la erupcion del Galeras, en enero de 1993.

-166-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Al cumplir con determinados “requisitos”, correspondientes a la
veneracion y reciprocidad hacia las divinidades, lo pueden recibir
con beneplacito. Algunos caminantes de estos otros tiempos-lugares
relatan que, para no perderse, conviene ir dejando marcas, porque,
cuando no los respetan, estos otros caminos “no se dejan ver”, se
pierden.

Visto en perspectiva territorial, el territorio de estas comunidades
del Valle de Atriz es el entorno del Galeras; por eso es el comun
decir que todos los caminos salen y conducen al Galeras, porque el
Galeras les da la vida; él los surte de agua y ceniza, alimentos centrales
de la vida. El es el espiritu mayor y sobre él se congregan todos los
espiritus y fuerzas vitales dispersas, constitutivas de los distintos pisos
ecologicos desde la cima hasta los guaicos: “Por él, tenemos la mesa
servida”, expresaba uno de sus habitantes.

Para volver a la quebrada, estos “malos aires” adquieren diversas
manifestaciones: duende es la denominacion comun. Sobre sus
acciones, don Lucio, mayordomo de la finca Frisona, cuenta que,

...el anterior mayordomo tenia una nifia que, esa nina dezque decia
que por lanoche "bia visto el duende. Y cuando me llamaron que les
haga una carrerita al hospital, les dije: “No, mi carro estd dafado,
yo no puedo”. Entonces, ahi habia ido el mayordomo de aci arriba,
a dejarla. Y de ahi habian dicho que no la podian curar a esa nifia,
porque era aire; porque no era de droga, sino de aire, porque dezque
se alocaba y queria correr para el giieco, a la quebrada. Ella vivia
aqui y se habia ido para la quebrada. Y ella dezque decia que ha
vido (mirado) un mufieco alld abajo y que se le perdié. Y, la buena,
pues, que ella dezque lo vio primero; si no, dezque es fregado eso.
Uno que lo vea primero, no es tanto, pero que lo vea él primero a
uno, ahi si se lo lleva, pues. (Rosero y Villa, 2016, p. 50)

Para don Arquimedes Maigual, como en otros escenarios de
alteracion y descentramiento de la conciencia, encantadores, propios
de otros tiempos y lugares, ese aire acuoso, parecido a un muneco, es
el duende que:

..por la finca de Gerardo Madrofiero se lo sabe ver en el arroyo;

cuando se sale a buscar lena se lo ve; él se va escondiendo no

mads. Es un nifio bien hermoso, de cabello rubio, al que le gusta la

musica del bombo..., muasica que va parejita con los remolinos de
-167-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

las chorreras. Y que, entre mds atencion se le coloca, mas bonita se
escucha y mas llama”. (Rosero y Villa, 2016, p. 51)

Ademas, el ser otro, diferente al comun de los humanos, es
caracteristico, porque “el duende no camina normal, pues tiene los
talones para adelante y los pies para atras, y anda puesto unas alpargatas
y un sombrero grandote”.

En otra version mas cristiana de don Arquimedes, el duende fue
un angel que se rebeld un dia contra Dios y Dios lo dejé ambulante en
este mundo.

Antes, estas acequias, con sus aguas, llegaban hasta la plaza del
pueblo, donde habia una pila de agua, como réplica de una cascada,
construida en piedra o cemento, con un chorro y piedras lajas para
jabonar y pisar. En general, se ornaba con un pequefio jardin florido
y pequefas piedras. Las mujeres eran las mas recurrentes, a fin de
recoger agua, jabonar y cuchichear. Era un lugar encantador, donde
también aparecian los malos aires de la Vieja y el duende. Por eso, se
plantaban cruces y objetos ruidosos para correrlos.

En este contexto de sentido significativo se establece la Virgen de
La Gruta. El abuelo Héctor Maigual Achicanoy y fray Felipe Gémez se
idearon la gruta o altar de la Virgen. Se dispuso levantar la construccion
al pie de la gruta, sobre la corriente, y formar un pozo de agua, entre
piedras y flores bendecidas. Otro pozo se construy6 al lado derecho,
para mantener varios patos, custodios de la Virgen. Y una casita, que
hiciera de capilla.

Una decision, aparentemente inverosimil fue la de construir la
gruta con piedras del volcan Galeras. Los Maiguales se recuerdan, entre
risas, cuando Fray Felipe los llevaba al volcan a traer la piedra para
disponerla alrededor de la gruta; recuerdan que salian de Gualmatany
se dirigian al volcan por el camino de Anganoy. Don Héctor Augusto
recuerda:

El fray siempre quiso que la gruta fuera construida exclusivamente
en piedra porosa; por eso, siempre nos hacia recoger piedras de
alla arriba, del volcan Galeras. A veces, hasta nos hacia enojar,
pero a la misma nos hacia reir. La tltima vez que fuimos a recoger
piedra al pie del Galeras, nos empez6 a llover. El fray Felipe
siempre acostumbraba a llevar su avio, para darnos alla: su gaseosa,
sus galletas. Cuando mads tenia, sabia comprar su pollo y nos daba.
Héctor Maigual (Comunicacion personal, 2 de octubre, 2016).
-168-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

La verosimilitud insiste en sustentar que la piedra y el fuego,
relacionados con el agua, constituyen, en el pensamiento andino, la
parejayrelacion originaria de lo divino, la gracia dela vida. En su origen,
el agua-fuego vuelven a encontrarse para configurar un espacio-tiempo
identitario de gran potencia césmica; por consiguiente, sagrado.

Segin don Héctor Maigual, la fuerza del “lugar pesado”, donde se
instal6 la imagen para conjurarlo, 1a adopto; por eso, el rebose del agua
que pasa al pie de ella se reconoce como agua de vida y de curacion
para toda la comunidad, pero, asi mismo, brava y castigadora, si se la
desconoce e irrespeta. Trae a colacion este suceso:

... en un tiempo, los vecinos de enfrente de la Gruta comenzaron a
decir, a los fieles que subian a traer agua, que estaban tomando agua
contaminada, que no la lleven, porque iban a terminar enfermos,
mas que curados. Una madrugada, dia después de una pelea por
hablar mal del agua de la Virgen, estos vecinos bajaban a la ciudad
de Pasto a entregar productos al mercado y, en la vuelta de la via de
Jongovito, la camioneta en la que iban se volco, casi en el abismo.
Por este suceso, los vecinos no volvieron a hacer ningtn tipo de
comentario, pues se rumoraba entre la gente que habia sido la
Virgen, de la que tanto hablaban, la que habia movido Ia tierra.
Héctor Maigual (Comunicacion personal, 2 de octubre, 2016).

Acontecimiento contrastante con otro sucedido el mismo dia de
la inauguracion de la Gruta. Ese dia, al fraile Luis Felipe lo atropelld
una camioneta, pero al momento de arrollar su cabeza la llanta trasera,
aparecié una mujer vestida de blanco, lo tom6 con sus brazos y lo
apart6. Segun el vecindario, esta “castigadora” y cuidadora de 1a vida,
contra la muerte, no era otra que la divinidad del agua, la Virgen de La
Gruta. Cuidar y castigar, de acuerdo con las circunstancias, es un rasgo
comun de las deidades creadoras y benefactoras que representan el ser
profundo del agua:

Y asi, entonces, se reconstituye e instituye esta deidad y morada
sagrada del agua en Gualmatin y, por consiguiente, el respeto, el
cuidado y la veneracion a todas las fuentes de agua, manifiestas como
recogimiento, alegria festiva y hasta con temor al castigo ante el descuido.

Ese dia qued6 establecido como el dia de la Virgen de la Gruta,
dia que se celebra cada ano. Porque, como dadoras de vida, en todos
los pueblos agrarios, estas deidades y sus fiestas se relacionan con los
ciclos agrarios de siembra y cosecha (Fotografia 9). Ellas, con las lluvias,

-169-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

aportan a la fecundidad y abundancia, por eso se les ruega, venera y
agradece con reciprocidad y aporta a su fiesta con productos, a través
de los fiesteros. Fray Felipe cre6 la costumbre de visitar una vez al afio
los pueblos vecinos de Yacuanquer y El Cebadal, para recolectar maiz y
trigo. Iban de casa en casa y pedian colaboracion de l1a cosecha lograda
por cada habitante. Habia personas mas agradecidas, que donaban la
mitad de una “saca” de maiz o trigo, hasta llenar tremendos bultos,
acarreados a través de largas distancias.

Fotografia 9
Ofrenda a la Virgen de la Visitacion de Mocondino

En pueblos, como Mocondino y Ancuya, son tradicionales las
ofrendas a la Virgen de la Visitacion, en el mes y dia de su fiesta. Angie
Melo (2020), reconstruy6 este relato:

En el mes de mayo, mes de las madres, se celebra la fiesta de la

Virgen; este mes es lluvioso y también se acostumbra a que afio

tras aflo, en mayo, se lleve la imagen en bulto de la Virgen de

Visitacion de casa en casa por todo el municipio y en cada dia de

recorrido por la vereda se le celebra un belén; por esta razon, se

le llama la Virgen de la Visitacion; ademas, durante el camino, en
-170-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

cada vereda la gente se une y hacen el recorrido rezando y orando
por la comunidad; ademads, al caer la noche, en la casa donde se
hace el belén y la oracion, toda 1a noche se le hace a la Virgen una
ofrenda floral y de alimentos, pidiendo por la familia y los campos;
de hecho, se venera a esta santidad por muchos milagros que se le
atribuyen (p. 10).

La Virgen del Rosario

En la comunidad de Jenoy, al occidente del Valle de Atriz, la
Virgen del Rosario es la patrona. Hay varios relatos, aparentemente
contrastantes, sobre su aparicion. Unos relatos la perciben traida por
los espafioles, como estrategia de engafo y dominacion; porque:

Los espafioles se dieron cuenta que los indigenas ya no les daban
nada y estaban perdiendo el mando sobre ellos, asi que empezaron
a repartir santos y virgenes por todos los pueblos; las dejaban en
diferentes lugares, por ejemplo, en penas... Fueron los espanoles
quienes regaron las virgenes, por ejemplo, la Virgen de las Lajas y
la Virgen de Ancuya. (Estrada y Criollo, 2020, p. 81)

Otros afirman que la hallaron, junto a unas armas, en Chaupe, lugar
donde los jenoyes infligieron la derrota a los ejércitos de Simén Bolivar,
comandados por el general Manuel Valdés, en febrero de 1821. Y hay
quienes expresan haberla encontrado remanecida en el cruce del rio
Jenoyguaico con el camino que conducia, en tiempos antiguos, de Pasto
hacia el noroccidente; lugar donde antiguamente Las Martinez tenian
una chicheria, muy proximo a una roca donde, hoy, remanece una
nueva-antigua Virgen: la Virgen de La Pefia. De ahi se fue para Chaupe.

No obstante, la versiéon mas legitimada dice que la Virgen del
Rosario es remanecida en el Chaupe. Y como los indigenas eran
muy catolicos, se reunieron y decidieron hacer una iglesia, para
traer la Virgen del Rosario, que se encontraba en una parte alta,
llena de monte (Sachapamba). El cabildo propuso hacerle la iglesia
en el pueblo. Construyeron una iglesia pequena de tapia, teja y
palos y llevaron a la Virgen. (Estrada y Criollo, 2020, p. 81)

Sin embargo, al igual que la Virgen de Gudalupe,

Ella no se quedaba, sino que regresaba al monte. Entonces, los
mayores del cabildo hicieron una reunién con toda la guardia y se

-171-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

pusieron de acuerdo para castigar a la Virgen con un rejo. De esta
forma lograron que la Virgen se quedara en la iglesia. (Estrada y
Criollo, 2020, p. 81)

Esta parte final se sustantiva al afirmar que:

A la Mamita del Rosario la habian encontrado por all4, por La
Chorreray, pues, los que la habian encontrado la trajeron al pueblo.
Pero la Virgencita dizque por las noches se salia y a las mafianas que
la encontraban el vestido asi, lleno de tierra. Y, pues, de que como
que hubiera andado en el monte. Entonces, decian que la mamita
se regresaba a donde la habian hallado. (Tupaz, 2010, p.106)

Noeseltunicocasoenelquelapercepcion popular percibelapresencia
de las virgenes y santos como estrategia de aculturacion, cristianizacion
y dominacion de los espafioles sobre los indigenas. Tampoco es el tinico
caso que permite argumentar la vigencia y presencia de una matriz
cultural aborigen, sobre esta real o supuesta aculturacion.

Buena parte de la mitohistoria de las diversas comunidades de
estos Andes, ya se insinud, alternan su origen, como nacientes del
lugar o venidos de otros lugares, acompafiados de sus jefes, caciques
o santos (patriarcas o matriarcas). Es un devenir de y por estos
territorios, ligados a su configuracién geocdsmica, por los caminos
del oriente (Amazonas) o el occidente (selva o mar del Pacifico); por
la sierra andina o por los caminos subterraneos. * En consecuencia,
remanecer alude al venir o nacer de adentro, en general relacionado
con la oscuridad de la selva o de la tierra (o de un vientre materno). En
estas cosmovisiones, la selva y el mar son tiempos espaciales oscuros,
asimilables a lo subterraneo. Entonces, nacer o renacer es salir a la luz
o dar a luz. Aunque, el venir por la superficie de la tierra y establecerse
en un lugar, es también renacer, dar a luz, pues es un acontecimiento
que se suscita al amanecer: cuando canta el gallo o la perdiz. Pero,

44 En la extension de los Andes, por ejemplo, en los Andes centrales la isla del
Titicaca, denominada en aimara Taipi qala (piedra central), es el lugar de la
creacion y primera edad pétreo lacustre, donde el creador (Viracocha, en
algunas versiones) fundo las multiples naciones con sus identidades y les mando
sumergirse bajo la tierra para que salieran donde él determinase; es decir,
multiples lugares de renacimientos, denominados waqas o pacarinas. Ver, p. e.,
Olivia Harris y Theresse Bouysse-Cassagne (1988), siguiendo a los cronistas del
siglo XVI (Cobo, Sarmiento, Molina, Cieza).

-172-



El Espiritu de la Naturaleza Indomita

igualmente, remanecer alude a volver a ser o aparecer, como si al haber
estado subrepticiamente ahi, inesperadamente surge o resurge.

Los vocablos-lugares chaupi y sachapamba ayudan a precisar esta
perspectiva. Chaupi es un vocablo originario que denota centro, donde
se encuentran los opuestos, donde mueren o nacen. En los territorios
locales ain permanecen los lugares denominados chaupiloma o
chopiloma, castellanizacion de loma centro, eta loma de en medio, el
centro de la loma, entre dos lomas. También, entre la parte de arribay
la parte de abajo; entre lo terrestre (afuera, exterior) y lo subterraneo
(adentro, interior).

En el Valle de Sibundoy, chaupi era el centro, por los lados de Colo6n,
donde se encontraban las comunidades para celebrar el dia del carnaval.
Entre los hablantes quichuas del Ecuador, chaupi es el habitat de los
guardianes eternos de los antiguos gigantes; sus tierras son salvajes,
poseedoras de exquisitos paisajes rurales y animales. Entre algunas
comunidades de los Pastos, en la loma de en medio es su similar taypi,
donde esta presente el patrono o la patrona (fotografia 10).

Entre las culturas originarias del contexto andino el vocablo taypi
(correspondiente al chaupi) se refiere al encuentro entre los opuestos:
lo que estd en medio, que participa de ambos, sintesis generadora,
origen o punto de creaciéon. (Mamian, 1997, p. 214-215, al retomar a
Montes (1986)

Fotografia 10
Sachapamba, hoy




Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

En Jenoy, chaupi es la interseccion entre la parte del monte ligada al
volcan Galeras y la parte potrerizada o cultivada. Se entiende el monte
como la parte que, hasta hace poco, estaba cubierta de vegetacion no
intervenida, habitat de diversos seres, entre peligrosos y benefactores
(vegetales, animales, minerales, humanoides, diabdlicos o espirituales).

El término sachapamba lo constituyen los vocablos sacha y pamba.
De acuerdo con los idiomas originarios sacha significan montuno o
del monte; tierra no cultivada o virgen, relacionada con lo salvaje, lo
incivilizado. Pamba est4 referido a lugar. De esta manera, sachapamba
es tierra salvaje o barbara.

Desde lo hidrico, chaupi y sachapamba corresponden a aquel lugar
donde el agua brota de la tierra y, mas concretamente, donde el agua
brota de las rocas. Asi, literalmente, la Virgen del Rosario remanecio
en el lugar donde un ojo de agua emana de la base de una piedra:

La virgen pequefiita es hallada aqui arriba. A medio kilometro
de aqui queda un punto llamado Sachapamba; la piedra ahi ha de
estar hasta ahora, era una piedra grande. Y ahi la Virgen la hallo
yendo a buscar un sefior unos bueyes que se le habian salido y
no los hallaba por aqui. Entons’, habia salido hasta alla, cuando,
jcomo!, jVe! ;Qué serd? Como ver virgencita. Oh! Se habia bajado a
la carrera a avisar. Y la fueron a bajar a la iglesia... Ella es la patrona
de Jenoy. Como la Virgen santisima de Pasto, la Merceditas. (Eraso,
2010, p. 50)

Al retomar otros relatos, los habitantes de Jennoy consideran a los
ojos o brotes de agua emanaciones de donde caen las piedras lanzadas
por las erupciones del Galeras; piedras, ademas, réplica del volcan
Galeras en la escala menor.

Asi que, la Virgen del Rosario remanece, nace o deviene desde un
espacio-tiempo otro, axial; sintesis primordial y creativa; poder divino;
que es y no es de este mundo exterior o que participa de este mundo
civilizado, exterior, y el mundo salvaje, interior.

Las penas van en correspondencia con las piedras, sustancia y
simbolo de génesis, originalidad y permanencia; también, son centro,
limite 0 mojon, entre lo exterior e interior, entre el afuera y el adentro,
entre arriba y abajo, entre la luz y la oscuridad, entre lo civilizado y lo
salvaje, entre lo profano y lo sagrado.

-174-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

En otras latitudes andinas, como Potosi, los idolos acuaticos
se veneraban en pefiones, donde se juntan los rios; alli, entre
una multitud instalada en la ribera, se levantaba el grito
jcaiatunar!, exclamacion suplicante de buena cosecha de maiz.
Los extirpadores de idolatrias traducian del idioma kunza, como
“buena cosecha”;de “ckaya: bien, bueno”y “tunar: terreno”. En ese
momento, se rompia una olla colmada de maices y se derramaba
su contenido en el pefidn, sobre los dos brazos del rio, “donde el
paso del agua, primero separada y luego confluyendo, también
simbolizaba la reproduccion deseada”. El ambito del pefién no se
elige al azar. Se trata de dos brazos del rio que, luego, se juntan
en un punto, donde confluyen con el arte rupestre. (Nufiez y
Castro, 2011, p. 163)

Entonces, resulta entendible por qué nace en chaupi o sachapamba,
y por qué, aunque el cabildo propuso hacerle la iglesia en el pueblo,
“ella no se quedaba, sino que regresaba al monte”.

Los Ninos Divinos

Enlavida colectiva del Valle de Atriz existen otros acontecimientos
religiosos axiales ligados al agua y al volcan Galeras, con sus
connotaciones hierofanticas andinas, como las virgenes, con rostros
cristianos anclados a una matriz nativa. Difieren de las virgenes, porque
son varones, nifios divinos o santos. Pero implican cosmovisiones y
comportamientos religiosos, éticos, sociales y politicos. Y son locales,
universalmente andinos.

El Nino de los Santos Reyes

El pueblo originario de Mocondino anualmente celebra tres fiestas
de la mayor expresion religiosa y cultural: la fiesta de la patrona, la
Virgen de la Visitacion, los dias sdbado y domingo de la Gltima semana
del mes de mayo; la del nacimiento de Jesus, que llaman del “Nifio
grande”, los dias 24 y 25 de diciembre, y la fiesta en honor al “Nifio
de los Santos Reyes”, que llaman el “Nino Pequeno”, el 5y 6 de enero
(fotografia 11).

-175-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Fotografia 11
Nifo de los Santos Reyes de Mocondino

Fuente: Archivo digital IADAP

La fiesta del Nifio de Reyes es la mds importante culturalmente,
aunque la capilladonde permanece se ubica en la periferia del territorio,
distante del caserio urbano central, en el limite con la comunidad de
Dolores. La imagen y su capilla estan a cargo de un sindico y su familia,
quienes, se dice, son descendientes de la mujer que hall6 a este Nifio
en la quebrada Mijitayo, un dia de los Santos Reyes.*

Lo llamaron el Nifio de los Santos Reyes porque fue encontrado un
seis de enero. La sefiora Natividad encontro la imagen del nifio Jesus en
una quebrada de agua, por alld en Mijitayo, cuando desde Mocondino
se desplazaba a entregar cujaca para lavar ropa. Y el padre Francisco de
la Villota*® fue quien bendijo la imagen desde ese instante.

45 A los sindicos que se han sucedido hasta hoy, con don Paulino Pinza, del linaje
Pinza, los legitima la comunidad, como descendientes de Natividad Cantuca.

46 El padre Francisco de la Villota fue el santo e ilustre fundador, en Pasto, de la
Congregacion de San Felipe Neri, autorizada por el libertador Simo6n Bolivar el 25

-176-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

En Mocondino, el agua diviniza su esencialidad a través del Nifio de
los Santos Reyes, anclado, como las virgenes, al universo paradigmatico
propio de estos entornos andinos. Se recrea como una divinidad que
viene y deviene la cultura universalmente localizada del agua.

En la medida que le permitié la reproduccion o el acceso a su
universo cultural “sobrenatural”, los mocondinos operaron los
componentes de la liturgia catélica. Como indios conversos, con el
pretexto de celebrar fiestas cristianas y al fingir honrar al Nifio Dios,
honran a sus propias imagenes. Ademas, “Las especificidades rituales
de la fiesta y de la operacion del santo como simbolo iconico, hace
comprensible su eficacia simbolica” (Diaz, 2012, p. 1)*".

Vale aqui traer la preocupacion, en 1773, del Concilio Provincial
Limense, que,

En el contexto de celebracidon de algunas fiestas, como la de Corpus
Christi, algunos indios conversos, con el “pretexto de que celebran
nuestra fiesta y fingiendo honrar con nosotros el cuerpo de Cristo
y los santos, han honrado en verdad a sus idolos”, que ponen en
las literas que transportaban las imagenes de los santos. (Vargas
Ugarte, 1951, p. 203)

El Nifio Dios cristiano se incorpora al entramado de practicas
indigenas y su significado. Una especie de indigenizacion del
cristianismo converso, con su respectivo intercambio simbodlico.
El procesamiento del santo en la memoria y la vida comunitaria y
el agenciamiento ritual al realizar la fiesta, hacen comprensible su
eficacia operativa y simbdlica (Diaz, et al., 2012). Y lo mas importante,
asi se recrean y fortalecen las redes de sociabilidad cultural que dan
dinamismo a la vida local (Castro, 2013).

La imagen fisica del Nifio de los Santos Reyes representa la
cristiandad, pero deja abierta la interpretacion de lo trascendente
de la imagen, que la comunidad construye o reconstruye desde sus
propios pardmetros culturales. Asi se entiende el uso alternativo o
resignificacion de la religion por parte de las comunidades.

de septiembre de 1829; aprobada por el obispo de Quito, don Rafael Lasso de la
Vega, en carta del 27 de enero de 1830, y confirmada por S.S. Gregorio XVI, en
bula de 1835. El Gobierno nacional dio el pase el 5 de abril de 1836.

47 ...1as especificidades rituales de la fiesta y de la operacion del santo como simbolo
iconico dominante permiten comprender su eficacia simbolica, asi como también
la co-existencia de diversas interpretaciones y escenificaciones rituales que
darian cuenta de la agencialidad ritual de la comunidad (Diaz, et. al., 2012, p.1).

-177-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

En el conjunto de las fiestas religiosas, no solo del Valle de Atriz,
resulta observable como, mientras el poder eclesial catdlico persiste
en suprimir los rituales populares, las fiestas y ceremonias catdlicas
se constituyen en eventos culturales que, desde tiempos coloniales,
entretejen simbolos del catecismo cristiano con representaciones e
imaginarios nativos. En términos de Diaz, et.al (2012).

Bajo esta perspectiva, es dable comprender como el uso popular
de la religion es modificado de acuerdo a las realidades locales,
reorientando los significados catequéticos emanados desde la
Curia para resignificarlos mediante usos locales implicados en la
festividad, pues el significado altimo al que remite el santo queda
abierto a las reinterpretaciones comunitarias. (p. 36)

Como en los casos de las virgenes, los relatos se diversifican sobre el
acontecimiento-origen del Nino de los Santos Reyes. Sin embargo, son
complementarios respecto del tema central y de su relacion paradigmatica
con el agua. Uno de los mayores de Mocondino narrd este relato:

Yo, como siempre estoy averiguando, asi, entonces le preguntaba a
Jacinto —Jacinto se llama el que maneja ahila capilla—, que como fue.
Decia, pues, que la sefiora que vivia aqui, que se llamaba Dolores,
;quién seria?, pues —de eso hace mucho tiempo, lo menos han de
ser unos dos siglos o mas—, que ella iba a jabonar alla al convento
de los filipenses, donde 1a mama del padre Francisco de la Villota;
que la llamaron que fuera a jabonar —la mandaba a la quebrada que
bajaba por bajo de San Felipe—, que vaya a jabonar. Entonces, la
seflora, pues, de aqui de Mocondino, estaba jabonando y cuando
dizque bajaba por la orilla un munequito, cerquita de ella. Ya lo
cogio y lo habia traido a la familia del padre Villota. Mam3, dizque
le dijo: “Vea este mufiequito que me hallé”. La mama, dizque dijo:
“Parece que no fuera mufeco; esperémoslo al padre a ver qué
dice”. Ya habia llegado el padre Villota y le preguntaron: “Vea ese
mufeco que se ha hallado la jabonadora”, y él 1o mir6, lo mird, “No,
no es mufieco, es nifio, y se lo ha hallado ahora en el dia de Reyes;
va a ser el Nifio de los Santos Reyes”. Y que de alli ya lo trajo, lo
dejo por alli, que no le hacia caso, ahi lo tenia, pero que, luego,
luego, ya, ya le ha de haber ido moviendo el corazon, pues, que,
entonces, ya le fue poniendo mas fe. Luego, ya reconocieron que
era el Nifio Jests de los Santos Reyes. Lucio Jojoa (Comunicacién
personal, 5 de noviembre de 2006)
-178-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Por su parte, dofia Maria Jojoa relata:

El Nifio de los Santos Reyes es encontrado en el rio detrds de
San Felipe. Dizque era una sefiora que iba a jabonar con cujaca
donde la mama de un sacerdote y dizque llovia durisimo y dizque
decia la sefiora ‘y ahora para pasar ese rio, jpor donde me paso?’,
porque ese rio era grande. Y dizque mdas abajo vio una piedra y
dijo ‘Alcanzo a pisar o me lleva el agua’ y cuando es que vio bajar
el muneco. Que el barro lo envolvia, y dijo ‘Ve ese mufieco para
mi guambra’. Y dizque lo agarrd y lo saco y se paso al otro lado
y dizque lleg6 donde iba y dizque dijo la mama del cura ‘venis
mojada’ y le dijeron ‘descobijate’ y le pregunto ‘;qué es que traes?’.
‘Una mufequita, véala aqui’, dizque dijo. ‘Qué bonita, qué rosadita
la mufiequita, ;dénde te la hallaste?’, ‘en el agua’, le respondid. Y
dijo que no era mufeca, ‘pasa, baiiémoslo y que venga el padre y
lo vea, lo mire a ver qué es’. Y dizque lleg6 el padre y le dijo ‘venga
mijo le tengo una sorpresa’ ;Qué sera?’, dijo. ;Quién lo trajo?’. ‘La
jabonadora’. Y lo mir6 y lo mir6, ‘este no es mufeco, ;donde lo
encontraste?’. ‘Déjalo’, dijo, ‘y me voy donde el obispo a ver qué
me dice, porque parece nifio Jesus’, dizque le dijo. ‘Y segun eso
vamos a hacer una fiesta y vamos a hacer un baile’, dijo el cura.
‘Y yo pobre no tengo donde vivir, qué voy a hacer la fiesta’, dijo la
jabonera. Y a los dos dias bajo a jabonar. ‘Estas de suerte’ le dijo la
patrona ‘3Por qué?’ ‘Porque es el Nifio de los Santos Reyes’. ‘Pero
la tradicion de ustedes que va a ser es asi: tienen que hacer chicha,
hacer empanadas, bufiuelos, pelar un puerco, hacer champus’, dijo
el cura. En ese tiempo dice que no era pan sino platanos. ‘Entregar
con platanos’ dijo. ‘Y bueno’ dizque le dijo, ‘y ahora ustedes tienen
que buscar el fiestero para que reciba la fiesta’. Y cuando trajeron
al Nifio, qué fiesta que habia sido: ya empezaron la tradicién que
iban a hacer. Maria Jojoa (Comunicacion personal, 21 de marzo de
2013) (como se citd en Perugache, 2020, pp. 117-118)

Todos resaltan la condicion femenina de la afortunada. Buena parte

de los relatos agregan, con diferencia, el nombre: Dolores o Natividad
Cantuca. De Dolores, aluden al nombre similar de la comunidad
contigua a Mocondino, en cuyo limite se construyo la capilla del Nifio.
Cantuca es un apellido presente en la comunidad que lleva por nombre
Cujacal, poco distante de Mocondino. Cujacal, a su vez, deviene del
nombre de un arbusto llamado cujaca, cuyo fruto es propicio para

-179-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

jabonar ropa y bafarse. Todavia se reconoce por sus propiedades
saludables. Seguramente, dona Natividad lavaba con cujaca la ropa de
los curas de San Felipe.

La condicion femenina de la lavandera trasciende a la condicion
femenina del agua y a la relacion madre-hijo. Es una relacion
generalizada, aunque, en la concepcion dual y fluida del pensamiento
andino, también fluye el agua en masculino; de ahi los nombres de
quebradas y rios: guarmiyacu y cariacu, dependientes de los vocablos
quechuas warmi (mujer), ghari (varén) y yaku, (agua, rio, quebrada).
Enla region, son comunes las quebradas y rios con esta denominacion.
Una laguna es la pareja de agua apacible y agua corriente, por lo cual,
en la percepcion colectiva, por el centro de la laguna siempre corre un
rio. La madre agua trae a su hijo.

Uno de los relatos expresa que fue la hija de la lavandera quien
lo vio primero. Esto, hipotéticamente, junta la sensibilidad femenina
con la condicién incipiente humana, garante del estado de gracia
propicio para la relacion con la gracia divina. En hechos similares,
como el relativo a la aparicion de la Virgen de las Lajas, una nifia, desde
la espalda de su madre, ve a la Virgen, cuando atravesaban el puente
sobre el rio Guaitara. En las representaciones mas tradicionales, los
nifos son los mas propensos al encuentro con seres espirituales de
montes y quebradas y, por consiguiente, los mas propicios para que
los atrape la Vieja del monte, el duende, etc.; “quedados” es el término
popularmente utilizado. Los aucas (awqa, en los idiomas nativos) son
los niflos en condici6n pagana, sin bautizar, salvajes; favorables para
que los atrapen espiritus, también aucas. Si mueren en esta condicion,
no los sepultan en un camposanto, cristiano, sino en un campo salvaje,
pagano, su mundo “natural”.

Ademas, es el comun decir que el Nifio bajaba en la quebrada
Mijitayo o Rumiyacu. No se conoce una traduccion del nombre Mijitayo
o Mijitayu, pero si de Rumiyacu (rumi: piedra, yacu: agua), traducido
en quebrada de piedra o de la piedra.*® De esta forma, el detalle de
hallar una piedra por donde pasar el rio resulta paradigmatico. Ya
se ha anotado que la aparicion de la Virgen de las Lajas se suscito al
pasar el rio Guaitara por el puente de Rumichaca (puente de piedra),

48 En el costado occidental del Galeras, con nacimiento en la misma cima del volcan,
anima la vida la quebrada o rio Jambiyacu, nombre original compuesto de jambi
y yacu. Jambi es la denominacién de divinidad femenina, de la vida, opuesto en
interrelacion a laija o divinidad del fuego.

-180-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

puente siempre dispuesto al encantamiento. En el antiguo camino
occidental del Galeras, Rumichaca es el puente de piedra en el sendero
del diablo, causante de desapariciones. A proposito, el lugar donde
el acompafante del cura De la Villota encontr6 al puerco que devino
diablo y lo trajeron a construir la iglesia de San Felipe Neri, también
situada sobre la quebrada Mijitayo. Su trabajo inici6 con el desalojo del
lugar de la “gran piedra” presente, atin, con sus encantos. También, hay
que recordar que las Virgenes de Guadalupe y del Rosario aparecieron
sobre el agua que fluye de una piedra; es decir, la quietud de la piedra
y el fluir del agua llevan a que el momento-lugar fuese la condicion
divina del encanto; un acontecimiento reducido del paradigma chaupi.

Desde lo historico, la quebrada Mijitayo ha abastecido y sigue
abasteciendo de agua a las comunidades originarias de Gualmatan,
Obonuco, San Felipe y Anganoy, y, desde la Colonia, a toda la parte
occidental de la ciudad de Pasto. Nace de un centro del Galeras.
“Centro”, en lenguaje popular, se refiere a una oquedad geo-ecologica
fundamental, como un 6rgano clave de este cuerpo territorial vital,
chaupi y taipy. Don José Yaqueno, de Jenoy, dice que es el “oido
del Galeras”, por donde, entre otras propiedades, absorbe y desata
energias. Un lugar donde moran las mejores plantas medicinales y los
mas poderosos demonios. Ademas, segun ¢él, es 1a oquedad por donde
cada tiempo (milenios), el Galeras explota y arroja piroclastos, lava
y piedras incandescentes sobre el Valle de Rumipamba, o Valle de las
Piedras, donde ahora estd asentada la ciudad de Pasto. Acorde con este
antecedente, el cauce de la quebrada Mijitayo puede, en un momento,
volvera a ser el cauce de las erupciones volcanicas que destruirian la
ciudad.

“El barro lo envolvia” en “el rio crecido, porque llovia a torrentes”.
Venido entre la lava, por una parte, acentua en el origen teltrico de
la criatura, del submundo del Galeras, “nacido de aqui mismo”, hijo
de la Pachamama y de Urcunina, no venidero cristiano, sino pagano.
De otra, el peligroso y doloroso parto, producto de una calamidad: la
explosion, Desde la perspectiva andina, se trata de un renacimiento,
de una nueva vida, de una nueva era, surgida de un hecho radical o
pachakutik. Es comun entre las culturas andinas, y universalmente,
el origen de una nueva era como producto de una situacion caotica,
cataclismica, miticamente ilustrada con un enrevesamiento de la tierra
y/o de las aguas. Ahora bien, con la avalancha viene el reordenador y el
reordenamiento, identificado como un héroe civilizador: una culebra
(sierpe o amarum, entre los ingas), un guagua como el Guagua Rayo en

-181-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Jenoy, o Juan Tama, gugua-serpiente entre los paéces o un pishau de
los guambianos. Y, como en los relatos biblicos, al salvador lo salvan de
las aguas para lograr la divina providencia.

Venir envuelto en barro, arremolinado, responde a la envoltura
espiralada precristiana y pre-social, el tejido de ese otro complejo
y auténtico mundo. Al mismo tiempo, el barro o la lava es el estado
axial, genésico: mezcla de agua y tierra o de agua y fuego, propicia
para un nuevo germen. En el pensamiento andino, estar envuelto en el
medio de potencias como el agua y el fuego resulta un espacio-tiempo
creador: generador de estados y criaturas poderosas.

La quebrada Mijitayo, desde su origen hasta su desembocadura,
es escenario de eventos cotidianos, pero extraordinarios, que viven y
cuentan los buscadores de madera, lefia, bejucos, medicinas, peces u
otros bienes “naturales” para el diario vivir. En su paso por la ciudad
de Pasto, ha dejado su huella himeda en la vida y la memoria colectiva.
Cuenta un relato citadino que, por la misma época de la aparicion del
Nifo Jests de los Santos Reyes, en la quebrada Mijitayo —por cierta
casualidad nombrada rio San Francisco—,* aparecio el Sefior del Rio;
hallado, no por mujer, sino por un cuidador de almas: el padre Santiago
Rodriguez del Padron. La aparicion tenia la forma de una pintura
sobre una pared, ya deteriorada, de su casa. La casa se situaba frente
al rio. La pared era una tapia espesa (barro arenoso), apisonada, con
la consistencia de una roca parecida a la solidez de la fe pastusa. Por la
devocion generalizada del vecindario, a esta imagen la institucionalizo
el padre Manuel Ferndndez de Cordoba, al darle la forma de capilla. El
padre Francisco de la Villota fue el primer capellan, en 1815. En 1828,
este padre construyo6 la primera capilla oficial. Sin cambiarle sitio al
fresco, utilizaron la pared como fondo del altar y, sobre dos arcos
de cal y ladrillo, a modo de puente sobre el rio. Le dio el nombre de
Ermita de Jesus del Rio® (2016).5!

Conforme a lo que se viene argumentando desde el pensamiento
local andino, sobre la divinidad de la quebrada Mijitayo, generadora
del Nifio de los Santos Reyes, en el contexto de la interrelacion
contradictoria entre la religiosidad nativa y la cristiana, parece que no

49 Por pasar por el antiguo barrio San Francisco.

50 EI 19 de mayo de 1828 inici6 el padre De la Villota la construccién de una capilla
en honor a la imagen de Jesus del Rio; a ella se trasladé la venerada imagen el 19
de julio de 1828; la capilla se incendié en 1840; milagrosamente, la imagen no
sufrié desperfectos y la capilla se reconstruyo.

51 En Chiles, entre los Pastos, el Senor del Rio es Juan Chiles, o el ruani colorado.

-182-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

es casualidad la construccion de la capilla, a modo de puente, sobre esta
quebrada, con la imagen original del Sefior del Rio, al fondo; y que el
padre De la Villota hubiera sido su mentor y fundador, por el mismo
lugar, contra una piedra fantastica, de laiglesia del oratorio de San Felipe
Neri. Inclusive, que la capilla, ademds de centro de visita y oracion de
feligreses, fuese el lugar de penitencia y flagelacion anacronicas.

La bendicion del Nino de los Santos Reyes por parte del cura
cristiano, y su confirmacion por el obispo, era necesaria, pues, para
los nativos, vitalmente, convenia la conversion formal de su mundo de
gentilidad al nuevo mundo colonial cristiano: tomar la forma cristiana.
Sin embargo, la “sustancia” pagana pre-hispanica fluye hacia la sociedad
de conversos. Hasta hoy, una forma expedita de compatibilizar su re-
nacimiento sustantivo andino-cristiano con su descendencia sustantiva
precristiana, pagana, como una necesaria reencarnacion de las almas
paganas en cristianas. A su vez, se trata de una especie de pacto entre
nativos cristianos y nativos paganos, dentro de unas relaciones de
dominacion, mediadas por un personaje entre cristiano y pagano. En
términos originales de Tristan Platt (2002):

Para los indigenas, la conversion de un estado anterior de
gentilidad fue un requisito para mantener sus derechos a la tierra
bajo el gobierno espanol. Por lo tanto, el problema para los nativos
andinos fue como compatibilizar la autoctonia, que necesariamente
implicaba la descendencia substantiva desde los paganos, con
su “re-nacimiento” como conversos andino-cristianos. Parte
de la solucion parece haber consistido en repetir el proceso de
conversion con cada nuevo nacimiento. De este modo, podian
afirmar una continuidad esencial con los paganos muertos, al
mismo tiempo que reafirmaban su transformacion historica en
nuevos cristianos. Tal solucion trasciende la simple oposicion entre
“esencialismo” e “hibridismo” que, tltimamente, ha provocado
mucho debate, al representar a la persona india como, a la vez,
esencial e historicamente transformada. (p. 636)

Un hecho, aparentemente, inequivoco, pero que se sujeta a la duda,

a la necesidad de procesarlo. La duda de aceptarlo como cristiano o

pagano: verlo como un mufieco, una mufieca, llevarlo ante el obispo

para ver qué dice; dejarlo por ahi, descuidado, o guardarlo, en la casa de

la Dolores; por momentos, requerido por el agente cristiano, por fuera

o al contrariar su ley, y resistiéndose a consentirlo por parte del pagano.
-183-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Pues, al retomar el relato, al mostrarselo a la mama del padre De la
Villota, vio que se movia y, entonces, el sacerdote dijo “que era una sefal
divina”, y orden6 construir una capilla y organizar una fiesta en su honor:
“Vamos a hacer una fiesta, un baile”, dice el cristiano, “Soy pobre”, dijo
el pagano. Insisti6 el cura para incitar la costumbre pagana: “Siguiendo
la tradicion de ustedes, tienen que hacer chicha, hacer empanadas,
bufuelos, pelar un puerco, hacer champus, buscar el fiestero y entregar
la fiesta con platanos” (“porque en ese tiempo no era con pan, Sino
con platanos”). Y, asi, al aceptar su propia tradicion, “inmediatamente
nombraron fiestero e hicieron la fiesta”. jQué fiesta que habia sido!

Reconocido por el poder cristiano, a los gentiles se les fue moviendo
el corazon, la fe y la supersticion hasta reconocerlo como suyo, hasta
integrarlo a la tradicién. Y asi empezo6 l1a nueva tradicion, la tradicion
religiosa de originarios conversos, de hacer fiesta y adorar al agua, al
hijo del agua y de la Pacha.

El detalle respecto a que en las primeras fiestas se entregaba a
los nuevos fiesteros platanos y no guaguas de pan, por parte de los
fiesteros salientes, insinua la practica pagana de alimentar a sus
divinidades salvajes con productos no socializados. Con el tiempo,
el pan cristiano se trasformo6 en guaguas de pan, representacion y
presencia de divinidades paganas; alimento, al mismo tiempo, de las
divinidades, con el fin de garantizar que siguieran fecundando la vida
a la comunidad. Hoy, en Mocondino, el acontecimiento central de la
fiesta del Nino de los santos reyes es la entrega de dos guaguas de pan
por parte de los fiesteros salientes a los fiesteros del afo siguiente,
acompanadas de sendas botellas de aguardiente, para que las alimenten.
Con agua-ardiente se alimentan las guaguas, alimento del hijo del agua
y de todos los mocondinos.

Es interesante resaltar el imaginario sobre el actuar del cura De la
Villota, que alienta la fiesta de celebracion al Nifio de los Santos Reyes
con el baile, 1a chicha y las comilonas. En el tiempo histérico, no estaban
lejanas en el tiempo y el espacio las disposiciones de los Concilios
provinciales de Santafé, Popayan y Lima (1567-1568), encabezados,
entre otros, por el inquisidor y arzobispo Bartolomé Lobo Guerrero, que
alentaba la obligada ruptura con estos comportamientos, considerados
“otras ceremonias que el demonio les ensen6” (Concilio Provincial
Limense, 1773, p. 281). Conscientes, seguramente, del actuar de
algunos pueblos de indios conversos, quienes, con el “pretexto de que
celebran nuestra fiesta y fingiendo honrar con nosotros el cuerpo
de Cristo y los santos, han honrado en verdad a sus idolos” (Vargas

-184-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Ugarte, 1951, p. 203), también referido por (Castro, 2013, p. 213).5
La actuacion del cura De la Villota, condescendiente con el paganismo,
pone de presente la figura culturalmente doble de este cura, si se acepta
la version del imaginario colectivo e historiografico respecto a que era
un personaje compactado con el diablo. (Fotografia 12).

Fotografia 12
Francisco De la Villota®

Las orientaciones pastorales, como
se repite hoy en nuestro medio,
cuestionaron la religiosidad local y
pretendieron subordinarla a las
orientaciones de la Iglesia catolica
universal. A las devociones indigenas
se las consider6 dominio de la
supersticion y excesos opuestos a la
devocion y a la piedad. Y “fueron
enfrentadas a partir de estrategias de
resimbolizacién que enfatizaron en el
caricter intimista y personal de la
devocion, alejada de la teatralidad
barroca y del marco comunitario”
(Castro, 2013, p. 197). Igual fue la version de los visitadores; en su
perspectiva, en palabras del visitador Arriaga, aquellas supersticiones
eran “las ramas y hojas que nacen del tronco de su gentilidad e
idolatria”. (Castro, 2013, p. 203).

Alagregar detalles, hay versiones segun las cuales el cura manifesto
a la mujer que el Nifio era de hogar y no de iglesia; es decir, seguiria a

52 En la modalidad de celebraciéon de estas fiestas, se alentd una ruptura respecto
de las fiestas celebradas por los antepasados de los indios, en particular en lo
referente a las borracheras y los bailes y “otras ceremonias que el demonio les
ensefig”. Se insistia en la solemnidad que debian rodear estas celebraciones.
(Vargas Ugarte, 1951-203)”, también referido por (Castro, 2013, p. 213).
Concilios provinciales en Santafé, Popayan y Lima, que establecieron normalizar
aquellas practicas piadosas; establecer una religiosidad més austera, intima y
recatada de los devotos: “Restringir las creencias del denominado “pueblo llano”
(negros, castas, zambos, mestizos y mulatos)”, combatir la difusién de devociones
catdlicas desconocidas, 1a presencia de santos locales y, en fin, destruir la idolatria
(Pérez, Ma. C., 2015).

53 Imagen tomada de https://historiayregion.blogspot.com>

-185-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

su cuidado y al cuidado de su descendencia. Este mandato sustenta la
construccion de la capilla, para la estadia de la imagen, al margen de la
iglesia matriz y del centro urbano, empero, dentro de la comunidad,
bajo la custodia de un linaje; no con cura, sino con sindico y fiesteros.
Autonomia garante de la identidad y la continuidad pagana.

Esta autonomia identitaria se sustantiva al descentrar su venida, no
en lanoche de Navidad, sino en la de Reyes. Se diferencia claramente al
Nifo cristiano, que hasta hoy denominan “Nifio Grande” o “pascuero”,
del Nifio pagano o converso, denominado “Nifio pequefio” o Nifno
chuncho. En la religiosidad popular de hoy, cada deidad se duplica en
grande y pequena, pero ser pequefia no implica inferioridad de poder;
al contrario, los Nifios, Santos o Virgenes pequeios son mas poderosos,
es decir, mas milagrosos.

Y, de hecho, en la realidad, la imagen es pequefa; su rostro es
singular, sin la gracia de nifio; de color rosado y ojos rasgados. Su
cabeza se interfiere, por la corona que lleva, sobredimensionada,
en forma de tridente. Es la expresion de ch’unchu, segin el quechua
boliviano: barbaro, salvaje o no domesticado (Diccionario bilingiie
quechua-castellano).

El hallazgo en Dia de Reyes, un dia especial para cristianos y
paganos, fue el indicio de lo extraordinario del acontecimiento, puesto
que, para unos y otros, era signo y simbolo de cambio hacia una nueva
vida. Para el cristiano, la legitimacion y ratificaciéon ante el mundo
del nacimiento del verdadero Dios. Para el pagano, el nacimiento-
renacimiento de su auténtica divinidad pachamamica, divina agua,
fecundadora y continuadora de la vida.

En el imaginario popular, los espiritus ancestrales pre-cristianos se
piensan como gentiles que moran dentro de la tierra y salen cada cierto
tiempo, en general como guaca, para dar vida y energia. El Nifio de los
Santos Reyes surge de una avalancha de agua de las profundidades del
volcan, a modo de un hecho mitico-religioso, para dar vida y energia
a los mocondinos, en un proceso singular, condicional, en el que un
ser espiritual pagano se reencarna como guagua cristiano. Dofia Maria
Jojoa

El Guagua Rayo

Laleyenda o mito del “Guagua Rayo” es otro relato y acontecimiento
local, andino, dentro del Valle de Atriz, cuyo origen primordial,
entre agua y fuego, fundamenta la vida de las comunidades de origen

-186-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

prehispanico, en este caso de Jenoy, de su cultura, de su historia y de
su fecunda identidad. En los relatos, al “Guagua Rayo” se lo nombra,
indistintamente, “Nifio Rayo”, “Juan Rayo”, “Juan Criollo” o “Juan
Solarte Criollo”.

En relacion con las divinidades precedentes, aparentemente,
emerge mas autdctono y politico, al obedecer a circunstancias que lo
revitalizan en la memoria colectiva: laimperiosa orden gubernamental,
en 2005, de abandonar su territorio, bajo el pretexto de impedir una
catastrofe generada por las erupciones del volcan Galeras. Veamos la
relacion entre este hecho y el renacimiento del Guagua Rayo.

En el tiempo de cambio de siglo, el volcin Galeras tuvo una
fuerte actividad eruptiva que gener6 gran conmocion local, regional,
nacional e internacional, puesto que se consider6 la inminente
desaparicion de los poblados vecinos, incluida la ciudad de Pasto.
Estaba muy cerca el acontecimiento desastroso de Armero (1985),
ocasionado por la avalancha de un represamiento en el Nevado del
Ruiz, que caus6 la desaparicion de mas de veinte mil pobladores.
Con este antecedente, las autoridades locales de Pasto “clamaban”
ayuda. El gobierno nacional, apoyado en los conceptos cientificos del
Instituto Colombiano de Geologia y Mineria (Ingeominas), decretd
situacion de desastre y el perentorio desalojo de los habitantes
del territorio Galeras. Por su parte, los pobladores sufrieron una
situacion dramdtica por la inesperada exigencia gubernamental de
huir, sin tener donde seguir con la vida. No temian al Galeras, pues
habian vivido alli desde tiempos inmemoriales, con las erupciones
de siempre. Sobre esta verdad y sin tener alternativa, se vieron
abocados a resistir organizadamente, hasta hoy, porque el decreto
gubernamental sigue vigente.

Lo curioso e interesante de este momento critico fue el remanecer
de una gran piedra plana grabada o petroglifo, en un lugar acuoso o
pantanoso nombrado Tomates. Para algunas conversas, esta piedra
la habia lanzado el volcan en tiempos pretéritos. Cuentan, también,
que hace mucho tiempo este petroglifo se conocia con el nombre de
“Descanso mayor”, donde los indigenas hacian sus ritos, con plegarias
(Fotografias 13).

-187-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Fotografia 13
El “descanso mayor”

Al renacer, hoy, los pobladores lo denominaron el “Mantel de
piedra”. Y por el aporte a la defensa de su derecho mayor de ser
auténticos del lugar y por renacer para alimentar la existencia en
el instante preciso que auguraba la desaparicion de los jenoyes es
denominado: “El mantel de la Vida”. Asi se convirtié en fundamento
de la existencia, la autonomia y la resistencia; por consiguiente, en
centro y eje de la memoria colectiva, de ceremonias y rituales.

Diferentes opiniones e investigaciones resaltan esta importancia
profunda para los jenoyes, el hallazgo y el sentido de este lugar
sagrado, en su momento y para la posteridad. Algunas de las figuras del
petroglifo quedaron plasmadas en el escudo, simbolo de la identidad
y autonomia de la comunidad. En una de las investigaciones, afirma
Perugache (2010):

Interesa sefalar aqui las dos figuras que aparecen en el escudo: los
monos y la espiral circundando el volcan. Dos figuras simbolicas
reiterativas en el petroglifo. Que hayan sido plasmados en el escudo
refleja la importancia que ha tenido el hallazgo del petroglifo para
los habitantes de Jenoy, quienes lo vinculan con sus antepasados,
entendiéndolo como un regalo y un testimonio de sus antiguas y
legitimando asi la permanencia en su territorio. (p. 55)

-188-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

En concordancia con esto, lo interesante es el resurgir de la leyenda
del Guagua Rayo, un nifio que surgio entre rayos, truenos y aguaceros
inmensos en el mismo sitio de la piedra. Alli, supuestamente, quedd
petrificado, con la sefial de que de ahi no lo moverian, ni a él ni a
su descendencia. Su relacion con el agua y el fuego es fecunda, como
fecunda su relacion con la historia de la vida religiosa, social y politica
de la comunidad de Jenoy.

Tres relatos de la leyenda expresan:

En mayo sabia llorar un guagua por los terrenos de Riopamba, se
hablaba de un nifio que lloraba muy duro. Una pareja quiso cogerlo,
porque se rumoraba que la persona que lo cogiera se iba a hacer
millonario. Cuando llegaron a donde el nifio estaba llorando, él
grito muy duro y desaparecid. Luego empezd a llover y a tronar
muy fuerte. Entonces, a la pareja le dio miedo, temor y dolor de
cabeza, que los hizo regresar a su casa. Paso un tiempo, pero la
pareja seguia con la idea de capturar al Guagua Rayo; entonces,
ellos acudieron a un abuelo de ese tiempo, un sabedor, al cual le
dijeron que coémo hacian para coger al Guagua; él les dijo que quien
lo iba air a coger tenia que ser un matrimonio que no tuviera hijos y
que sea una pareja de bien, y que para lograrlo tenian que llevar una
sabana blanca. Con estas sugerencias que les hizo el abuelo sabedor,
se fueron de nuevo a capturar al Guagua Rayo. En esta ocasion si lo
lograron, mas tenian que bajar gritando “Abril y mayo, ojala, y Dios
quiera, cojamos al Guagua Rayo”, hasta una iglesia. En la iglesia la
persona que hacia la parte de la espiritualidad lo bautiz6 y ya la
pareja pudo regresar a su casa. A medida que el nifo iba creciendo,
le iba saliendo una cola y cuando llovia mucho le gustaba jugar en los
charcos de agua y tirarse al barro; los padres al ver que le crecia una
cola se preocuparon, asi que el padre le hizo una tanica para ocultar
su cola. Cuando el nifio salia a jugar al campo, siempre regresaba
con hojas secas y carbon y les decia a sus padres que las guardaran,
que esto seria muy positivo para ellos en épocas de escasez. Llego
el tiempo en que el nifio debia regresar a su hogar, por lo que sus
padres debian devolverlo; ellos al principio se rehusaban, pero luego
accedieron a llevarlo a su lugar de origen. Al llegar, el nifio se perdio
en el monte; sus padres regresaron a su hogar, donde observaron
sorprendidos que las hojas y el carbéon se habian convertido en
plata; ellos se volvieron millonarios y compraron muchas fincas,
terrenos y alli terminaron. (Estrada y Criollo, 2020, p. 22).
-189-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Jorge Perugache (2010) acopia este otro:

Mi abuelita me contaba que habia habido unos conciertos que un
medio no lo podian pagar ni en un afo ni en dos afios, que eran
conciertos de unos ricos, que ellos no podian descontar ese medio y
asi seguia y seguia y en eso tanto tiempo que cay6 un rayo tremendo
en el umbral de la casa. Entonces dizque vino y, pobrecito, y los que
estaban bien conciertos y cay6 un nifio y llord el nifio y él, ligerito, lo
cogio y lo cubrid, y en un wilke lo meti6. Hoy nadie conoce los wilkes**
antiguas, yo si lo alcancé a conocer, es una olla, ;no? Y lo escondio
y se metio en un rinconcito. Y dizque vino, otra vez, el trueno; ese
candelazo ha sabido ser el hijo y ese trueno que viene jpum! Ese es
el papa y meti6 al nifio, y a lo que pasoé la tempestad de rayos se fue
donde el padre y, al descubrirlo, el padrecito ya lo descubri6 y le
acomodo los santos 6leos. Entonces, esa letra que decia: “A donde
cae este nifo tienen que salir los ricos y los conciertos deben tener
su libertad. Y donde cae este nifo nadie lo va a mover, ahi es la
propiedad, es un sello”. Y habia caido aqui en Jenoy ese rayo [...] A
mi me contd mi abuelita, jcudnto de afios!, que cuando lo bautiz6 el
padre le puso Juan Solarte Criollo, y ahi es el origen de los Criollo
[...] Habia caido en las haciendas de los ricos, porque alla que habia
mayordomos, esclavos, que no podian pagar ni un medio, y que esos
ricos se fueron y quedaron los mayordomos, como propios duefios
de este pueblo que se llama territorio de Jenoy. Entonces, quedaron
de duefios y esos ricos se tuvieron que ir. Y que cayo y le dejaron de
cacique, los caciques de Jenoy. (p. 122)

En otro momento, Perugache (2015) recoge este aparte:

Cuando ya era mas grande, el nifio hacia rayos: “achala, achala”
decia, mientras botaba los rayos con pufiados de plata. Cuando fue
escuelero, Juan Criollo vestia como la gente antigua, hasta que de
un momento a otro se hizo un gran joven. (p. 186)

Y a Victor Eraso le contaron: Dizque era un matrimonio muy pobre,
muy pobre; y cuando dizque llegaron los ricos a hacerse duefos del
territorio de Jenoy, de todo eso del Edén, cambiado con una pierna de

54 Enlenguas aborigenes como el quechua, se refiere al lugar donde moran los dioses
tutelares, formado con piedras antropomorfas o de formas impresionantes.

-190-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

un buey que se habia derrumbado; cambiarles con una pierna de buey
esos lotes abajo, esos ricos. Y luego esos pobres no podian descontar
un real y medio, un real no le podian descontar. Porque eran bien
pobres, ellos no tenian ni para la lata, nada, nada, sino que descontando
el realito que no podia descontarlo en un afio. Entonces, cuando de
pronto que siguid una agua, sigui6 como una lluvia. Después de esa
lluvia, siguié una tempestad de truenos, dura la tempestad de truenos.
Y cuando en la mediacién de esa tempestad de truenos, vino y cayo
un trueno durisimo. Y vino y cay6 el Guagua Rayo. Al caer el Guagua
Rayo, este sefior lo envolvid en una camisita que tenia de lienzo, y lo
meti6 en un wilque; asi le llamaban: wilque. Aunque hoy ya no hay ollas
ni wilques. Ahi lo meti6 hasta mientras pasaba la tempestad dura del
trueno, de rayos.

Al pasar toda esa tempestad de rayos, vino él y se largo ‘onde el
padre y le dijo: —Su reverencia, bauticeme este nifio. —Y, ;por qué?
—Pues, porque vino y un trueno nos dejo este nifio...

Bueno... ahi mismo lo voltearon de frente y le dieron en el pecho.
Decia ahi en el pecho del Guagua Rayo: “A donde nacerd el Guagua
Rayo nadie serd duefio, tendran que todos los ricos y los blancos salir,
y el Guagua Rayo serd el propio duefio del territorio de aqui de Jenoy”.
Por eso, todos, es asi, de aqui del territorio de Jenoy. Y lo voltearon por
la espalda, el mismo padre, y dijo: “Aqui, donde cae el Guagua Rayo,
jamas los moveran de su territorio. Porque son unas raices ancestrales
y entonces nadie los movera (...) y todos estos ricos blancos tienen que
salir y el Guagua Rayo se llamara Juan Solarte Criollo”.

Lo bautizaron Juan Solarte Criollo; y con colita como perrito. Y
lo criaron los antiguos con chuyita de mazamorra, con agiiita panela,
con cafecito, con calditos de algiun alimento. Y él se fue criando bien
grandecito. Cuando ya estuvo por ahi de ano y medio, dizque llovia y
hacia truenos; al hacer esos truenos, elcito dizque salia en una piernita
gateando y se paraba hacia afuerita y se sentaba en el umbral de la
puerta, y dizque esos rayos: jchas!, jchilin!, sonaban... Al sonar eso...,
claro, la plata que le bajaba el papa Rayo. Y le bajaba a dejar bastante
plata. Y llegaba en una piernita: “jAchala, achala! jAchala, achala!” Y
pasarle bastante plata a la sefiora que lo estaba criando.

Entonces, esos ricos tuvieron que dejar el territorio e irse. Asi habia
sido el Guagua Rayo. Por el Guagua Rayo se fueron yendo los ricos,
-191-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

de uno en uno, de aqui. El Guagua Rayo es nacido aqui en Jenoy y
el apellido de Criollo lo trajo el Guagua Rayo. Y quien contaba esto
era Dioselina Criollo. Ella conversaba sobre como habian sido esos
tiempos. (Eraso, 2010, p. 49)

Al descifrar estos relatos, al igual que los relativos a las virgenes y
el Nifio de los Santos Reyes, se infiere la coherente relacion del Guagua
Rayo con el agua y el fuego volcanico y, de entre ellos, el origen
fundante de la vida colectiva de los jenoyes: su territorio, su cultura y
su historia.

Riopamba

Riopamba es el lugar que hoy, en Jenoy, corresponde al sector
Aguapamba. En términos espaciales y en el contexto del relato, adquiere
una presencia hierofante o gerofante; es decir, lleva a ser y aparecer lo
sagrado y presidir las celebraciones de los misterios sagrados.

En la perspectiva macrocosmica del territorio Galeras, el lugar se
ubica en Sachapamba y Chaupi, similar al lugar de remanecimiento
de la Virgen del Rosario. Ya se ha considerado que Sachapamba es el
terreno del monte, no trabajado y entendido como lugar salvaje. De
ahi sachapanga, sachainchi, sachafruto, wairasacha, sachalco, entre
otros vocablos. Todo aquello estaba lleno de monte nativo, es el
recuerdo perdurable en los habitantes. Sigue siendo el lugar por donde
se internan los caminos hacia las bocas del Galeras y sus entornos;
en especial, por donde se conducian a los lugares de rituales y seres
sanadores. Hoy forma parte de la, oficialmente creada, Reserva Natural
Galeras.

En la estructura exterior, general, de la territorialidad de Jenoy, al
seguir la percepcion comunal, las cumbres y especialmente el volcan,
constituye el &mbito de los espiritus profano-sagrados, y las faldas o
planicies bajas, cultivadas, el ambito de la agricultura y de la vida social
humana. Desde esta mirada, Riopamba est4 en la condicion chaupi, por
ser la encrucijada entre el monte y la tierra cultivada, entre el espacio
mads volcanico y la pampa. Segun algunas percepciones, se marca con
los lugares donde reposan bancos de ceniza o de piedra volcdnica. Una
encrucijada densa, fecunda y propicia para la presencia y la existencia
de energias, de espiritus o de seres vitales. Por ello, es notorio el
respeto a estos lugares.

-192-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

El Mantel de 1a Vida

Son diversas las lecturas que han tratado de aproximarse a la
interpretacion de la piedra y sus figuras petroglificas. Con el propésito
de fundamentar la preexistencia inmemorial del pueblo de Jenoy, que
garantiza su existencia y resistencia eternas, don José Yaqueno expresa
en su relato: También las piedritas, hecho con dibujos de antigua data,
han quedado al paso de esos dioses o seres antiguos y que hoy cualquier
persona las llega a descubrir; lo que demuestra, ademas, que ha vivido
gente, y el mundo viejo ha vivido un poco de millones de afos, y que
ha habido convivencia de seres humanos, seres vivos también, como
animalitos de todas clases. Y al vivir un poco de millones de anos, es
por qué no desaparecia esto, haciendo dano a este pueblo; por eso le
digo que mis antepasados, los abuelos de antes, sabian decir que este
pueblo nunca fracasard (Mamian, 2010).

Para don José, es evidente la huella de los dioses y seres antiguos,
con una religion biocultural y en multiespecie.

Don Agustin Pianda, otro de los habitantes del lugar, ve plasmados
en los dibujos el sol, las estrellas, el churo c6smico, el mono, el Guagua
Rayo y los caminos por donde se viajaba hacia el Galeras o hacia otro
mundo. Entonces, segun ¢él, adorar a una piedra significa colocarle
una historia, unos simbolos, hoy conocidos como petroglifos. En
concordancia con don Agustin, Elizabeth Ojeda (2011), expresa:

Entre las posibles lecturas de los petroglifos inscritos en el Mantel
de Piedra pueden plantearse: (a) la representacion de un dios
creando el universo; (b) la representacion del texto oral de El
Nifio Rayo, que tiene rastros de la lluvia, del nifio con un rayo en
su mano derecha que termina en espiral; (¢) un mono; (d) una
representacion del cabildo, (e) una representacion de los espiritus
del volcan Galeras, (f) unaidea profunda de la coexistencia humana
con las fuerzas de la naturaleza. (p. 70)

En los Andes, resulta generalizada la presencia de idolos y
petroglifos en los cerros; sobresalen las figuras de espirales, monos y
lagartijas. Los primeros, los andinistas los interpretan como el simbolo
profundo de la creacion y recreacion de la vida y el universo. Los
monos, las lagartijas y otros seres, son articulados a la fertilidad y a la
productividad.

-193-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

En consecuencia, las oquedades labradas en la piedra son los
recipientes donde se ofrecia a las divinidades productos-comidas
de las primeras cosechas. En algunos pueblos andinos del sur, se
los adoraba gritando: “jBuena cosecha!”, en Jenoy: & “jAbril, aguas
mil!”. De modo que, en los petroglifos del Mantel de la Vida estaria
presente “la pervivencia de ritos de fertilidad prehispanica en la
clandestinidad.” (Nufiez y Castro, 2011, p. 154)

Entonces, no parece desajustada la afirmacion de don Agustin, al
considerar estos sitios el lugar donde se llevaba comida a los espiritus
sagrados, como tampoco parece casual la denominacion actual del
petroglifo: “Mantel de piedra” o “Mantel de la vida”.

En particular, Victoria Castro considera que los ofidios, las aves, los
batracios, los monos y otros mamiferos tienen una notable incidencia
y presencia en el mundo sagrado andino precolombino. A estas
deidades se les rinde la mayor veneracion; son deidades zoomorfas,
representadas en pictografias, petroglifos, textiles y artesanias
(fotografia 14). (Castro 1997, p. 184)

Fotografia 14

De los batracios y reptiles se dice que atraen la suerte y, por ello,
en algunas comunidades se les ofrecen libaciones y rogativas. Por
estos Andes del norte, era costumbre atrapar y atar un sapo para que
llorara y, por ende, viniera el agua. En el norte de Chile se enjaulaba al
pdjarosol, para calmar los excesos de sequia.

-194-



El Espiritu de la Naturaleza Indomita

A las lagartijas, como cargueros de los cerros, de acuerdo con la
etnozoologia, se las considera animales capaces de transportar las
riquezas de los cerros masculinos a los cerros femeninos; también, se
las vincula al agua y las dota de virtudes medicinales (Nufez y Castro,
2011, p. 159).

Respecto a los monos, en acuerdo con andinistas, hay una relacion
directa con el agua, la suerte y la fertilidad de la tierra. Por ejemplo, en
el norte de Chile se ha descubierto, en mitos de las tierras bajas, que
los monos son las ‘madres de las lluvias’, pues a los pajaros y monos
los crearon ‘encima de la tempestad’, siempre vinculados con espacios
hiimedos. En los relatos de Guaman Poma de Ayala, se asocia al mono
con las coyas de los Incas, otra entidad ligada a la buena suerte y la
fertilidad. Hay platos singulares hallados en sitios sagrados que se cree
eran los recipientes donde, cada afo, se les ofrecia la mejor comida de
la cosecha a estos idolos zoomorfos (Nufiez y Castro, 2011, p. 6).

En el mundo andino, a estos monolitos donde se entierran las
ofrendas dedicadas a la Madre Tierra se los conoce como “Piedras
Pachamama” (Nunez y Castro, 2011, p. 167). En Jenoy, a un escaso
kilometro distante del “Mantel de la vida”, hay una piedra de donde
nace un afluente del rio Jenoyguaico, que es la fuente de otro de los
acueductos de la localidad. Dicho lugar se denomina Pachamama
(fotografia 15).

Fotografia 15
Pachamama en Aguapamba




Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Hay otros seres, de forma similar al mono, con sus connotaciones
acuaticas. Es el caso del perezoso, ser viajero de la nube que, desde
el Amazonas, trae lluvias y tempestades. O, el chirristés, ser-espiritu
zoomorfo transportador de las nubes guaicosas del Pacifico. En el
trayecto de Pasto a Tumaco, donde se concentran los nubarrones,
tiene 1a denominacion de Chirristés. Y Chirristés, segtn la tradicion
local es un ser con figura de mono o perezoso que viaja ocupando el
centro de la nube. Segtn Silvia Limén (2017),

La deidad andina del Rayo (Llipiag; Choq’e Illa; Illap’a) esta
tradicionalmente relacionada con la teofania felinica, cuya
representacion mitica es Qdéwa, o el ‘felino volador’.” Y, en la
actualidad, la palabra géwa se refiere, al mismo tiempo, a “un animal
parecido al gato montés” y al “nubarrén que presagia granizada,

nube grande y negra. (p. 123)

Con estos presupuestos, no es incoherente afirmar la relacion
simbdlica de este petroglifo y sus figuras zoomorfas y antropomorfas
con el Guagua Rayo; por ende, con el agua. Literalmente, afirmé dofia
Pascuala que “el Guagua Rayo vino remaneciendo en una piedra en
Sachapamba”. “Alli la encontraron los mayores”. Hoy un espiritu que
prevalece arraigado a una roca excepcional; hipotéticamente, porque
en “las rocas se reconocen las mayores hierofanias con valores culticos
en cuanto revelan poder y dureza de lo eterno”. (Eliade, 1998: 210). El
Mantel de la Vida es el Mantel de Piedra, es decir, “una modalidad de
lo sagrado expresada a merced de un modo especifico de existencia en
el Cosmos”. Y una “ontofania” por excelencia, que se capta “gracias a
una experiencia religiosa, el modo especifico de existencia de la piedra
revela al hombre lo que es una existencia absoluta, mas alla del tiempo,
invulnerable al devenir” (Eliade, 1974, p. 68).

El Rayo Divino

Los estudios andinistas han encontrado la importancia de este ser
entrelas culturas aborigenes, por su poder sobre el agua y otros fendmenos
meteorologicos que inciden en la vida, sobre todo en la agricultura.

Buena parte de estos estudios tratan al rayo de forma indiferenciada
del trueno. Dofa Pascuala diferencia el trueno como el padre y el rayo
como el hijo, al tiempo que diferencia entre rayos y truenos, a los
verdaderos: “tremendo rayo” y “trueno durisimo”.

-196-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

...Cay0 un rayo tremendo en el umbral de la casa... y cayé un nifio
y llor6 el nifio... vino, otra vez, el trueno; ese candelazo ha sabido ser
el hijo y ese trueno que viene, jpum!, ese es el papa. Y meti6 al nifo...
Entonces, cuando, de pronto, que sigui6 un agua, sigui6 como una
lluvia. Después de esa lluvia, siguié una tempestad de truenos, dura la
tempestad de truenos. Y cuando, en la mediacion de esa tempestad de
truenos, vino y cay6 un trueno durisimo. Y vino y cay6 el Guagua Rayo.

De acuerdo con los estudios de Silvia Limén (2017), en las
cronicas coloniales se menciona al rayo como un ancestro y divinidad
prehispanica e incluso preincaica, considerada principal entre los
nativos y de importancia significativa para el incario, precisamente
debido a su poder de control sobre los fendmenos meteorologicos que
inciden en la agricultura.

Algunos de los pueblos creados por el rayo, como los llacuases del
Perd, se consideraban invisibles, andantes por debajo de la tierra,
que, a veces se dejaban ver. Igualmente, los llacatas y los llacuases
le ofrecian sendos infantes para garantizar las mejores relaciones.
Nifios que “... eran hermosos, sin manchas ni marcas. Estos nifos,
luego de haber sido sacrificados, se transformaron en oraculos, al
igual que los individuos que habian sido sefialados por el dios”.
(Limo6n, 2017, p. 109)

Entonces, no son un desproposito, en Jenoy y Santa Barbara, las
versiones de Matacunchui, acerca de la donacion, cada afno, de los
mejores ninos y trabajadores, al espiritu del volcin Galeras (Guagua
Rayo o Diablo), segtin lo pactado, para evitar las destructoras lluvias
de fuego o las tempestades de agua.

A los nifios con labio leporino o a la mazorca de maiz doble pegado,
al igual que el aji, las papas, las ocas o los guineos dobles pegados,
comunmente denominados “pegueretos”, se los considera productos
del rayo y, por consecuencia, con especial fuerza vital y fertilidad.
Donde cae un rayo, se busca la piedra del rayo, hija del rayo, por su
poder. Es bienaventurado quien recibe un impactante trueno cerca
de la vivienda. Este trueno y la piedra del rayo (cuarzo) los aprecian
especialmente los chamanes del Valle de Sibundoy.

Esta asociacion del rayo con piedras especiales se aprecia cuando,
en los relatos sobre la vida de Juan o Guagua Rayo, se cuenta sobre el
conocimiento que tenia para hallar las piedras cazadoras y las piedras
preciosas del Galeras. O que las piedras centellantes que lanzaba se

-197-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

convertian en plata (Perugache, 2015, p. 188). Hasta que se mantuvo
la practica de cazar venados, era de una gran suerte y presagio hallar
una piedra en su vientre, puesto que, en adelante, se multiplicarian
sus presas. Son creencias y practicas que adan, hoy, se mantienen. En
otras comunidades andinas, a las criaturas concebidas o nacidas en el
campo durante una tormenta las consideraban como hijos del rayo y,
por tanto, ejercerian como sus sacerdotes. O las mujeres prefiadas en
esa situacion podian parir piedras, que las apreciaban por proféticas
(Limoén, 2017, pp. 126-127).

San Pedro rayo

Al seguir en la perspectiva de emparentar las representaciones
religiosas cristianas con las paganas, en torno al agua ab origen y las
divinidades genésicas, hay sentidos simbolicos entre el Guagua Rayo
y San Pedro que confluyen. (Fotografia 16) San Pedro es una muestra
mas de una deidad que, ligada al agua, a la fecundidad de Ia tierra y a
la vida, conjuga elementos cristianos dentro de una matriz vernacula.

Fotografia 16
San Pedro de Jenoy

Hoy, San Pedro es el
patrono de Jenoy. Ligado
al santoral catolico y al
calendariocésmicoancestral,
la fiesta se realiza a finales
de junio. La premonicion de
su benevolencia productiva
se eleva con la afirmacion:
“San Pedro lluvioso, ano
provechoso.”

Porque a San Pedro lo
consideran el dador del agua
del cielo, de la lluvia. En sus
fiestas, se le agradece, se le
hacen ofrendas de la tierra y
se le ruega que mantenga su
bondad lluviosa. En tiempos
de sequia, se le ofrendan

-198-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

misas y oraciones, para que proporcione el agua. San Pedro no solo
tiene las llaves del cielo para las almas buenas, sino para abrir la llave
de la vida: el agua, pues “El abre las puertas no solo cuando un alma
estd llegando, también las abre para dejar caer su gracia divina, que es
el agua, ya que esta también representa la vida eterna” (Melo, 2020,
p. 9). De modo mas metaforico, y, al igual que el Guagua Rayo que
defiende a los conciertos, San Pedro derrama sus lagrimas para dejar
caer su gracia divina, tanto por los extravios como por los pobres
ultrajados y por los errores del mundo y para fecundar los campos y la
vida de los campesinos.

Desde las creencias propias de la comunidad sobre San Pedro,
pues, como seguramente ya se ha oido, a este santo se le atribuye
el dar el agua del cielo, la lluvia, que para los campesinos es muy
importante, ya que de esto depende mucho que las cosechas sean
prosperas o no; por esto, hay muchos dichos tradicionales que
involucran la voluntad del santo en cuanto a la lluvia, como: “San
Pedro abrio las llaves” o “Agua nueva no moja”; como, también, “San
Pedro lluvioso, afio provechoso®, por el hecho de que este liquido
es tan preciado que solo una divinidad nos lo podria proporcionar.
En tiempos de sequia es comun ofrendar a San Pedro misas y
oraciones, para que nos proporcione el agua. (Melo, 2020, p. 9)
Contintia Angie Melo con la version de su abuelo:

La pregunta es: ;por qué es San Pedro el patrono del agua, segin
nuestras creencias? Bueno, segiin mi abuelo Segundo Trujillo, esto
se debe a que como en la Biblia Jestis nombra a San Pedro como
el pilar de la iglesia y también es quien tiene las llaves del cielo, éI
no abre las puertas solo cuando un alma esta llegando, sino que
también las abre para dejar caer su gracia divina que es el agua, ya
que esta representa también la vida eterna. Pero no siempre llueve
por la necesidad de refrescar los campos, sino que también, segiin
el abuelo, llueve cuando San Pedro llora por los errores del mundo
o cuando llegan almas al cielo, las cuales habian estado extraviadas.
Como vemos hay muchas similitudes entre lo divino y el poder del
agua, pues las creencias son sagradas y el agua representa esto que
es sagrado. (Melo, 2020, p. 9)

“Un nifio que lloraba muy duro”, al igual que San Pedro, al seguir
el relato de dofia Pascuala, se refiere al llanto del Nifio Rayo entre la
tempestad que atraia el preciado liquido celeste que fertilizaba la tierra.

-199-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Como en otros pueblos de América, el gemido y llanto de las llamas, de
los nifos sacrificados, de las ranas atrapadas o del peregrinar llorando
y gimiendo por los cerros, eran otras tantas formas de atraer la lluvia.
Las lagrimas de los dioses fueron y siguen relacionadas con la fertilidad
y la bienaventuranza, puesto que, asimismo, daban lugar a la lluvia. En
Jenoy, es un decir veridico que cuando hay descuido por el bienestar
de la comunidad, la Virgen llora. Silvia Limén trae a colacion practicas
similares en los Andes centrales y en otras latitudes americanas:

Los pobladores de Cusco solian efectuar peregrinaciones por
los cerros con llantos y gemidos para atraer el liquido celeste.
Igualmente, acostumbraban a amarrar una llama negra a la
que dejaban en ayuno para que llorara, con el fin de que Illapa
se apiadara e hiciera llover. En otras latitudes del continente
americano, los mexicas sacrificaban infantes a Tldloc en la época
de sequia y, si éstos lloraban durante la ceremonia, significaba
que las lluvias no tardarian en llegar. Por tanto, las ldgrimas de las
deidades pluviales y las derramadas por los participantes en sus
ritos, atraian el preciado liquido celeste que fertilizaria la tierra...
Otro de los liquidos divinos relacionados con la fertilidad fueron
las lagrimas de los dioses, puesto que, asimismo, daban lugar a la
lluvia. (Limo6n, 2017, pp. 123-124)

El relato también describe estas peregrinaciones, puesto que, para
lograr atrapar al Guagua Rayo, tuvieron que bajar gritando “Abril y
mayo, ojald, y Dios quiera, cojamos al Guagua Rayo”. Asi fue surgiendo,
entre la lluvia y como una lluvia, hasta adquirir la potencia de una dura
tempestad de truenos, “un trueno durisimo”, el climax. Ya en vida de
infante, su ser acudtico le incitaba el gusto de “jugar en los charcos de
agua y tirarse al barro”. Al asociarlo, hay un relato de “El Gritén”, un
ser extraordinario, para algunos, un globo multicolor, para otros, que,
en abril, para la época de Semana Santa, sale de las bocas del Galeras y
baja gritando por la quebrada Jambuyaco (agua de vida), hasta pasar el
rio Guditara y llegar al cementerio de Sandona.

Las Guaguas Rayo

En las fiestas de San Pedro, como en muchos otros lugares, es
costumbre festejar al santo con los “castillos” y sus “guaguas de pan”
(Fotografia 17)

-200-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Fotografia 17
Organizando el castillo, en Jenoy

La estructura del castillo
aparenta la estructura geo-
ecologica del volcan Galeras.
Sobre ella se colocan los diversos
y mejores productos que
generan los distintos pisos
térmicos, desde la cumbre
helada hasta su base caliente en
el cauce del rio Pasto. En
particular, sobresale la presencia
de las guaguas o panes de buen

tamafo, con figuras
antropomorfas, denominadas
“capitanas”.

Desde un angulo de 1la
interpretacion, el castillo es
el alimento y ofrecimiento que los comuneros hacen a sus idolos
divinos, enagradecimiento y reciprocidad por laabundancia obtenida.
También, es la chagra comunal, divina, muestra de la productividad
de la tierra fecundada y bendecida en el castillo el afio anterior.
Al mismo tiempo que se ofrece bendita, en reciprocidad, a los
benefactores. Estas semillas bendecidas seran la garantia, para quien
las lleve, de una mejor cosecha, por lo cual agradecera devolviendo
el doble en la proxima fiesta. De ahi la avidez por adquirirlas por los
mismos campesinos y por comerciantes interesados en tener buenas
ganancias de su venta.

Las guaguas de pan o “capitanas” (Fotografia 18) se colocan en la
cuspide del castillo. En la creencia renovada, es la chagra de los apus,
representados en estas guaguas-capitanas. Estefania y Diana resumen
estas apreciaciones de los pobladores:

El castillo es bendecido por los espiritus mayores o apus, que estan
representados en las guaguas de pan o capitanas, con el fin de que
estos productos brinden mucha prosperidad a sus habitantes. Si las
personas quieren tener prosperidad todo el ano, llevan productos del
castillo que sirvan como semilla y los ponen en el sembrado para que
dé mas frutos y poder devolver el doble el préximo afo, haciendo que
el castillo se haga mas grande (Estrada y Criollo 2020, pp. 78-79).

-201-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Fotografia 18
Guaguas de pan - Jenoy

Por todo esto, los mas creyentes consideran paradoéjico asistir a
la fiesta y no llevar algin producto del castillo, pero admiran a quien
lleve las guaguas de pan, porque sera el mas bendecido.

Como oficialmente se trata de una fiesta del calendario y santoral
catolico de San Pedro y San Pablo, literalmente, las “capitanas”
responden a la dualidad de san Pedro y san Pablo. Sin embargo, en estos
afos de reencuentro con sus relatos genésicos, los jenoyes representan
las guaguas de pan (Fotografia 19) con la pareja del Guagua Rayo y la
Virgen del Rosario. En una u otra pareja se reproduce la matriz propia
de las representaciones en el mundo andino, intimamente ligada a
patrones de dualidad de la fertilidad prehispanica asociados, en lo
basico, a la busqueda de equilibrio entre opuestos complementarios,
que tienen una expresion paradigmatica en la mixtura femenino-
masculino o en el matrimonio.

En el relato, no es casual la sugerencia del sabedor, respecto a que
debia ser un matrimonio sin hijos el que podia coger al Guagua Rayo.
En el origen de los pueblos, es comun la presencia de matrimonios
como: Pastis-Ankailla, Diego Muellamués-Maria Cerbatana. No
obstante, también se configuran a partir de otros parametros, como
relaciones de poder estrechamente ligadas a la existencia primigenia:
San Pedro pequeno, Pacho Chuncho o la Virgen del Rosario pequena
priman sobre su correspondiente alteridad, pero la dualidad genérica
sustenta mejor la potencia genética y fecunda de la vida.

-202-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Asimismo, la condicion primordial de las guaguas de pan, atadas
por los comuneros a Juan o Guaagua Rayo, corresponde a la relacion
con los antepasados, quienes participan de ese mundo o son sus
intermediarios de aquella gracia y bondades para la existencia en este
mundo; son los seres antepasados que fecundan la vida y vienen cada
afno a reciprocar la vida agraria.

Fotografia 19
Las Guaguas de Pan del Castillo de Jenoy

En otras localidades vecinas, esa relacion de reciprocidad resulta
a partir del encuentro de los vivientes santos y difuntos. Ese dia,
los muertos vuelven, representados en guaguas de pan. Con ellos se
reciproca al ofrecerles los alimentos de su preferencia, producidos y
preparados por sus parientes y amigos. Las guaguas de pan se comen
después de volverlas ritualmente a las tumbas de los cementerios. Esta
es una ceremonia de bienvenida y agradecimiento para que el muerto
siga atendiendo las solicitudes y aportando a la vida de sus allegados.

Parte de la fiesta incluye la bendicion de los castillos con sus guaguas.
Los bendice el parroco de la localidad, con agua bendita y a través de
una misa en la iglesia. De nuevo, el agua gtte bendice a la salvaje tierray
sus espiritus para que, amansada y trabajada con la agricultura, bendiga
a los hombres. Tal como trajeron al Guagua Rayo hasta la iglesia, para
que lo bautizara “la persona que hacia la parte de la espiritualidad”.
Resuenan, aqui, las palabras de los inquisidores que protestaban contra
los indios, quienes, con el “pretexto de que celebran nuestra fiesta y
fingiendo honrar con nosotros el cuerpo de Cristo y los santos, han
honrado en verdad a sus idolos” (Castro, 2013, p. 213).

-203-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

San Pedro y San Pablo ofrecen la posibilidad y 1a necesidad de entrar
en el tiempo cristiano, a la luz o a este mundo socializado, para dar vida
y energia, pero, asi como “la sustancia pagana pre-hispanica (;divinidad
ctonica?), fluye constantemente hacia una sociedad de conversos”,
los cristianos nuevos no pueden separarse enteramente de su propia
esencia pagana (Platt, 2002, p. 675). El espacio-tiempo cristiano se
atrapa en el espacio tiempo (mitico) pagano: de salvaje awca a cristiano
bautizado y de este a aquel, de modo perenne. Y “estas apropiaciones no
constituyeron un hecho aislado. Los individuos y colectivos indigenas
manipularon los componentes de la liturgia catdlica en la medida que
esta permitia el acceso a un universo sobrenatural del que dependia la
gloria y la abundancia” (Castro, 2013, p. 204).

Juan Solarte Criollo

Al perseguir el recuerdo de dofa Pascuala, cuando el sacerdote
bautiz6 al Guagua Rayo le puso por nombre Juan Solarte Criollo, de
donde proviene el origen de los Criollo. Quienes lo buscaban sabian de
su poder, pero no sabian quién era, era un desconocido, un ser anénimo
y, aunque gritaba durisimo, era mudo. El bautismo doméstico cristiano,
conducente a la civilidad cristiana, consiste en rociarle a 1a criatura agua
sal y ponerle un nombre. Darle un nombre es otro acto de atraparlo,
tenerlo y detenerlo en este mundo; es otro acto de socializacion:
Juan, Pedro, Pablo, Maria, Guadalupe, etc. Sin este ceremonial, sigue
siendo auca, jambi o kampa: nifio salvaje, un hombrecito que balbucea
o “un monito mudo y anénimo” (Platt, 2002, p. 664). En estos Andes
septentrionales, awca, ademas det de aludir a nifio sin bautizar, atafie a
los originarios de las selvas del Amazonas. Y Jambito es el vocablo con
el cual los indigenas Pastos denominan a los originarios de las selvas del
Pacifico. Kampa es el nifio sin bautizar en los Andes centrales. Jambito
apunta a jampi, que es la esencia o divinidad del agua, opuesto a laija,
que corresponde a la divinidad del fuego. Jambiyacu es la quebrada que
nace del volcan Galeras. Y los jambitos, hoy autorreconocidos como
Awapi: hijos del agua y/o de la selva.

Al seguir la tradicion cristiana, la imposicién de los santos 6leos
en el bautismo es otro acto de cristianizacion-socializacion, pues la
vida y poder del salvaje aparecen insipidos. En el imaginario cristiano-
pagano, esta condicion de insipido es caracteristica propia del salvaje,
de su alimento espiritual. Para don Agustin Pianda, los antiguas
detenian la furia del Galeras con el ofrecimiento de carne cruda y sin

-204-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

sal. En acuerdo con don Agustin, un morador de Santa Birbara de
Matacunchuy (localidad cercana a la cspide del Galeras) se referia al
pacto de un hacendado del lugar con el volcan y su espiritu demoniaco,
consistente en ofrecerle anualmente uno de sus peones, preparado sin
sal, para contener su enfurecimiento, y evitar asi la destruccion del
ganado. Para el comun del imaginario regional, uno de los secretos
que facilita compactarse con el diablo de los cerros consiste en llevarle
un cuy sin sal e incluso un nifio recién nacido. Y, a la inversa, el poder
de las deidades de las lagunas y de los cerros se quitan al lanzarles
sal. A los salvajes del Putumayo y Caquetd, al igual que a los toros y
caballos montaraces de los extensos paramos, se los amansa con la sal.

Criarlo “con chuyita de mazamorra, con agiiita panela, con cafecito,
con calditos de algin alimento”, tanto como el bautizo, podria implicar
un acto de socializacion: olvidar el gusto por lo crudo y aceptar el
mundo de lo cocido. Sin embargo, también se interpreta como el acto
de correspondencia de las generaciones con sus ancestros y, sobre
todo, sus ancestros guaca. Semejante a los fiesteros en Mocondino,
quienes se obligan a alimentar al Nifio de los Santos Reyes con leche
(aguardiente), durante todo el aflo. Ademas, originariamente, chuya es
el caldo sin sal que se obtiene de la mazamorra, la sopa de maiz y de
cebada o de calabaza para servirse sola o con panela.

Dentro de la moralidad cristiana y colonial, la desnudez es
expresion de impudor y de un estado salvaje. Por ende, en el proceso
evangelizador, siguiendo a Platt y Turner, la faja, el lienzo o la sdbana
velan la desnudez del salvaje. En consecuencia, para vestirse como
miembro de la sociedad cristiana, el pagano recién nacido “debe
envolverse en una ‘piel social’ textil tejida por sus madres” (Platt, 2002,
p. 659). Este es parece ser el sentido por el cual, al caer el Guagua Rayo,
el sefior que lo cogio, inmediatamente, lo envolvi6 en una camisita de
lienzo (una sabana blanca, expresa otra version de la leyenda).

Pero el envolver parece adquirir una connotaciéon inversa. Se
conoce la costumbre aborigen de envolver a los nifios recién nacidos
con un lienzo y una faja, tejida con figuras arquetipicas (chumbe).
Una envoltura en espiral, en correspondencia con disefios simbolicos,
cosmovisivos, claves. En el contexto regional, diversos relatos dan
cuenta respecto a como las entidades miticas que organizaban el mundo
adquirian su poder al meterse en un canasto tejido en espiral, con
urdimbres y tramas paradigmaticas. Este hecho se replica con el Guagua
Rayo, al envolverlo en una sibana y meterlo ligerito en un wilke. Ya se
ha considerado que, como olla, el wilque es el utero donde viven los

-205-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

antepasados y, como lugar, es el desfiladero por donde puede lluspirse
(resbalarse) hacia el mundo del diablo (Fotografia 20). Todo esto
muestra, una vez mas, la confrontacion permanente entre horizontes
civilizatorios y la insistencia aborigen de persistir en lo suyo.

Fotografia 20
Cascada El Giiilque - La Florida

El bautizado, el cristiano, retorna a
su origen, el monte, simbolo del
mundo pagano, salvaje, hasta una
proxima vuelta, anual o cataclismica.
El Nifo Rayo debia regresar a su
hogar, a su lugar de origen. Pudieron
mantenerlo al cortarle un dedito o
una patica o hacerle una iglesia,
pintarlo en una tapia. Sin embargo,
vuelve a Sachapamba para vivir como
piedra rupestre. Los beneficiarios se
afligen ante la ausencia del Guagua
Rayo, pero quedan satisfechos, pues
deja disponible su potente y genésica
presencia, propiciatoria de la
fertilidad de la vida.

Ni el aguasal, ni el nombre cristiano, podian separarlo de su propia
esencia originaria, de su autoctonia, “de su sangre y su semilla”, que
proceden del volcan, de sus tempestades y de sus rayos; del axial chaupi
y Riopamba. Ademads, porque “a medida que el nifio iba creciendo, le
iba saliendo una cola, colita de perrito”.

Tener cola es expresion de animalidad, estado de naturaleza o
salvajismo. Simbolicamente, se relaciona con seres fantasticos, como
puede verificarse en relatos de estos Andes y en figuras como los
cucuruchos, cusillos, monos o diablos, presentes en el Mantel de la Vida,
quienes, con su rabo, en las fiestas y procesiones, controlan, juegan
y recaban dinero para la divinidad en fiesta. El perrero o zurriago
utilizado por alguno de estos personajes para controlar e integrar a los
espectadores a la fiesta es otra expresion de esta condicion iddlatra
circularmente centripeta. La participacion en las fiestas de un animal
especial: el chucure, disecado, puesto sobre la punta de una vara, puede
tener la misma representacion.

-206-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Los relatos y creencias mas fuertes acerca de los seres con cola,
ligados a la sustancialidad pagana, prehispanica, se expresan en seres
extraordinarios, creadores y ordenadores de los mundos, como el
Chispas o el Guangas, los que con su cola atrapan a los descarriados
de la comunidad. En esta misma perspectiva estd la creencia respecto
a que los caciques verdaderos poseian cola, por lo cual la silla o el
banco donde se sentaban tenia un agujero por donde la cola servia de
comunicacion o arraigo a la madre tierra (Mamian, 1997, p. 294).

Enlaoralidad, persiste laleyenda del Cuichirrabdén, un ser fantastico,
caracterizado por tener una cola larga enrollada para atrapar incautos
en los lugares y horas de encanto. Hay versiones que lo tratan como
el cuidador de los cerros, pero también cuidador de la tradicion
enrrollando con su cola la autonomia e identidad comunitarias.

En el Valle de Atriz y otras vecindades, todas las comunidades que
se autorreconocen como indigenas ancestrales, sustentan su existencia
identitaria, autdéctona y autbnoma, en un personaje mitohistorico o en
una pareja: Mocondinoy, Pejendinoy, Jamondinoy, Carlos Tamabyoy,
el cacique Cumbe, Maria Panana, entre otros. Y a buena parte de estos
se los recuerda con cola, por lo cual tenian sus bancos con un agujero,
por donde la introducian a la hora de sentarse.

Asi mismo, se legitiman como renacientes y constitutivos de
troncos o linajes ancestrales, correspondientes a la sustancialidad de
la gentilidad pagana: Yaqueno, Jenoy, Pasichana o Criollo. El apellido
Criollo no parece originario, pero se reconoce o se apropia como tal.
Entonces, no es casual que dofia Pascuala Criollo recuerde y sustantive
el origen de los Criollo, de acuerdo con la leyenda.

Como sucede con diferentes pueblos de los Andes, esta entidad
no solo es una entidad mitica, intangible, manifiesta a través del
fendmeno meteorolodgico; es, igualmente, un ser humano en el que se
habia encarnado. Como dofa Pascuala y los jenoyes, “creian que sus
mallkis mas antiguos, de los que provenian, eran la personificacion
de una deidad”. Por consiguiente, como descendientes directos de
estos ancestros mitohistéricos, eran una estirpe de origen sagrado
que definia una jerarquia socio-religiosa, reconocida, ademas, para
desempenar altos cargos en la sociedad (Limon, 2017, pp. 117-118).

Poner el apellido Solarte parece apartarse de la estrategia de
legitimacion de la autoctonia, pues no responde a un apellido originario
indigena. Mas, unido al Guagua Rayo, afirma la autonomia y la
autoctonia de la gentilidad. A este respecto, también merece detenerse
en el apellido Villota.

-207-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Francisco del Rayo

Villota, es un apellido adoptado por uno de los linajes jenoyes. El
relato de legitimacion sostiene que fue el padre Francisco de la Villota
quien lo dono, en reciprocidad, a la familia que lo ocult6 y aliment6 en la
persecucion que tuvo en las guerras de los Conventillos (1849). El linaje
De la Villota es una de las expresiones mas rancias de los nobles pastusos,
descendientes de conquistadores. El padre De la Villota (1790-1864),
uno de sus descendientes, fue un cura letrado, fundador del oratorio de
San Felipe Neri. Un personaje controvertido en los conflictos suscitados
con motivo de las guerras civiles de su época. A este historial se suman
relatos que integran al cura De la Villota a la cosmovision territorial de
Jenoy y del Galeras, dentro del mundo pagano.

En las cronicas imaginarias, se narra que “desde pequefio
demostr6 que iba a ser una persona diferente”, “le gustaba la soledad,
la meditacion, la oracion y, sin saberlo comenzd, a hacer penitencia e
incipientes ejercicios de mortificacion corporal; no se bafiaba y estaba
invadido de bichos, dizque para alejar al demonio”. (Las leyendas del
padre Francisco de la Villota, 2013)

Otras antiguas leyendas urbanas destacan su poder sobrenatural,
pues, para construir el templo de San Felipe Neri, movio cien metros
una roca de gran peso y altura, haciendo palanca con el baculo, roca
que aun se conserva frente al templo neriano. Se evidencia la huella de
los dedos como hendiduras en la piedra (Fotografia 21).

Fotografia 21
Piedra del Diablo

Ademas, profetizo el terremoto de la
ciudad, en 1844. Y, aunque luché en
contra de los impios, que atentaban
contra la Iglesia, bautiz6 a un mufieco
recogido por una de sus lavanderas
en la quebrada Mijitayo, y lo convirtio
en el Nifio Jesus de los Santos Reyes,
como ya se trato, ser sagrado adorado
y festejado cada afio, hasta hoy, por la
comunidad de Mocondino.

Al morir, criollos, mestizos
e indigenas lloraron su deceso,

-208-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

rompieron su traje mugriento y le arrancaron media oreja para
venerarlos como reliquias.

Otros relatos complementarios consideran que al padre De la
Villota le gustaba aislarse en los giiilques y cuevas del Galeras, para
orar, compactado con el diablo. Estos parajes y deidades le daban el
poder sobrenatural de predecir catdstrofes y dominar las piedras. De
modo que la construccion de la iglesia de San Felipe la realizé con el
apoyo del diablo. Este pacto y amistad demoniaca lo redujeron a la
condicion de pagano.

El rostro y su figura corporal son impactantes, por lo cual la
sensacion colectiva fortalece la idea del emparentamiento con Satan.
Los relatos de la memoria colectiva de Jenoy, ligada a su cosmovision,
como se viene tratando, dan el mejor sentido a estas imaginaciones:

En anos pasados, en el Camino Real, en las faldas del Galeras,
en un punto llamado Rumichaca, existia el diablo. Cuando pasaban
personas por alli, siempre se desaparecia una; si iban tres, solo
llegaban dos. El Camino Real es un camino ancestral, no solamente
de los indigenas de Jenoy, sino de otras comunidades indigenas. Las
personas, preocupadas, avisaron a los curas de la parroquia de los
filipenses. Desde Pasto, una convencion llegé al lugar con escapularios
y rosarios, y se encontr6 con un abismo grandisimo. Entonces, el
padre De la Villota at6 con una cuerda al sacristan y lo hizo bajar por
el abismo. Luego, a lo que lo subieron, el sacristan dijo que alld abajo
no estaba el diablo, sino que habia un puerco durmiendo. Entonces,
el padre entendi6 que ese puerco era el diablo, asi que decidié bajar
por el abismo. Cuando lleg6 donde estaba el puerco, lo rocié con
agua bendita, le puso rosarios en el cuello y, cuando mir6 que estaba
asegurado, le dio un puntapié y el cerdo exploto, convirtiéndose en un
hombre con nariz larga, orejas grandes y dientes brillantes. El padre
saco al diablo del abismo y lo puso a trabajar por todo el mal que habia
hecho. Lo llevaron a Pasto, mas exactamente a la iglesia de San Felipe,
donde estaba haciendo la construccion de la iglesia y alli lo pusieron
a trabajar. Al diablo nadie lo cambiaba de ropa, porque esas prendas
y los escapularios lo mantenian atrapado para que no huyera. Pero
un dia, una anciana se acerc6 a €l y, mirandolo con las ropas sucias,
decidi6 ayudarlo a quitarse las ropas y los escapularios; al hacer esto,
el diablo explot6 y desapareci6. Se cuenta que el diablo viajé a Las
Lajas, ya que, por debajo del puente del rio Guditara, también se
cuenta la misma historia, que las personas se desaparecen al pasar
por aquel puente (Estrada y Criollo, 2020, p. 85).

-209-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Supuestamente, Rumichaca traduce “puente de piedra”, por debajo
del cual fluye la quebrada Maragato que, al bajar desde la cumbre
del Galeras, forma inmediatamente el desfiladero o giiilque, por
tradicion, reconocido como peligroso a causa del riesgo que implica
transitarlo, pues puede precipitarse, lluspirse, al abismo atraido por
fuerzas misteriosas. También estd asociado con los centros planos,
en medio de (chaupi) o donde se asientan los desfiladeros, alli donde
los diablos acostumbran a jugar chaza (juego de pelota tradicional, un
tanto similar al tenis). En las lenguas quechua y aymara, wilke suele
asimilarse a dios tutelar masculino y lugar en que moran en piedras
antropomorfas o de formas impresionantes (Diccionario Bilingiie
Iskay simipi yuyayk’ancha, 2007). Segun dona Pastora, también
tiene la connotacion de recipiente u olla para acopiar agua, aquella,
precisamente, en la que recibieron al Guagua Rayo. Desde los idiomas
ancestrales también se traduce: “espiritu del agua”.

Asimilado a la condicién natural pagana, el imaginario cristiano le
dala connotacion de puerco y diablo, atrapado por la civilidad cristiana,
con ropas, prendas y escapularios, simbolos de esta sociabilidad. Por
esto, para mantenerlo en este mundo, para que no huyera, “nadie
lo cambiaba de ropa”. Sin embargo, el ciclo se cumplio y el diablo,
ayudado por una mujer, devolvio a su estado original y regreso a su
mundo, donde convive con el cura De la Villota.

Esta ultima afirmacién obedece a esta narrativa: en el trayecto
de la ciudad de Pasto al poblado de Jenoy se encuentra la Curva del
Diablo, formada sobre el cruce de la via con la quebrada que baja del
Galeras. Deriva este nombre por ser un lugar supuestamente habitado
por el diablo. Y, en efecto, es una curva misteriosa que, desde tiempos
inmemoriales, causa desubicaciones a los conductores o transeuntes,
y ha generado un sinnimero de accidentes. En este mismo contexto
de la Curva del Diablo, en el desfiladero donde confluyen, a la manera
de chaupi, dos quebradas: la Termal de agua caliente, y la que pasa
por la Vuelta del Diablo, estd la llamada Gruta Sagrada, donde, de
acuerdo con la tradicion, vive el padre Francisco De la Villota. Segun
la memoria, es el lugar donde los Villota Jenoyes, con el apoyo del
diablo, llevaron y cuidaron al presbitero en sus tiempos aciagos. Hoy
también la llaman la “Cueva Santa”. Hace unos pocos afios, en 2008,
don José Emeterio Erazo, por casualidad, al tumbar un arbol, bajo a
estas cuevas y se encontro con los vestidos y morrales del endiablado
padre. Prendas que cuando el cura del pueblo quiso rescatarlas,
desaparecieron.

-210-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

El Aguay el Fuego en las
Confrontaciones Banderiles

Acorde con los desafios y momentos de la vida individual y
comunitaria, estas partituras mitico-religiosas y sus ritos, fundadores
de identidades colectivas de largo aliento, se recrean paulatinamente. Y
sobre su matriz de dualidad complementaria, interpretan y resuelven las
situaciones contradictorias al interior y en relacién con los otros. A la
cabeza estan los héroes culturales o deidades mitico-religiosas paganas
o cristianas o entre paganas y cristianas; las creencias y los ritos paganos
o conversos intervienen como factor aglutinante de la poblacion. Esto
va a ser relevante en América debido a las continuas confrontaciones
politicas, resultantes de los procesos de conquista y colonizacion, de las
disputas banderiles y de las luchas partidistas, entre otras.

La etnohistoria e historiografia han resaltado acontecimientos
como la rebelion del Taqui Onqoy e Inkarri, en los Andes centrales, o el
papel de la Virgen de Guadalupe en las rebeliones mexicanas. De ahi la
persecucion, a causa de la peligrosidad de estas creencias y practicas
para los poderes dominantes: religiosos, civiles o politico-religiosos.
Esta es unarazon fundamental de la extirpacion de idolatrias a través de
la Inquisicion, de la ideologizacion a través de los relatos civilizatorios
y de la educacion en general. En términos de Limén Olguera (2017):

Tanto las persecuciones en la Nueva Espafia como las realizadas
en Perd no buscaban tinicamente el interés religioso de convertir a
los indigenas al catolicismo, sino que también tenian un trasfondo
politico, ya que las creencias y ritos paganos fungian como factor
aglutinante de la poblacion. De esta manera, dichas practicas
religiosas, que constituian una forma de resistencia, implicaban
cierta peligrosidad, puesto que podian derivar en rebeliones contra
el nuevo orden. Por ello los castigos aplicados por las autoridades
espanolas a los llamados iddlatras. (p. 119)

Estas eran situaciones ya vigentes en las relaciones de poder
prehispanicas, como la persecucion-apropiacion por parte de los incas
de las deidades y santuarios de otros pueblos bajo sus dominios. En
relacion con el tema en ciernes, en los Andes centrales, se destruyeron
la divinidad rayo y sus santuarios, segin Olguera (2017) por orden de
Atahualpa; entre otras razones por este oraculo haber vaticinado el

-211-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

triunfo de Hudscar en la guerra (Limoén, 2017, p. 114). En los Andes
septentrionales, entre los kamentzda, el tiempo del sol destruyo el
tiempo del lucero (Mamian, 1995).

Estas confrontaciones resultan constitutivas de los procesos
historicos de los pueblos, y 1a forma de resolverlas se signa por el modo
como fluye la matriz creativa y recreativa de los opuestos.

Alretomar el relato de dona Pascuala, el Guagua Rayo aparece como
héroe cultural liberador, ubicado en un momento historico: liberador
de los conciertos de Jenoy, que no podian pagar el concertaje, pero
implicalaliberacion de todos los jenoyes frente a cualquier dominacion
o coloniaje, pues incluye el establecimiento o reafirmacion del derecho
mayor: “Somos propios de aqui, hijos de la tierra y la comunidad”.
Este derecho se remarca con la escritura simbdlica de un sello de
los antepasados y/o la escritura y el sello legitimador y legalizador
requerido por la dominacion. Asi lo expresa la anciana:

Mi abuelita me contaba que habia habido unos conciertos que
un medio no lo podian pagar, ni en un afio, ni en dos afos, que
eran conciertos de unos ricos. Que ellos no podian descontar ese
medio. Y asi seguia y seguia. Y en eso, tanto tiempo, que cayé un
rayo tremendo en el umbral de la casa. Entonces, dezque vino
y, pobrecito, y los que estaban bien conciertos y cay6 un nifo...
Entonces, esa letra que decia: “A donde cae este nifio, tienen que
salir los ricos y los conciertos deben tener su libertad. Y donde
cae este niflo nadie lo va a mover, ahi es la propiedad, es un sello.
Y habia caido aqui en Jenoy, ese rayo”. (Perugache, 2010, p. 122)

Relato mitohistorico, en boca de dofia Pascuala, surgido para
afirmar y reafirmar, en el presente, el derecho a seguir viviendo
en su territorio y existir como jenoyes. Asi mismo, este derecho
da sustento a la comunidad para resistir ante el requerimiento; del
poder local y nacional, apoyado en la ciencia, de abandonar en forma
perentoria el lugar.

A la par con este héroe civilizador pagano, pero cristianizada esta
la heroina civilizadora “cristiana”, continian dando sustento y pabulo
a los jenoyes, en los avatares historicos de una y otra época. Porque, asi
como el Guagua Rayo detuvo a los primeros invasores, la Virgen, bajo la
forma de una chichera, detuvo a las fuerzas patriotas de Simon Bolivar,
al mando del general Valdés, cuando pretendian tomarse a Pasto,
hollando el camino de El Pefiol y El Tambo. La memoria de don José

-212-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Yaqueno asegura que, al estar unos guardias de la defensa del pueblo
de Jenoy tomdndose una chicha, aparecieron de repente las tropas
enemigas; esta sorpresa saco despavoridos a los guardias. Entonces,
la chichera, con el grito de “jbambaros!” (carentes de hombria) a
los asustadizos, se dirigi6 a la cima de un callejon y, levantando una
enorme piedra, la lanz6 contra el general, para matarlo al instante y
generar desconcierto en la tropa invasora. Para seguir a don José, en la
huida, los soldados dejaron unas armas por los lados de Chaupi y entre
las armas estaba la chichera, la Virgen del Rosario. Segun él, de ahi fue
que la trajeron a la iglesia (Mamian, 2004).

Por estos contornos, los relatos acerca del nacimiento de deidades
ligadas a las armas y a la guerra, junto al agua, no son casuales. Al sur
del departamento de Narifio, se cuenta que:

En la Guerra de los Mil Dias, en septiembre de 1901, estaban
proximos a la poblacion de Cordoba (Narifio) unos soldados. De
pronto vieron en la playa, al filo del rio Tescual, cerca de Puerres,
a una mula que no se hallaba del peso de dos cajones que cargaba.
Entonces, estos soldados se pasaron por una tarabita rapido y le
bajaron los cajones a la mula. En el primer cajon que destaparon
hallaron armamento; en el otro hallaron la imagen del Senor
Crucificado. De alli comenz6 la disputa por el santo, entre los de
Puerres (conservadores) y los de Cordoba (liberales). Al final,
el poder de la Iglesia decidio que le pertenecia a Puerres, donde,
hasta hoy es el patron.

Para volver a Jenoy, en la época de confrontacion liberal-
conservadora, aparece la fuerza ontogenética de la Virgen del
Rosario, para defender lo originario y salvaguardar la libertad. Asi,
en la confrontacion partidista entre Jenoy, liberal, y la poblacion del
municipio de Narifio, conservadora, aparece este relato de la memoria
colectiva, reproducido por Estefania y Diana:

La Virgen del Rosario ha favorecido mucho al pueblo; en los afnos
cuarenta (1940), la gente de Narifio (poblacion cercana) que era
conservadora quiso atacar a Genoy; su proposito era quemar las
casas que en ese tiempo eran de paja. Emprendieron el viaje rumbo
al pueblo, haciendo su primera parada en El Chorrillo; todas las
personas traian botellas con gasolina para atacar, pero al observar
hacia Genoy lograron ver una procesion en la salida del pueblo
-213-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

cruzando con antorchas; los conservadores pensaron que alguien
habia alertado a los jenoyes y los estaban esperando. Las personas
de Narifio le tenian mucho miedo al pueblo, porque eran muy
sagaces y valientes, asi que se devolvieron. Esa noche la gente de
Genoy estaba dormida. Sin embargo, tiempo después, cuando los
conflictos entre ellos se habian terminado, la gente de Narifio les
conto lo que habia sucedido aquella noche. El consejo conservador
concluy6 que fue la Virgen del Rosario pequefia (fotografia 22), que
sali6 con las armas y las puso a disposicion para que defendieran el
pueblo. (Estrada y Criollo, 2020, p. 82)

Y la piedra, ligada a la mujer, sigue teniendo vigencia. Don José
Eloy Criollo le recuerda a Jorge Perugache (2020):

Como, en esos tiempos, la violencia politica conservadora saqueaba
los pueblos liberales, como Jenoy, y los jenoyes hacian respetar
la tierra al reunirse al son del cacho de buey y “con piedras se
apoderaban de los bordos de la carretera y carro que pasaba lo
acababan, jcarajo!”. En una ocasion llegaron los policias de Pasto a
llevarse a los hombres; entonces, las mujeres los enfrentaron con
piedras llevadas envueltas en sus follados anchos, con pliegues.
Y, precisamente, “mataron de un disparo a Laura Chapal, justo
cuando iba a coger una piedra”. (p. 89)

Fotografia 22
Virgen del Rosario al frente de los jenoyes

-214-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

De nuevo, la Virgen del Rosario es la entidad trascendente que,
en definitiva, acude a librarlos. Don Vicente Criollo, otro comunero,
aclara su presencia salvadora, pues afirma que la matanza de dona
Laura y nueve personas mads, que cayeron ese dia, pudo ser peor, ya
que desde Pasto enviaron al ejército, “pero se les aparecié una sefiora
vestida de manto y que les dijo: “no pueden ir”, y se devolvieron, y
dicen que era la Virgen del Rosario que no hizo que vinieran, porque
si no acababan con Jenoy” (Perugache, 2020, p. 90).

Estefania y Dianarelatan en detalle la version oral de laintervenciéon
de la virgen:

Un sefior que era musico, llamado Genaro, al ver como morian las
personas, le pidi6 a la Virgen del Rosario que los ayude, porque
no queria que mas gente muriera. La Virgen, al ver el dolor de los
jenoyes, decidi6 ayudarlos, asi que fue hasta el batallon Boyaca y
entro a la oficina del coronel; él, admirado por su belleza, le ofrecio
su ayuda; ella le conté lo que estaba pasando y que necesitaba
urgentemente su ayuda; el comandante prepar6 su batallon, pero
cuando regreso a su oficina ya no encontr6 a la hermosa muchacha;
de inmediato, viajo hasta Genoy a poner todo en orden y en
calma. El comandante pregunta a los taitas sobre la muchacha que
habian enviado en busca de su ayuda, pero le dicen que, con las
caracteristicas que describio, no hay ninguna mujer. El comandante
se habia enamorado. Al ver que no existia la joven, los taitas lo
llevaron a la iglesia para mostrarle a la Virgen, pues sospechaban
que era ella quien les habia hecho un milagro. El comandante, al
ver la imagen de la Virgen, confirma que era ella, se arrodilla ante
la Virgen y le pide perdon por su pensamiento y por enamorarse
de lamadre de Dios. En ese momento, los jenoyes entendieron que,
gracias a su gran devocion hacia la Virgen, ella los habia ayudado y
liberado de una gran matanza. (Estrada y Criollo, 2020, p. 82)

Y don José Emeterio Eraso todavia tiene la imagen de nifio de haber
visto frente al templo parroquial a una multitud de mujeres que salian en
romeria con la Virgen del Rosario chiquita, para apoyar a los hombres
que en Castilloloma enfrentaban a los policias que pretendian entrar al
pueblo con el fin de arrebatarles lo poco que tenian (Perugache, 2020,
p. 119).

La confrontacion entre bandos politicos implica la confrontacion
entre héroes fundadores o entidades sagradas, genéticamente

-215-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

protectoras. Son ellas quienes se ponen al frente de las partidas
banderiles. Sobresale la confrontacion entre la Virgen de Guadalupe,
“liberala”, y la Virgen de las Mercedes, conservadora. En Catambuco,
segun otro relato de los mayores, la Virgen de Guadalupe remanecio
o la vieron actuar subrepticiamente en la guerra entre liberales y
conservadores. Por defender los ideales liberales, los contrincantes
conservadores de Pasto la llamaban la “india roja”. Don Juan de Dios
Chachinoy, de Botanilla, lo recuerda y lo vive de esta manera:

Los mayores contaban que habia sido en Botana, en la finca del sefior
Fernando Medina, que la habian visto en la guerra entre liberales y
conservadores, no me acuerdo el ano; entonces, la vieron ahi a ella,
y Nuestra Sefiora de Mercedes habia estado con los conservadores
en la Cuchilla, ella divisando para donde Chavez, en la cuchilla de
un camino viejo. Y ahi habia sido el agarre. Y Nuestra Sefiora de
Mercedes alld y 1a otraaca. Y no hubo muertos. Por eso, mas antes, los
de Pasto le decian la india roja, porque estaba a favor de los liberales,
porque aqui, la gente de aqui era muy liberal, bastante, lo que yo me
acuerdo. Ahora ha cambiado un poco, no ve que ha venido harta
gente forastera, que habian sido conservadores. Los conservadores
eran, pues, asi, de la Laguna, de Jamondino, de Mocondino, alld eran
conservadores y aqui el pueblo era liberal, todo. Y yo ya pude salir
a votar y salimos hartisimos. Venia la gente de adentro de Jurado,
Santa Barbara, Los Angeles. Haciamos un batallon enorme y nos
ibamos por Jongovito, a votar. Entrando a Santiago habian sido
conservadores y en otro barrio liberales y echaban bala. Pero, en
Pasto, la gente es en mayoria conservadora, liberales casi pocos.
La Virgen de las Mercedes conservadora, por eso ella los defendia
a ellos y la otra nos defendia a los liberales de aca. Juan de Dios
Chicanoy (comunicacion personal, 18 de agosto, 2016).

En los Andes, es comun la participacion de las divinidades o seres
sobrenaturales, bajo la figura pagana o cristiana, en los acontecimientos
épicos o periodicos que deciden el curso cosmico, historico y de la
vida cotidiana. Adin mis, como lo expresa Ranulfo Cavero, estos
mitos rebasan los marcos de una sola cultura; son transculturales,
pues “pareciera que los hombres, en momentos de especial dificultad,
acudieran a la ayuda de fuerzas sobrenaturales, a modo de ganarse
confianza y atribuirle el eventual triunfo”. En el caso de la Virgen de la
Candelaria, relata Cavero (2019):

-216-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

La Virgen de Candelaria lleva a un nifio con huaraca, wayqachayuq
[con un bolso a la usanza campesina] y con escopeta en la mano.
Este niflo warakan muchuyta, yarqayta. Muchuytam nifio warakan,
balian [sic, el niflo hondea, abalea a la hambruna, a la necesidad].
Su fiesta es el 2 de febrero, ahora ya no [la] hacen. Desde el 8 de
diciembre, la Virgen Asuncién, “mama limpia”, limpia la comida de
la gente hasta el 2 de febrero; ahi llega Mamacha Candelaria, ahi el
niflo muchuyta warakan y entonces la gente se llena, saksasqafia [ ya
esta satisfecha]. Después del 2 de febrero causaypas apuramunfia
[la sementera fructifica con rapidez] es un cambio de tiempo: de
la necesidad y hambre [antes del 2 de febrero] a la abundancia
[después del 2 de febrero]. (p. 65) Ch'unchu

En la potencialidad del poder, es curiosa la disyuncion y
confrontacion que se suscita en la misma divinidad dualizada, bajo
las categorias de “grande” y “pequefio”. Es un comtin denominador en
estas culturas la existencia asimétrica, dual, de las imigenes-deidades y,
en ellas, la creencia que las imagenes mas pequefias, en compensacion
a su tamafio, son mas milagrosas y poderosas que las grandes. Hecho
que se constata no solo por la cantidad de milagros atribuidos a las
imagenes pequefas, sino por la resistencia y soporte de estas en las
procesiones y las romerias, con el paso del tiempo. Su potencia se
incrementa, de acuerdo con las condiciones de su elaboracion: si con
finos maderos y a la manera antigua.

Ya se ha aludido a San Pedro cristiano como expresion del Guagua
Rayo pagano, pero resulta que, segun los jenoyes, desde tiempos
antiguos el San Pedro actual corresponde al San Pedro de la imagen
pequena. Para él ha sido la fiesta grande, a la que acudian creyentes
de Sandon4, El Ingenio, El Tambo y otros lugares, y traian danzantes,
musicos, productos agrarios y chicha. Y los jenoyes los esperaban con
juegos pirotécnicos, castillos, toques de banda, bailes y platos tipicos.
Sin embargo, hubo un afio en que el sacerdote Alfonso Maria Mesa,
sacerdote de la parroquia de Narifio, a la que pertenecia Jenoy, decidio
comprar una imagen de San Pedro mds grande, con el argumento de
que pudieran verlo todos en las procesiones. Los jenoyes lo apoyaron,
hicieron colectas entre todos y compraron una imagen muy grande en
el Ecuador. En la vispera de la fiesta, como es costumbre, lo colocaron
enunaanda ylollevaron ala procesion; estaban muy felices, puesto que
ahora si se podia ver a su patrono en medio de la multitud. Terminada
la procesion, llevaron a San Pedro grande a la iglesia e hicieron a un
lado a la imagen antigua de San Pedro pequeno.

-217-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Al dia siguiente, las personas encargadas llegaron a la iglesia
para arreglar a San Pedro grande y realizar nuevamente la procesion
acompanados de la banda de Los Alegres de Jenoy. No obstante, cuando
entraron a la iglesia se percataron que la imagen estaba rota:

Entonces, los mayores del cabildo hicieron una reunion para
encontrar al responsable y enviarlo al cepo, sin darle de comer por
varios dias. Después de una investigacion llegaron a la conclusion
de que San Pedro pequeio era quien habia destruido a San Pedro
grande, porque le tenia celos al ver que las personas lo habian
reemplazado. (Estrada y Criollo, 2020, p. 79)

Asustados por lo ocurrido, en la procesion se vieron abocados a
llevar a San Pedro pequefo, con gran devocion y respeto.

Ante este hecho, acordaron unir a los dos san Pedros: mantener
a san Pedro pequeno en la iglesia, como el mas milagroso, y que
san Pedro grande saliera en las procesiones; asi que encargaron
al sindico su cuidado y se lo llevara a su casa. (Estrada y Criollo,
2020, p. 79)

En otra version, el sindico tiene a San Pedro chiquito:

Cuando trajeron a San Pedro grande, que lo habian mandado a
traer de alld de Sandon4 —porque un comité supo que habia unos
maestros que trabajaban bien la madera—, 'tonces, parair a recibirlo
habian ido a esperarlo all4, al Silencio, por Narifio, con la banda y
todo, y ya lo habian traido al pueblo y lo pusieron en la iglesia, al
lado del San Pedro Chiquito. Al otro dia, cuando habian llegado,
lo encontraron a San Pedro Grande caido y quebrado: “Como que
se han agarrado a peliar y el San Pedro Chiquito le ha ganado al
grande”, dizque decian. (...) Ahora, a San Pedro Chiquito lo tiene
el sindico en la casa y se le hace la misa ocho dias antes de la fiesta.
(Estrada y Criollo, 2020, p. 109)

En el mismo Jenoy, ya se mencion6 el poder mayor de la Virgen
del Rosario pequeiia, sobre la Virgen del Rosario grande, por ser mas
originaria, pues fue “la Virgen pequeiita que fue hallada aqui arriba, a
medio kilobmetro de aqui donde queda un punto llamado Sachapamba”.

Situaciones similares se presentan con otros santos; por ejemplo,
en algunas comunidades donde el patrono es San Francisco, se desdobla
en Pacho grande y Pacho chuncho (chuncho es sinébnimo de pequefio o

-218-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

de nino). Es reiterativo el relato del dominio de Pacho chuncho, pues,
al estar juntos en la mesa, en la fiesta o en la velacion, aparecié Pacho
grande golpeado y derribado en el suelo. Hasta ese tiempo, Pacho
grande era el milagroso. Hoy, la furia de Pacho chuncho se evidencia
por el color del rostro, sonrojado.

En Jenoy, la variante de este relato, que identifica a San Pedro
chiquito con el cuidado por el sindico en la casa, es significativa,
puesto que, en la relacidon entre lo cristiano y lo pagano, el espacio-
tiempo-poder de lo pagano esta por fuera del espacio-tiempo-poder de
la Iglesia catodlica; estd mas cerca del origen verdadero. Esto coincide
con la diferenciaciéon que, en esta misma perspectiva, se suscita en
Mocondino, entre el Nifio Jesus Pascuero, y el Nifio Jesus de Reyes,
casero. Establecido en el momento de su aparicion, recuérdese que el
cura De la Villota manifest6 a la mujer que lo hall6 que el nifio era de
hogar y no de iglesia y que, por lo tanto, debia estar bajo la custodia
de un linaje de la comunidad, diferencia venida del lugar-tiempo
de su aparicion -extendida al dia de su fiesta (dia de reyes)-, de su
poder mayor para hacer milagros, de tener una acogida superior en la
comunidad para su fiesta y de enojarse con furia, si lo contravienen.

En esta misma direccion interpretativa y del origen telarico del Nifio
de los Santos Reyes, no resulta fortuito el hecho relativo a que, en la
Guerra de los Mil Dias, lo desaparecieran, al enterrarlo en algtin lugar y,
luego, lo descubrieran cuando araban un pedazo de terreno (Perugache,
2020, p. 88). A este caso prototipico lo antecedio el anclaje telarico del
cura De la Villota, a quien, en las guerras de los conventillos, los jenoyes
lo enterraron en la Cueva Santa para librarlo de la persecucion. Se trata
del lugar y tiempo pagano, en el que permanece, sustancialmente,
ligado al diablo-marrano del wilke rumichaca.

El Mundo Profano de los Muertos

Elderechoalavida esuno de losargumentosy, tal vez, el argumento
central sobre el cual las autoridades gubernamentales, parte de la
sociedad civil y de la ciudadania, requieren a los jenoyes y a los otros
pobladores del Volcian Galeras para abandonar su territorio. Unos y
otros, y de una u otra forma, exacerbaban el temor a la muerte. Por su
parte, los jenoyes responden que, precisamente, no se van de su lugar
donde nacieron y donde quieren morir; es decir, defienden el derecho
a vivir y morir como jenoyes (Fotografia 23). A la par, sostienen que el
Galeras no es su enemigo; por el contrario, es su protector y dador de

-219-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

vida a todos los seres que conviven alli desde tiempos inmemoriales.
En palabras de don Onias Pianda, la explosion del Galeras da la ceniza
para bien:

Fotografia 23
Recorriendo con Victor los ojos de agua en Jenoy.
B J' N .'~-;:<\.> T i ’(J‘ . ?E‘ . | ey A% ? =

(L IR e

;Que nos ofienda? No, es una fertilidad. Cuando cae, nos contenta;
es fertilidad que le da a la tierra y a la yerba. jQué saboyales alla
arriba! Cuando erupcionaba duro para aci, l1a ceniza llegaba hasta
’bajito de la carretera. Yo sembraba el olloco, también, hasta 'bajito
de la carretera. Pero, entonces, lo que sucede es que esa ceniza es
abono. Una vez tenia un picado de olloco, jqué bueno que se puso
el olloco cardenillo!, como papa se daba. Cosa que es fertilizante.
A la papa si me la quemo un poquito; 1a lavé después. Al ganado
tampoco nada le hace; comiendo, la sopla; no es perjudicante.
Los mayores iban al Barranco a traer en carga, porque alld se
amontonaba mas, para sembrar el olloco. (Mamian, 2011, p. 6)

Ademas, Don Julian Villota (g.e.p.d), al aceptar que de la muerte no
hay escapatoria, pero si del desarraigo, sostenia ante las autoridades:
“Si es de morir, que me lleve el Galeras”.

Como de la muerte no hay escapatoria posible, los humanos, en
sus diversas individualidades y expresiones culturales, siempre se han
interrogado sobre ella, de la propia y de la ajena. Rafael Cartay (2002)
afirma:

-220-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

A pesar de su cercania constante, y de su inexorabilidad, su
verdadero sentido se nos escapa. A ella solo podemos acercarnos,
indirectamente, a través del examen de las conductas que los grupos
sociales asumen para responder a su constante requerimiento,
es decir, a través del desciframiento de ese complejo cédigo de
simbolos y creencias que los hombres construyen para mitigar su
angustia ancestral. (p. 448)

5Cudl seria y serd el sentido de la muerte y de los muertos para
don Julian y los jenoyes? ;Qué tienen que ver el territorio Galeras, el
Guagua rayo o el mundo del agua y el mundo del fuego?

No se sabe con detalle como es el mundo de los muertos. Puede
decirse, en los términos de Oscar Mufioz (2016), que los pueblos
aborigenes tampoco lo conciben, ni lo perciben:

..Es un mundo imperceptible, pues se rige por pardmetros no
reconocidos por el ser humano (especialmente de tiempo y
espacio). Alli los espiritus, almas o muertos simplemente son,
probablemente bajo ninguna forma ni caracteristica conocida. Es
el mundo donde, sencillamente, se encuentran los espiritus. (p. 23)

De acuerdo con las pesquisas del pensamiento andino, los muertos,
incluidos los denominados “espiritus quedados”, de criminales o
de aquellos que no se los han acompanado en su viaje, habitan el
mundo de los seres extraordinarios y sobrenaturales. No obstante, en
principio, el mundo de los espiritus (;y de los muertos?) es equivoco.
Entre los aborigenes de los Andes centrales, se habla del ucku pacha o
mangha pacha, como «el mundo de los muertos» o mundo de abajo,
que ciertos relatos identifican con el infierno o la morada de seres
perversos, dvidos de humanos, incluidos el rayo, el arco iris y hasta la
Pachamama. (Bouysse-Cassagne y Harris, 1988, p. 247-248)

Esta vision, en general, es similar a la vision de los Andes
septentrionales. Sin embargo, se presta a incertidumbre si se trata
del mundo de adentro y/o del mundo intermedio entre el adentro y
el afuera.

Desde una perspectiva vertical, el mundo de adentro es el
mundo interior subterraneo, donde habitan seres extraordinarios,
mayormente identificados con el diablo, el Cuchirrabén, el cacique
Cumbe, etc. El diablo, dice la memoria colectiva, vive en el fondo del
Galeras; para algunos relatos, un espacio identificado con el infierno,

-221-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

hasta donde enviaron al diablo por castigo. En tiempos de libertad,
el diablo remueve las piedras y la lava incandescente, motivo de las
erupciones volcanicas. El Cuchirrabén sale del fondo del volcan, en
tiempos de Semana Santa, para trasladarse por la quebrada Ambiyacu
al cementerio de Sandond. Es un espiritu humano sin piernas, con
una llama de fuego, en su reemplazo. El cacique Cumbe vive en el
fondo del volcdn Cumbal, donde se lo puede visitar al entrar por el
Ventisquero; cuando sale, suele tener la forma de un marrano. Los
infieles o pobladores precolombinos se enterraron vivos y viven en
ese otro mundo.

De acuerdo con los mitos del encantamiento o pachacutic, los
pueblos encantados estan debajo de este mundo de arriba. Por ejemplo,
por Monopamba se puede entrar y encontrar a los encantados; su
huella son los llamados pueblos viejos; volverdn a este mundo en
otro pachacutic. Era costumbre enterrar a los muertos en el centro
de la choza, en el fogon, donde hasta ahora se pueden hallar sus
pertenencias. Si se logra una relaciéon o pacto con sus cuidadores o
duefos espirituales (una culebra, un toro, etc.), a unos y otros se los
identifica y se los puede hallar como guacas.

Desde lo transversal, el mundo de los espiritus extraordinarios y
de los muertos estd hacia la selva y el mar, hacia donde se dirigen los
arroyos, las quebradas y los rios. Atin se acostumbra a lavar la ropa y
otros objetos del finado y de quienes lo han atendido, para que el agua
se lleve el espiritu hacia su lugar: la selva y el mar. Se acostumbraba
acompanar el viaje del finado con el juego en bandos a las habas, a
manera de dados; jugando se acompanaba al finado en el viaje. Y, entre
pérdidas y ganancias, al regresar avanzaba el espiritu, para lograr el
destino final. El espiritu vuelve cada seis meses, hasta el “cabo de afio”
(terminacion del luto, al cumplirse un afio del deceso) y, luego, cada
afio en el “dia de las animas”.

Sin embargo, hay una relacion entre el adentro espiritual
subterraneo “vertical”y eladentro espiritual “transversal”. Son caminos
o conductos, generalmente acuaticos, por donde se transcurre. Por
ejemplo, entre los muellamueses, se puede pasar al mar Pacifico por
la cima o por la base del cerro Colimba, encantados por el curipollo,
porque en la cima y en la base hay ojos de agua de este mar.

Este camino de los muertos pueden andarlo los vivos en estado
de encantamiento. Era costumbre de los antiguos cargueros, aquellos
que transportaban carga entre los Andes y la costa del Pacifico,
acortar el espacio y el tiempo encantandose en un trecho del camino,

-222-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

identificado por una tola o una quebrada, a una hora determinada. Asi,
hacian el recorrido en un dia y no en tres o mas. Ademas del lugar
y la hora axiales, se necesitaban otras condiciones mediadoras; por
ejemplo, ubicarse entre lo liquido y lo sélido, entre el agua y el fuego;
es decir, tomar, en pilche (vaso hecho del caparazon del totumo), aco
de los siete granos con agua, y/o pedirle permiso al espiritu guangas,
guardian espiritual, esencial, de la selva y el mar, permiso que, de no
lograrse, implicaba el “castigo” con la mordida de una culebra. Este
envenenamiento obligaba al viajero a regresar donde el “hechicero”
para lograr el permiso y la curacion.

En adelante, el viaje era con los muertos, en el mundo de los
muertos. Se relatan pasajes vividos por personas, quienes se daban
cuenta de estar con los muertos, porque el acompanante, al tomar el aco
con agua, este alimento no pasaba hacia la garganta, sino se derramaba
por entre los huesos de la quijada de la calavera. Asi mismo, se relata el
caso de un carguero que regreso a su casa, pero se quedo en la entrada,
recostado sobre un pilar, sin poder entrar, porque habia muerto y su
cuerpo en velacion ya estaba separado de él, como espiritu.

En estos Andes meridionales, curiosamente, el occidente selvatico
y maritimo es el mundo de las poblaciones negras y los jambos. En el
imaginario colonial, unos identificados con el diablo y las minas de oro;
otros, los awa pi (agua, vida), hijos del agua y de la selva. Los indigenas
habitantes de la sierra denominan a estos pobladores jambitos, que
traduciria aguaditos, si retomamos el vocablo jampi, como espiritu o
ser agua. Aunque, en cierta forma, el término es despectivo, pues, a
diferencia del serrano, aparece débil, incivilizado, no desarrollado; en
fin, selvatico o naturalito, como también lo nombran.

De acuerdo con la mitohistoria, hay pueblos que vienen de
adentro: los del Pueblo Principal de Males, quienes vinieron, dentro
de una culebra o con San Bartolo, por el rio o camino del Guamués.
O los cuetiales renacientes de la selva-mar del Pacifico. También,
hay pueblos, como Muellamués o Pastds, que son hijos de la union
entre entidades, denominadas caciques, que vinieron o surgieron de
estos espacio-tiempos o mundos contrapuestos: Diego Muellamues
y Maria o Rosa Cerbatana, la cacica Ankaylla (4guila rayo o aguila
resplandeciente) y el cacique Pastas, entre otros, con la diferencia
que, mientras Rosa Cerbatana vino del adentro selva mar del Pacifico,
Ankaylla surgi6 de una laguna.

En el valle de Sibundoy, alto Putumayo, hay relatos que consideran
a los kamentzd hijos de la laguna-nube, que copaba este valle, y los

-223-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

ingas, hijos del sol. Entre los mismos ingas que habitan este valle, a los
de San Andrés se los considera hijos de una madre invertida; es decir,
de una culebra que, en lugar de dar a luz, dio oscuridad, se los comio
y viven dentro de ella, por Monopamba. Los que quedaron por fuera
de la culebra, en este mundo, son sobras. Unos son del tiempo del sol,
otros del lucero.

Paralelamente al mundo espiritual de adentro, en su doble
dimension, es constante la presencia de entidades espirituales
en estados o situaciones fronterizas, de mediacion, centralidad o
axial. Corresponden al encuentro-desencuentro de los opuestos
y complementarios caracteristicos del pensamiento andino. Para
algunas interpretaciones es: 1) un sin tiempo ni espacio, porque es
el fin y comienzo de los opuestos; para otras es, precisamente, 2) la
concentracion del espacio-tiempo de los opuestos, su condensacion,
generadora de la mayor densidad o potencia, cuya reaccion puede ser
cadtica y/o fecunda; 3) también se interpreta como el espacio-tiempo-
potencia que impide el agudo encuentro y facilita el paso de un estado
a otro “pacificamente”, de tal forma que, atenuados, configuran un
nuevo estado o momento de unidad.>

En el primer caso aparece: 1) una linea de unién-separacion entre
el arriba y el abajo o entre lo izquierdo y lo derecho; 2) un punto de
union-disyuncion del adentro interior y el afuera exterior, tal como
una cueva, un crater, el nacimiento de un arroyo, la abertura en la
cumbreradelachoza, por donde entrany salenlos espiritus nocturnos,
o el fogon donde se enterraba el ombligo, la placenta y los muertos;
3) un eje sobre el que giran y trocan los opuestos. Por ejemplo, el
centro-remolino de las aguas o de los vientos al encontrarse; el centro-
remolino figurado por la culebra en su enrollarse y desenrollarse o el
dar vueltas y revueltas, en su andar, las perdices, representado en la
espiral de los petroglifos. También, es la “Patasola” sobre la que gira
la Tunda o el Cocopollo o el eje que construyen o sobre el que giran

55 Chawpincha es un espacio que no es hanan - arriba ni hurin - abajo. En chawpincay

se unen los de arriba y los de abajo. Es un lugar de paso, de transicion. Sin embargo,
es un lugar en si mismo; no es solamente una linea (chawpi), sino también tiene
sus cualidades. La organizacion del mundo comienza por el chawpi. (Carlos Rios,
2015, p. 210)
Si algo caracteriza a esta franja es que es «indefinida no tiene una precision (...) Y
son precisamente esas imprecisiones las que permiten la relacién que se establece
entre los runas y los no runas (...) La franja une y separa, y establece semejanzas
y diferencias» (Carlos Rios, 2015, p. 211) (Mufioz O., 2016, p. 26).

-224-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

los danzantes. Ejes diversos trocadores del estado exterior de la vida
para el traslado a otro, el submundo.

En lo temporal, es el momento que une y separa los tiempos del
dia y de la noche, el antes y el después o el entredia y la entrenoche.
En la gama de colores, corresponde al entre lo claro y lo oscuro, como
entre lo blanco y lo negro.

La union disyuncion barbaro y civilizado, pagano y cristiano,
puede ser estado espaciotemporal entre arriba, el monte y abajo, la
pampa, o entre la sierra y la selva, pero también entre el adentro y el
afuera, asi como entre lo awca-pagano y lo cristiano.

Segun Carlos Rios, que sigue a Eugenia Carlos, Chawpincha
“es un lugar en si mismo; no es solamente una linea (chawpi),
sino que también tiene sus cualidades. La organizacién del mundo
comienza por chawpi”. Ademads, considera que “si algo caracteriza
a esta franja es que es «indefinida, no tiene una precision (...). Y
son, precisamente, esas imprecisiones las que permiten la relacion”
(Mufioz, 2016, p. 211).

En esta perspectiva, la presencia y potencia de esta linea, de este
punto, de este eje o de su ambigiiedad se evidencian por el peligro
que implica ubicarse en uno de ellos: puede generar la muerte; es
decir, desaparecer de este mundo; puede quedarse en el otro espacio-
tiempo (quedado), perdido en el monte o enduendado (loco). Las
“enfermedades” menores que suscita pueden ser el mal aire, el mal
viento o engranarse. A estos espacio-tiempos-estados los llaman
encantados, pesados y malhora (mala hora). En general, la relacion
peligrosa con estos espiritus se suscita en condiciones singulares de
conciencia; por ejemplo, estar borracho.

Aparentemente, la union al mismo tiempo de lineas, puntos y
momentoslimite (axiales),adquiere mayor potenciadetrastrocamiento.
De ahi el peligro de pasar o estar a medianoche en las cuatro esquinas
de una poblacion, en el cruce de caminos, de quebradas o junto a un
arbol cuya formacion cruza dos ramas.>

Asi mismo, la potencia de estos espacio-tiempos limite es propicia
para, al seguir unos condicionantes, encantarse o lograr poderes
especiales, como tener suerte o sabiduria, lo que algunos denominan
hacer pacto con el diablo, compactarse o empautarse. Por consiguiente,

56 En el cruce de los Bucheli y los Pefia, ella, la Virgen de Guadalupe, permanecia.
La Virgen de las Mercedes, en Panan, y San Andrés, en el Valle de Sibundoy,
nacieron de la bifurcacién y nudo de un arbol.

-225-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

son lugares propicios para la presencia de animales, vegetales y
minerales especiales para tener salud y sabiduria.

AlGn mais, esa potencia o ese lugar-tiempo adquiere presencia
espiritual en si misma, personificada, en general de forma fantastica,
en la ambigiiedad humano-animal: duende, Vieja, Viuda, Turumama,
patasola, diablo, bruja, etc.; o un animal: tigre, puerco, perro, culebra,
perdiz, conejo, gallina, pollo, etc., u otro ser “natural”: drbol de un ojo,
una nube. También, puede ser un espacio: una laguna, una tola, unaloma
o vereda, un cementerio, una iglesia o un ser ficcional: una bola irisada,
una calavera, una ubre. De forma cotidiana, en la vida humana, atane al
gallogallina o a la guanena. La expresion mas humana corresponde a un
nifio o guagua awgqa o a un santo. Asi, segun Mufioz (2016),

Vemos que al ser formalizadas (por los hombres) en ese estado de
transicion, adquieren formas que no pertenecen ni a este mundo
ni al otro. Se muestran como seres extranos, pero reconocibles.
En la mayoria de los casos, en los Andes tienen aspecto cercano
a lo humano, pero sin serlo. El objetivo parece ser mantener su
condicion sobrenatural, pero dentro de una apariencia reconocible.
En dltimo término, creo, una apariencia para poder ser narrada.
Para que la experiencia se convierta en informacion y aquellos
que no la vivieron, pero la escuchan, la puedan reconocer, ubicar
y hacer propia. (p. 25)

Estos espiritus-seres extraordinarios tienen su jerarquia potencial
de acuerdo con la magnitud de la oposicion que los genera. No es lo
mismo el poder de un duendecillo, fruto de la relacion de rayos solares
con gotas de agua, que lo que ocurre con el Guagua rayo, hijo de “ese
candelazo”, en la tormenta de rayos y aguaceros.

En consecuencia, aparentemente, de la potencia de los opuestos y/o
de su grado de confrontacién surge la potencia de la derivacién. De la
potencia y encuentro extraordinarios surgen los seres extraordinarios
y/0 espacios-tiempos cualitativamente distintos. El sentimiento y el
pensamiento andinos denominan a este acontecimiento pachacutic
(pacha: mundo, y cutic: cambio), es decir, cataclismo. Surgen seres
extraordinarios que marcan hitos cosmicos, como la sierpe o amaru,
y, entre los humanos, héroes civilizatorios, como el reiterado Juan o
Guagua rayo o Juan Tama de la Estrella. Seres y héroes civilizatorios
que, a su vez, marcan cambios extraordinarios, como parte del devenir
y orden del mundo y de la historia.

-226-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Si se vuelve a la ley madre de los mitos y los ritos fundantes,
el mundo se concibi6 con la presencia y el juego de oposiciones,
complementariedades, turnos, alternancias o mediaciones entre
entidades, fuerzas y poderes, con sus respectivas cualidades. Estas
fuerzas se representan e identifican con personajesy toda su simbologia
arquetipica que implica la relacion complementaria de agua/fuego,
duro/blando, sélido/liquido, oscuro/claro, derecho /izquierdo, arriba/
abajo, afuera/adentro, masculino/femenino, etc. (Mamian, 2004, pp.
145-146).

En las comunidades en ciernes, las Virgenes de Guadalupe, de
Lourdes y del Rosario, el Guagua rayo y el Nifio de los santos reyes
condensan la unidad de fuerzas opuestas, bajo el arquetipo de la
disyuncion, union, complementariedad y alternancia del agua y la
piedra, el agua y el fuego, el cielo y el subsuelo, el adentro y el afuera,
el silencio y el trueno, el rayo de fuego blanco y el rayo de fuego negro;
es decir, son fuerzas dicotémicas, fluidas.

El agua puede ser de arriba, del cielo, o de abajo-adentro, del
subsuelo; estancada, de las lagunas, o fluida, de los rios. Incluso hay
aguas frias y calientes (termales), ligadas al fuego; o el fuego que llueve
ceniza o lava, asi como hay lluvias de invierno o de verano. O aguas-
nube, unas que vienen del oriente y otras del occidente. El rayo puede
ser seco o mojado o puede manifestarse como rayo volcdnico o del
aguacero.

Desde la disyuncion-complementariedad-unidad, la Virgen
de Guadalupe nace en la pefa sobre el rio Miraflores; la Virgen de
Lourdes entre la piedra traida del volcan Galeras y el agua que baja
de la Laguna Blanca; la Virgen del Rosario de la piedra donde nace la
Quebrada Chaupi; el Guagua rayo del rayo tempestuoso o del mantel
de piedra, sobre la Quebrada Tomates y el Nifio de los santos reyes del
agua barrosa, Mijitayo, que viene del Galeras. Sobre la petrificacion de
la lava que arroja el Galeras se forma el lecho por donde corre el agua
que alimenta el territorio.

Desde la perspectiva de la alternancia, como el dia y 1a noche, se
alternan el verano y el invierno, el dominio del fuego volcanico o el
aguacero. En el clasico texto Dioses y hombres de Huarochiri, donde se
recogen apartes de la mitologia andina central, se relatala confrontacion
del agua y el fuego, personificados en Pariacaca y Huallalo Carhuincho,
respectivamente.®” En la lucha, hay un vencedor que genera el invierno

57 El también presentdé numen del rayo una faceta guerrera, pues algunos
-227-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

o el verano, la abundancia o la escasez, el origen de una laguna o de
un volcan, etc., pero siempre sujetos a recambios, porque seguira
la confrontacion de pérdidas y ganancias, por turnos, origen de los
periodos calendaricos.

Enlalarga duracion, responde a los recambios geoldgicos: las lagunas
fueron crateres, que volveran a ser en viceversa continua, asi como los
valles secos fueron lagunas y las lagunas seran valles secos. También, se
sabe que las lagunas bajaron de los cerros, a donde volveran. Igualmente,
hay montes agua, como el Morasurco, y montes fuego como el Galeras
(Urcunina). A los cerros agua se les prende fuego, para que llueva.

En Jenoy, la oposicion complementaria y alternante entre el rayo-
fuego-negro y el agua Virgen del Rosario se evidencia en una variante
del relato de dona Pastora. Al caer el rayo de fuego negro, cay6 Juan
o Guagua rayo entre la piedra hirviente, pero el rayo seguia furioso.
Entonces, vino la Virgen del Rosario, como la esposa, para calmarlo;
segun la mayora, vino remaneciendo en la piedra de Sachapamba. Asi,
con tanta fuerza brotada y con la ayuda de la Virgen, el rayo aplaco su
colera. Pastora Criollo (Comunicacion personal, 3 de agosto, 2007)

Este hecho se repite cuando el Galeras expresa su furia fogosa,
y solo la Virgen del Rosario chiquita puede aplacarlo. Se le hacen
promesas y rogativas en la iglesia o se le llevan regalos, directamente
al Galeras. En una oportunidad, hubo un burgomaestre de la ciudad de
Pasto que, para calmar al Galeras, para seguir estas costumbres, llevo
una medalla de la Virgen del Rosario para lanzarla en sus bocas.

La actuacion de la Virgen como contrafuerza se evidencia en otra
de las reacciones de la comunidad frente a las erupciones peligrosas
del Galeras. Se trata de oponer o calmar al fuego negro del volcan
con el fuego blanco de las velas o fésforos bendecidos por la Virgen
del Rosario, de tal modo que, “cuando bajaba el fuego negro de lava
y humo, los jovenes mas fuertes se iban a hacer contrafuego” Pastora

documentos refieren sus enfrentamientos con otras deidades, de los cuales el
primero sali6 vencedor, lo que denotaba su supremacia y poder. Igualmente,
la victoria de dicho dios asegurd la posibilidad de la existencia del ser humano
sobre la tierra y el aumento de la poblacion. Asi, la tradicién de Huarochiri relata
la confrontacién del agua y del fuego, personificados en Pariacaca y Huallalo
Carhuincho, respectivamente. La contienda se desatd porque este Gltimo so6lo
permitia a la gente tener dos hijos, uno de los cuales era devorado por él. Huallalo
Carhuincho, que se manifestaba como fuego, lo cual podria significar la sequia y
la imposibilidad de la agricultura, fue vencido por Pariacaca mediante tormentas,
y esa lucha dio por resultado la formacion de la laguna Mullococha, ubicada en la
region de Lima (Limén 2017, p. 117).
-228-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Criollo (Comunicaciéon personal, 25 de junio, 2008), al incendiar la
loma con fuego blanco.

Y algo que me ha contado mi padre, los abuelitos, uno que se
denominaba, que se llamaba Dario Criollo, él muri6 a la edad de
106 afios, y él, pues, comentaba que cuando el Galeras explotaba
era conocido, donde siempre hemos dicho, del camino para arriba.
Esas horas se prendia y eso era montafia, y, entonces, cuando
bajaba el fuego negro de lava y humo, los mas, los jovenes mas
fuertes se iban a hacer contrafuego para evitar que se queme la
montafa. José Yaqueno. Pastora Criollo (Comunicacion personal,
25 de junio, 2008)

En contextos bio-geograficos similares, la creatividad cultural
produce relatos mitologicos emparentados:

En México, se cuenta que en la “era prehumana” surgio el
Popocatepetl, el gigante de piedra “Corazon de Lumbre”, bufando
tan espantosamente que hizo retemblar la tierra; con una voz
de trueno, cien mil trescientos millones mdas tremenda que una
descarga de rayos. De la boca del enorme gigante salia un chorro
de fuego rojo, vomito de piedra hirviente, fuego, lava, cenizas y
nubes de humo, tanto y tan negro que parecia de noche, con ecos
espantosos. Pero arrojo tantos espumarajos que se encontro débil.
Apaciguado por la fatiga y, después, por la influencia de su esposa,
la “Reina de la Nieve”, la “Reina Blanca”, expreso: “Has aplacado mi
cOlera... apagaste las iras rojas de mi corazon de lumbre”. Corazén
de Lumbre y Alma de la Nieve son el Popocatepetl y el Iztaccihuatl
(Barbosa, 2000, p. 63). (Mamian, 2010, p. 264)

Agua, te lo suplico. Por este sofioliento nudo de numerosas
palabras que te digo, acuérdate de Borges, tu nadador, tu amigo.
No faltes a mis labios en el postrero momento.

Borges, El cuarto elemento

Una oracion a ese misterio benéfico que fecunda los surcos y
despliega las plantas, que bafa las heridas y purifica los cuerpos,
que arrulla en la noche los pensamientos y los suefios, que corre
lleno de nutrientes y de fuerzas vitales por nuestras venas, y que
ojal4 alcance siempre para todos, el tesoro de un vaso de frescura
y de vida a la hora de la sed y a 1a hora de la agonia.

Ospina, Invocacion al agua

-229-



Glosario

Abya Yala: en kuna o guna (refiriéndose a lo que los colonizadores
denominaron América): tierra madura. En este texto se recrea como
tierra en florecimiento.

Achuar: pueblo aborigen Amazonico que habita al oriente de la frontera
entre Ecuador y Pert.

Wagan: Alma o espiritu entre los Achuar (Descola).

Aents: personalidad (Descola). Achar-Aents: pueblo aborigen del
Amazonas ecuatorial.

Ambil: sustancia compuesta de la mezcla de tabaco, otras plantas
y sales usada por los Uitoto o Huitoto, aborigenes del noroccidente
amazonico, para fortalecer el poder espiritual y fisico.

Ambiyacu: o hampiyacu: el ser del agua o el ser agua.

Amerindio: nativo americano.

Apsyjon: entre los griegos clasicos: cosas a disposicion de o esclavitud.
Apus:divinidadesenlasculturasaborigenesdelos Andessuramericanos.

Archit: el cielo, entre los Yaguas, pueblo aborigen de la Amazonia
colombo-peruana.

Ashampa: Barbacha blanca divina que fue la primera mujer que dio
origen al pueblo aborigen. Awa, en el suroccidente colombiano.

asimilacion
At+m Awa: entre los Awa, primer hombre sobre la tierra.
Aucas: salvajes.

Awqa — guaca: seres salvajes, tutelares, primordiales.

-231-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Axial: fin y comienzo espaciotemporal extraordinario.

Ayllu: unidad social, econdmica, cultural y administrativa basica entre
los aborigenes andinos.

Ayquina: localidad chilena, provincia de El Loa, regién de Antofagasta,
Chile.

Bioculturales: interrelacion vital de lo biolégico y lo cultural.

Caiatunar . exclamacion solicita de buena cosecha en rituales de
algunos pueblos andinos.

Cariacu o cariyacu: en lenguas aborigenes del suroccidente colombiano:
quebrada de género masculino.

Catambuqueno: gentilicio de habitante de Catambuco, poblacion de
origen prehispanico, ubicada en el actual municipio de Pasto, Colombia.

Causaypas apuramunna: paso de la escasez a la abundancia, entre
aborigenes andinos.

Chaupe-i: centro-union-disyuncion espaciotemporal. Entre algunos
pueblos aborigenes andinos.

Chaupiloma: loma territorial del centro, donde se unen y desunen dos
unidades territoriales.

Chigualo: En algunas comunidades del suroccidente colombiano:
ceremonia funebre realizada al morir un nifio.

Chirristés: ser primordial del agua bajo la forma de nube. Lugar del
municipio de Imués. Colombia.

Chuncho: pequefio entre algunas comunidades andinas del suroccidente
colombiano.

Ch'unchu: En los idiomas originarios, como el quechua, ch'unchu
traduce barbaro y salvaje, generalmente utilizado para designar las
plantas silvestres y los animales indomablemente poderosos.

Chuyita: en quechua diminutivo de chuya: alimento cereal poco espeso.
Cimarron: montaraz, arisco. Dicese de los esclavos huidos.

Ckaya: Bueno. En algunas latitudes andinas: buena cosecha.
Cosmomorfas: formas cosmicas.

Ctonica: de la tierra. Del inframundo.

Cuchipato: ser misterioso del volcan Galeras (Colombia).

-232-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Cuchirrabén: ser misterioso que recorre algunos territorios del
suroccidente colombiano.

Pativerde: ser misterioso del volcan Galeras (Colombia).
Cuco: el diablo, en algunos territorios del suroccidente colombiano.

Cuechala: habitat del cueche. Arbol generador de agua donde habita el
cueche.

Cueche: arco extremo, color negro, del arco iris. Arco negro poderoso.

Cumbe: ancestro de los cumbales, pobladores aborigenes del
suroccidente colombiano.

Cusillo: personaje bufon de danzas andinas.

Ecosofia: corriente de pensamiento que promueve una alternativa
justa para habitar el planeta tierra.

Empautarse: encantarse, enajenarse.
Enduendarse: enajenarse, encantarse con el duende.

Etnozoologia: ciencia de la relacion entre poblaciones humanas y
animales.

Guagua: de pequena edad.
Guaico: tierra caliente, hondonada.

Guditara: rio que nace en el nevado Chiles, frontera colombo-
ecuatoriana y desemboca en el rio Patia, hacia el mar del Pacifico.

Guambra: adolescente.

Guanto o Guamuca: variedad del borrachero o floripondio (Brugmansia
arborea).

Guamués: lago y rio en el suroccidente colombiano.

Guangas o Huangas: Ser mitico encantador. Apellido familiar entre los
Awa.

Guango: camulo (de lana, de cebolla, de maderos).

Guasa: instrumento de percusion por sacudimiento en forma de tubo
(variedad de idi6fono).

Hanan: arriba: en lenguas andinas, nativas.
Hanan pacha: tierra de arriba.

Huaca: tesoro salvaje guardado bajo tierra. Ser tutelar.

-233-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Huacén: entre pueblos originarios andinos, dios telarico del fuego.
Iaias o yayas: en los Andes, seres acuaticos, pequefos, tutelares.
Illapa: dios del rayo, generador de lluvia.

Inkal Awd o Awa: pueblo indigena habitante en suroccidente colombiano
y norte ecuatoriano.

Iztaccihuatl: "mujer blanca", en ndhuatl. Nevado mexicano.

Jailima: entre algunas comunidades del suroccidente colombiano,
espiritu femenino de la montana.

Jampi: similar a hampi: fundamento del agua. ser agua.

Jenoyes: gentilicio de habitantes de Jenoy, comunidad raizal en el
suroccidente colombiano.

Jenoyguaico: parte baja, templada, del territorio de Jenoy.

kamentza-quillasinga: ~ Para indicar que los actualmente
autodenominados Quillasingas, en el suroccidente colombiano, son
pueblos de origen kamentza.

Kariyaku: Cariacu.

Kay; este mundo.

Kunza: idioma de comunidades en los Andes centrales.
Laija: Ser, divinidad, del fuego.

Llipiag; Chogq’e Illa; Illap’a: distintas expresiones de “divinidad del
fuego”.

Lluspirse: deslizarse por una pendiente fuerte.
Makuna: pueblo del Vaupés al este de la Amazonia colombiana.
Mallkis: ancestros.

Maloka: casa tradicional entre pueblos amazonicos, generalmente para
realizar actividades sociales y rituales.

Mambe: entre pueblos amazoénicos polvo de coca tostada o de cal para
el mambeo.

Mambeadero: lugar especial donde se realiza la accion de mambear la
coca.

Muchuyta warakan: divino nifilo que lanza piedras con una honda a la
hambruna.

-234-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Nawarchi: en un mito amazonico de las yaguas, region de las fuentes
divinas.

Oikos: en griego: casa.
Omama: divinidad ancestral entre los yanoami amazo6nicos.

Ombligado: ritual de unir al recién nacido con el entorno natural-
cultural.

Pachacutic: cambio sustancial espaciotemporal.

Pachakamak: deidad inka: alma del mundo, animador del mundo.
Pachamama: deidad de 1a tierra entre los pueblos aborigenes andinos.
Pacunga: planta suramericana de uso medicinal (bidens pilosa).

Paéces: del pueblo indigena Paez o Nasa, en el departamento del Cauca
(Colombia)

Pdjarosol: en el norte de Chile, pajaro que los indigenas enjaulaban
para atraer la lluvia.

Panteizar: totalizar

Pascuero: benefactor de la Pascua. Nino Pascuero o Nifio Jesus cristiano
para la comunidad de Mocondino (Colombia). Tiene su alternativo
pagano en el nino de los Santos Reyes.

Pastas-Ankailla: ancestros de cuya union surge la actual comunidad de
Pastds, Departamento de Narifio, Colombia.

Pastos: pueblo indigena del suroccidente colombiano.

Patascoy: volcan en los limites de los departamentos de Narifio y
Putumayo, Colombia.

Pegueretos: mazorcas de maiz gemelas, pegadas, siamesas.

Pishau: héroe civilizador entre los misak, pueblo indigena colombiano,
que baja entre los escombros de una avalancha acuatica.

Popocatepetl: deidad y volcan llamados corazén de lumbre entre los
aztecas de México.

Qhari: varon, hombre, ser masculino.
Qodwa: felino volador en la mitologia andina.
Quillasinga: pueblo aborigen que habita en el suroccidente colombiano.

Rumiyacu: quebrada que recorre parte de la ciudad de Pasto, Colombia.

-235-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Sachapamba: loma o monte salvaje. Lugar del territorio indigena de
Jenoy, Colombia.

Saksasqana: en los idiomas andinos, estar satisfecho.

Samay pisccok: en los idiomas andinos, espiritu de pajaro, danzante de
los aires.

Shispas: Ser extraordinario en la mitologia aborigen del suroccidente
colombiano.

t+tkaya T+puj: barbacha negra que originé la humanidad entre los inkal
awa.

Tajamar: contenedor del agua para controlar su velocidad.

Taqui Onqoy: baile de las divinidades huaca, entre los pobladores centro
andinos.

Inkarri: rey inca.

Taypi: en los Andes: centro, lugar de mediacion, frontera
espaciotemporal.

Telembi: rio en el suroccidente colombiano.
Tikuna: pueblo aborigen amazodnico.

Tinku: ritual de confrontacion e igualacion entre los pueblos aborigenes
andinos.

Tupana: segun el relato mitico amazonico del Yurupari, personaje que
hace el bien en la tierra.

Turumama: entre los pobladores del sur de Colombia, madre tierra.
Uku pacha: entre los aborigenes andinos, el inframundo,

Urcunina: entre los pobladores del sur de Colombia, volcan o cerro de
fuego.

Waira: entre los pueblos andinos, aire.

Wairasachas: entre los pueblos andinos, aires del monte o salvajes.
Warmi: ser femenino, mujer.

Warmiyacu: la quebrada o quebrada hembra.

Wayqachayuq: entre los pueblos andinos, bolso para llevar las piedras
para lanzar con la guaraca (honda).

Wilke: entre los pueblos andinos, desfiladero.

wilke rumichaca: desfiladero de piedra, pefiazco.

-2306-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Wira: fuerza vital

Wixia: aliento o fuerza vital.

Xapiri: palabras chamanicas de pueblos amazoénicos.
Yaguas: pueblo indigena amazonico de Venezuela.
Yaku: agua, rio, quebrada, laguna.

Yanomami: pueblo indigena amazdnico.

Yuche: entre los indigenas Ticuna, ser mitico. De su rodilla surgio la
primera pareja humana.

-237-



Referencias

Instituto Andino de Artes Populares (IADAP). (2015). Acueductos
comunitarios del Valle de Atriz. ‘El agua es una causa de todos’.
Universidad de Narino.

Blue Radio. (2018, 26 de diciembre). Arcoiris en el asfalto, el evento
para generar conciencia sobre el cuidado del agua. https://www.
bluradio.com/medio-ambiente/arcoiris-en-el-asfalto-el-
evento-para-generar-conciencia-sobre-el-cuidado-del-agua

Barbosa Cano, M. (2000). Xiuhtépetl, Xalliquéhuac, Popocatépetl.
Revista Arqueologia mexicana indigena, 7(41). 61 — 67.

Bouysse-Cassagne, T. y Harris, O. (1988). Pacha en torno al
pensamiento aymara. En X. Alb6. (Ed.), El mundo aymara (pp.
217-281). Alianza Editorial/UNESCO.

Borges, P. (1960). Métodos Misionales en la Cristianizacién de
América. Siglo XVI. Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas Departamento de Misionologia espafiola. https://
ia802203.us.archive.org/22 /items/metodosmisionale00borg/
metodosmisionale0Oborg.pdf

Cartay, R. (2002). La Muerte. Fermentum. Revista venezolana de
Sociologia y Antropologia, 12(34), 447-470. https://www.
redalyc.org/articulo.0a?id=70511239012

Castro, R. V. (2009). De idolos a santos: Evangelizacion y religion andina
en los Andes del sur. Coleccion de Antropologia. https://www.
centrobarrosarana.gob.cl/622 /articles-56798_archivo_01.

Castro Flores, N. (2013). Religiosidad local y devocion indigena en el
ciclo borbonico (Arzobispado de La Plata, 1750-1808). Revista

-239-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Allpanchis phuturinga, 45(81-82), 197-244. https://revistas.
ucsp.edu.pe/index.php/ Allpanchis/article /view/225

CaveroCarrasco,R.(2019).Virgenesyninosandinosenlaindependencia
americana, Revista Nueva Antropologia, 32(90). 64-90. https://
revistas.inah.gob.mx/index.php/nuevaantropologia/article/
view/ 16018/17061

Ceballos, F. (2012). Antecedentes, Perspectivas y Caminos del agua
en los entornos de San Juan de Pasto. [Ponencia] XIV Congreso
de Antropologia. Simposio: Antropologia en los Andes. Bogota,
Colombia. https://revistas.udenar.edu.co/index.php/rmopa/
article/view/7426

Diaz Araya, A., Galdames Rosas, L. y Mufioz Henriquez, W. (2012).
Santos patronos en los Andes. Imagen, simbolo y ritual en
las fiestas religiosas del mundo andino colonial (siglos XVI
— XVII). Alpha, (35), 23-39. https://www.scielo.cl/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S0718-22012012000200003

Laime T.(2007). Diccionario Bilingiie Iskay simipiyuyayk’ancha. https://
futatraw.ourproject.org/descargas/DicQuechuaBolivia.pdf

Estrada Andrade, E. y Criollo Yaqueno, D. (2020). Estrategias didacticas
para fortalecer los conocimientos relacionados con la pachamama
de la cultura indigena quillasinga de Jenoy. [ Trabajo de pregrado,
Universidad de Narino].

Flores Espinoza, J. (1993). Confusion en los Andes. Revista Andina.
Articulos Notas y Documentos, 11 (2). 502-511.

Garcia Miranda, J. J. y Tacuri Aragon, K. (2006). Fiestas populares
tradicionales de Peru. IPANC/Convenio Andrés Bello. https://
biblio.flacsoandes.edu.ec/catalog/resGet. php?resIld=52991

Gonzalez Alcantud, J. y Malpica Cuello, A. (Coords.) (1995). El agua.
Mitos, ritos y realidades. Anthropos.

Gomez,L.(1928).Interrogantessobreel progresode Colombia. Biblioteca
Luis Angel Arango. https://repository.usta.edu.co/bitstream/
handle/11634/23421/CapituloSinterrogantes2018saraigomez.
pdf;jsessionid=BD3149913903335D079854040769E07C?se-
quence=1

-240-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Instituto Andino de Artes Populares (2018). El agua un acontecimiento
cultural en el Valle de Atriz. GrupLAC.

Indigena del Cauca, C. R. (2019). Como nos organizamos. Boletin
De Antropologia, 4(14). https://doi.org/10.17533/udea.
boan.337025

ocalvachi (2013, 14 de abril). Las leyendas del padre Francisco de la
Villota. https://lamemoriaurbana.wordpress. com.

Limén Olvera, S. (2017). Centellas sagradas. El culto al rayo en
los Andes centrales. Latinoamérica. Revista de estudios
Latinoamericanos (65). 107-132. https://doi.org/10. 22201/
cialc.24486914e.2017.65.56930

Luna Rivera, V. y Mamian Guzman, D. (2016). La hospitalidad en la
comunidad de Jenoy. Editorial Universidad de Narino.

Mamiian Guzman, D. (2011, 30 al 5 de junio). Cultura de la ceniza y
memoriavolcanica. [ Ponencia]. Seqgundo Encuentro Internacional
de la Red Iberoamericana CyTED-CENIZA: Una aproximacion
cientifica social y cultural al vulcanismo en Iberoamérica.
Pasto, Colombia. https://kipdf.com/cultura-de-la-ceniza-y-
memoria-volcanica-1-con-cenizas-recreando-la-vida-en-la-
f 5add61db7f8b9afe388b4591.html

Mamiian Guzman, D. (2010). Urcunina: decisiones politicas y derechos
culturales. Revista Mopa Mopa, (20). 26-44.

Mamian Guzman, D. (2004). Los Pastos. Ediciones UNARINO.

Mamiian Guzman, D. (1997). La danza del espacio, el tiempo y el poder en
los Andes septentrionales. Centro Andino de Estudios solidarios.

Mamiian Guzman, D. (1995). Tiempos de encanto y desencanto en los
Andes surcolombianos. [Seminario]. Memorias. 1er. Seminario
internacional de Etnohistoria del norte de Ecuador y sur de
Colombia. Cali, Colombia.

Mariategui, J. C. (1928). Siete ensayos de interpretacion de la realidad
peruana. Fundacion biblioteca Ayacucho.

Marzal, Manuel (1988). Estudios sobre religion campesina. Pontificia
Universidad Catélica del Perd.

-241-



Victor Albeiro Luna Rivera, Jacqueline Ceballos Galvis, Dumer Mamiin Guzman, Jonathan Fajardo Cabrera

Melo, A. D. (2020). El agua y la sensibilidad femenina. Universidad de
Narino.

Miramag, K. (2020). Narraciones y reflexion en torno a la Virgen de
Guadalupe de Catambuco y su relaciéon con el agua. Universidad
de Narino.

Mufioz, O. (2016). ;Se puede hacer etnografia de los muertos?
Reflexiones desde los Andes. Anales del Museo Nacional de
Antropologia, (18). 19-31. https://www.researchgate.net/
publication/319007513_Se_puede_hacer_etnografia_de_los_
muertos_Reflexiones_desde_los_Andes

Nudez, L. y Castro, V. (2011). jCaiatunar, caiatunar! Pervivencia de
ritos de fertilidad prehispanica en la clandestinidad del Loa
(norte de Chile). Revista Estudios Atacamenos-Arqueologia
y Antropologia Surandinas, (42). 153-172. https://www.
scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-1043201
1000200008

Ospina, W. (2011, 19 de noviembre). Invocacion al agua. El Espectador.
https://www.elespectador.com/opinion/columnistas/
william-ospina/invocacion-al-agua-column-312122/

Castaneda C. (2001). Las ensefianzas de Don Juan. Fondo de Cultura
Econdmica.

Pérez, M. C. (2015). Las imagenes de culto en la legislacion eclesiastica
del Virreinato de la Nueva Granada. Relaciones, 36(144).
55-82. https: //www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S0185-39292015000400055

Perugache Salas, J. (2008). “No somos venideros, somos originarios,
somos Jenoyes”. La reconstruccion del cabildo y del resquardo de la
comunidad de Jenoy. Universidad Nacional de Colombia.

Perugache Salas, J. (2015). “Voltear la tierra para despertar la vida”: el
resurgimiento de los pueblos del Valle de Atriz, en el municipio de
Pasto. [ Tesis de Maestria, Universidad Nacional de Colombia].
https://www.humanas.unal.edu.co/2017/investigacion/
centro-editorial/libros/voltear-la-tierra-para-despertar-la-
vida-el-resurgimiento-de-los-pueblos-del-valle-de-atriz-en-el-
municipio-de-pasto

-242-



El Espiritu de la Naturaleza Indémita

Pifieyro, N. (2006). Agua y semiotica. Polis, (14). 1 — 26. https://
journals.openedition.org/polis/pdf/5116

Platt, T. (2002). El feto agresivo: Parto, formacién de la persona
y mito-historia en los Andes. Estudios atacamefos, (22).
127-155. https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?pid=S0718-
10432002002200008&script =sci_abstract

Rivera Morato, M. del P. (2010). Entre el monte, el viento y la cocha: El
Mal Aire y los Espiritus del Monte en el Resguardo Indigena de
Pastads. [ Trabajo de Grado, Universidad Nacional de Colombia].
https://docer.com.ar/doc/senxsx8

Tupaz, D. (2010). Fiestas para perdurar. Pasto y sus alrededores.
Revista Mopa Mopa, (20). 99-109.

Vargas, R. (2000). La cultura del Agua. Lecciones de la América Indigena.
Unesco. https://www.iproga.org.pe/descarga/cultura_de_
agua.pdf

Vargas Ugarte, R. (1951). Concilios Limenses (1551-1772). Tipografia
Peruana.

Garcés, D., Palacios, A., O. (2014). Primera Asamblea Nacional de
Consejos Comunitarios de comunidades negras [Ponencia].
Memorias del primer congreso nacional autbnomo del pueblo
negro, afrocolombiano, palenquero y raizal. Quibdo, Colombia.
https://convergenciacnoa.org/wp-content/uploads/2018/09/
DOCUMENTACION-LIBRO-CONGRESO-DEL-PUEBLO-
NEGRO2c-AFROCOLOMBIANO2c-PALENQUERA-Y-
RAIZAL.-.pdf

Barlow, M. (2006). La proteccion del agua: diez principios. Polis.
Revista Latinoamericana. 36 — 44. https://journals.openedition.

org/polis/pdf/5035

-243-



Sendas de conocimiento en direccion a lo desconocido se gestan
entre las ciencias populares, natural-culturales; articuladas al
caminar con el ser, sentir, pensar, hacer; al (des) encuentro de
diversas naturalezas y culturas; en las relaciones con otros, con
potencias vitales en los saberes, las vivencias comunitarias, los
imaginarios socioculturales. En las diferentes narrativas en
tension se experimenta la comprension del propio ser del espiritu
de la vida, como experiencias que atraviesan el intercambio y la
relacion imprevisible, y se convierten en fuente de conocimientoy
enigmas; en trazos entre tiempos y espacios que se multiplican, en
cuanto fue, es y puede llegar a devenir y quedarse.

: 978-628-

62877

al ]/ editorial

Universidad de Nariiio

7771-62-8
7162 8”

ISBN:
9 “78

Universidad de Narifio ACREDITADA EN ALTA CALIDAD A e
FUNDADA EN 1904 RESOLUCION MEN 000022 - ENERO 11 DE 2023 Universidad de Narifio






