
i 

 

 

 

CONCEPCIONES SOBRE DIVERSIDAD CULTURAL Y SUS IMPLICACIONES EN 

LA SITUACIÓN ACTUAL DEL AWAPIT: EL CASO DE LAS COMUNIDADES 

EDUCATIVAS QUE PERTENECEN A LAS INSTITUCIONES INDÍGENA TÉCNICA 

AGROAMBIENTAL BILINGÜE AWÁ Y OSPINA PEREZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INVESTIGADORA 

ESTEFANÍA NATHALIA BURBANO SALAZAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDAD DE NARIÑO 

FACULTAD DE EDUCACIÓN 

MAESTRÍA EN EDUCACIÓN 

SAN JUAN DE PASTO 

2021 



ii 

 

 

 

CONCEPCIONES SOBRE DIVERSIDAD CULTURAL Y SUS IMPLICACIONES EN 

LA SITUACIÓN ACTUAL DEL AWAPIT: EL CASO DE LAS COMUNIDADES 

EDUCATIVAS QUE PERTENECEN A LAS INSTITUCIONES INDÍGENA TÉCNICA 

AGROAMBIENTAL BILINGÜE AWÁ Y OSPINA PEREZ 

 

 

 

 

 

Trabajo de Grado para optar el título de Magíster en Educación 

 

 

 

 

 

INVESTIGADORA 

ESTEFANÍA NATHALIA BURBANO SALAZAR 

 

 

 

 

Asesora: Dra. Ana Barrios Estrada 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDAD DE NARIÑO 

FACULTAD DE EDUCACIÓN 

MAESTRÍA EN EDUCACIÓN 

SAN JUAN DE PASTO 

2021 



iii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NOTA DE RESPONSABILIDAD 

 

Las ideas y conclusiones aportadas en el siguiente trabajo son responsabilidad exclusiva de los 

autores. 

 

Artículo 1
ro

 del Acuerdo No. 324 de octubre 11 de 1966 emanado del Honorable Consejo 

Directivo de la Universidad de Nariño.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

 

 

 

Nota de aceptación: 

 

 

 

Fecha de sustentación: 21 de mayo de 2021 

Puntaje:    

 

 

 

Mg. DAMARIS CASTAÑEDA RIASCOS 

                                                            ________________________________________ 

               Presidente del jurado 

 

 

 

Mg. DIEGO NARANJO PATIÑO 

 

                                                                      ________________________________________ 

                                                                    Jurado 

 

 

 

Dra. GABRIELA HERNÁNDEZ VEGA 

 ________________________________________ 

               Jurado 

 

 

 

 

 

San Juan de Pasto, 21 de mayo de  2021.



v 

 

 

 

 

AGRADECIMIENTOS 

 

 

La investigadora expresa sus sinceros agradecimientos a: 

 

Las comunidades educativas que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina Pérez, a sus líderes, profesores, administrativos, 

estudiantes y madres de familia, quienes con sus participaciones hicieron posible el desarrollo de 

esta investigación. 

Al gobernador del Resguardo el Gran Sábalo, Floriberto Canticus, quien con su 

solidaridad, empatía y generosidad permitió que se realizara este proceso investigativo. 

A la Dra. Gabriela Hernández, Dr. Oswaldo Granda y Mg. Damaris Castañeda, quienes 

con sus valiosas sugerencias aportaron significativamente a dirimir el problema de investigación. 

A la Dra. Ana Barrios, quien con sus asesorías, apoyo y ejemplo motivo el orden, la 

rigurosidad y compromiso con el que se desarrolló esta investigación. 

A cada uno de los profesores y profesoras de la Maestría en Educación por compartir sus 

saberes y con ello clarificar el camino de la investigación. 

Finalmente, a mi familia por su comprensión, apoyo y solidaridad en este proceso de 

formación.



 

 

13 

 

  

RESUMEN 

 

Esta investigación tiene como objetivo general caracterizar las concepciones sobre 

diversidad cultural de las comunidades educativas que pertenecen a las instituciones Indígena 

Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina Pérez, y sus implicaciones en la situación actual 

del awapit;  para lo cual fue necesario que en los objetivos específicos inicialmente se describa la 

situación actual del awapit en las comunidades educativas que pertenecen a las instituciones, 

para seguidamente interpretar las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades 

educativas y finalmente determinar las implicaciones de las concepciones sobre diversidad 

cultural en la situación actual del awapit. 

En el marco contextual se describen las principales características de las comunidades 

educativas participantes en esta investigación y se presenta el marco teórico conceptual en torno 

a las definiciones sobre concepciones, diversidad cultural y lenguas ancestrales.  

El enfoque de la investigación es cualitativo y para el desarrollo de cada uno de los 

objetivos específicos, se emplearon técnicas e instrumentos como la revisión documental y la 

entrevista semiestructurada que permitieron establecer un hilo conductor entre los antecedentes, 

el marco contextual, el marco teórico y el análisis de resultados, lo cual evidencia el desarrollo 

coherente en la estructura del proyecto investigativo. Para el procesamiento de análisis e 

interpretación se utilizó la estrategia de Mapeamiento Informacional Bibliográfico, codificación 

cromática y el Software de análisis cualitativo Atlas-ti. 

Los resultados de la investigación indican que la situación actual del awapit es crítica y se 

encuentra seriamente en peligro, además la interpretación de las concepciones sobre diversidad 

cultural se encuentra asociada a la heterogeneidad étnica, lingüística y educativa, las cuales 

finalmente derivan en implicaciones asociadas a las relaciones de poder que conducen al 

desplazamiento del awapit. 

 

PALABRAS CLAVE: Concepciones, diversidad cultural, desplazamiento y mantenimiento. 

 

 

 



 

 

14 

 

 

ABSTRACT 

 

 

The general objective of this research is to characterize the conceptions of cultural 

diversity of the educational communities that belong to the Awá and Ospina Pérez Bilingual 

Agro-environmental Technical Indigenous institutions, and their implications in the current 

situation of awapit; For which it was necessary that the specific objectives initially describe the 

current situation of awapit in the educational communities that belong to the institutions, to then 

interpret the conceptions of cultural diversity of the educational communities and finally 

determine the implications of the conceptions about diversity culture in the current situation of 

the awapit. 

In the contextual framework, the main characteristics of the educational communities 

participating in this research are described and the conceptual theoretical framework is presented 

around the definitions of conceptions, cultural diversity and ancestral languages. 

The research approach is qualitative and for the development of each of the specific 

objectives, techniques and instruments such as the documentary review and the semi-structured 

interview were used that allowed to establish a common thread between the antecedents, the 

contextual framework, the theoretical framework and the the analysis of results, which shows the 

coherent development in the structure of the research project. For the analysis and interpretation 

processing, the Bibliographic Informational Mapping strategy, chromatic coding and the Atlas-ti 

qualitative analysis software were used. 

The results of the research indicate that the current situation of the awapit is critical and is 

seriously in danger, in addition the interpretation of the conceptions about cultural diversity is 

associated with ethnic, linguistic and educational heterogeneity, which finally lead to 

implications associated with the power relations that lead to the displacement of the awapit. 

 

 

KEY WORDS: Conceptions, cultural diversity, displacement and maintenance. 

 



 

 

15 

 

TABLA DE CONTENIDO 
INTRODUCCIÓN ........................................................................................................................ 20 

CAPÍTULO I ................................................................................................................................ 24 

1. MARCO REFERENCIAL ........................................................................................................ 24 

1.1. Antecedentes .......................................................................................................................... 24 

1.1.1. Creencias sobre diversidad cultural ................................................................................ 25 

1.1.2. Lenguas en contacto ........................................................................................................ 28 

1.1.3. Definiciones constitutivas de diversidad cultural ........................................................... 32 

1.2. Marco Contextual................................................................................................................... 34 

1.2.1 Pueblo Awá ...................................................................................................................... 34 

1.2.2 Las comunidades educativas ............................................................................................ 47 

1.3. Marco Teórico conceptual...................................................................................................... 51 

1.3.1. Concepciones .................................................................................................................. 51 

1.3.2. Diversidad cultural .......................................................................................................... 53 

1.3.3. Lenguas ancestrales ......................................................................................................... 61 

1.3.4. El Awapit ........................................................................................................................ 66 

CAPÍTULO II ............................................................................................................................... 69 

2. ASPECTOS METODOLÓGICOS ........................................................................................... 69 

2.1. Unidad de análisis y trabajo ............................................................................................... 69 

2.2. Técnicas e instrumentos de recolección de información ................................................... 74 

2.3. Procedimiento de análisis e interpretación ........................................................................ 76 

CAPÍTULO III .............................................................................................................................. 80 

3. ANÁLISIS DE LA INFORMACIÓN, CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES PARA 

CADA OBJETIVO ....................................................................................................................... 80 

3.1. Primer Objetivo: Describir la situación actual del awapit en las comunidades educativas que 

pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina Pérez. . 80 

3.2. Segundo Objetivo: Interpretar las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades 

educativas que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y 

Ospina Pérez ............................................................................................................................... 105 

3.3. Tercer objetivo: Determinar las implicaciones de las concepciones sobre diversidad cultural 

en la situación actual del awápit. ................................................................................................ 125 

CONCLUSIONES FINALES ..................................................................................................... 140 

RECOMENDACIONES FINALES ........................................................................................... 141 

REFLEXIONES .......................................................................................................................... 143 

BIBLIOGRAFÍA ........................................................................................................................ 144 

ANEXOS .................................................................................................................................... 154 



 

 

16 

 

 

 

LISTA DE CUADROS 

 

Cuadro 1. Antecedentes: Creencias sobre diversidad cultural ...................................................... 25 

Cuadro 2. Antecedentes: Lenguas en contacto ............................................................................. 28 

Cuadro 3. Antecedentes: Definiciones constitutivas de diversidad cultural ................................. 33 

Cuadro 4. Cosmovisión Awá: Espíritus ........................................................................................ 38 

Cuadro 5. Cosmovisión Awá: Las enfermedades ......................................................................... 41 

Cuadro 6. Intencionalidades educativas IETABA ........................................................................ 48 

Cuadro 7. Intencionalidades educativas IEOP .............................................................................. 50 

Cuadro 8. Unidad de análisis ........................................................................................................ 70 

Cuadro 9. Unidad de trabajo ......................................................................................................... 70 

Cuadro 10. Relación entre entrevistas y objetivos ........................................................................ 75 

Cuadro 11. Codificación de participantes ..................................................................................... 77 

Cuadro 12. Códigos Cromáticos ................................................................................................... 78 

Cuadro 13. Funciones ATLAS-ti .................................................................................................. 79 

Cuadro 14. Mandato educativo Awá .......................................................................................... 118 

Cuadro 15.  Premisa desplazamiento del awapit ........................................................................ 129 

Cuadro 16. Ecología de las presiones: Desplazamiento vs mantenimiento del awapit .............. 136 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

17 

 

LISTA DE TABLAS 

Tabla 1. Información de líderes .................................................................................................... 71 

Tabla 2. Líderes indígenas y mestizos .......................................................................................... 71 

Tabla 3. Formación académica profesores. ................................................................................... 72 

Tabla 4. Profesores indígenas y mestizos ..................................................................................... 72 

Tabla 5. Grado escolar de estudiantes........................................................................................... 73 

Tabla 6. Estudiantes indígenas, afrodescendientes y mestizos ..................................................... 73 

Tabla 7. Información de madres de familia .................................................................................. 74 

Tabla 8. Procedimiento de análisis e interpretación ..................................................................... 76 

Tabla 9. Primer objetivo: Familias y códigos principales ............................................................. 80 

Tabla 10. Grado de vitalidad de una lengua ................................................................................. 85 

Tabla 11. Transmisión intergeneracional de la lengua ................................................................. 91 

Tabla 12. Cambios en los ámbitos de utilización de la lengua ..................................................... 95 

Tabla 13. Disponibilidad para el aprendizaje y la enseñanza de la lengua ................................. 100 

Tabla 14. Segundo objetivo: Familias y códigos principales ..................................................... 105 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

18 

 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1. Relación enfoques teóricos y campos temáticos ........................................................... 24 

Figura 2. Mingueros Awá ............................................................................................................. 35 

Figura 3. Territorio Indígena Inkal Awá El Gran Sábalo ............................................................. 36 

Figura 4. Mapa del Territorio Indígena Awá ................................................................................ 38 

Figura 5. Cosmovisión Awá: Los cuatro mundos ......................................................................... 40 

Figura 6. Espacios sagrados: Selva ............................................................................................... 43 

Figura 7. Espacios sagrados: Casa ................................................................................................ 44 

Figura 8. Espacios sagrados: Río .................................................................................................. 45 

Figura 9. I. E. T. Agroambiental Bilingüe Awá ............................................................................ 47 

Figura 10. I. E. Ospina Pérez ........................................................................................................ 49 

Figura 11. El núcleo de la cultura ................................................................................................. 65 

Figura 12. Momentos entrevistas semiestructuradas .................................................................... 76 

Figura 13. Red semántica: Proporción de hablantes sobre el conjunto de población de referencia

....................................................................................................................................................... 83 

Figura 14. Red semántica: Transmisión intergeneracional de la lengua ...................................... 86 

Figura 15. Red semántica: Cambios en los ámbitos de la utilización de la lengua ...................... 92 

Figura 16. Red semántica: Disponibilidad para el aprendizaje y la enseñanza de la lengua ........ 96 

Figura 17. Conclusiones: factores que irrumpen el uso de una lengua ....................................... 101 

Figura 18. Esquema integrador de estrategias y procesos .......................................................... 103 

Figura 19. Red semántica: Heterogeneidad étnica ...................................................................... 106 

Figura 20. Heterogeneidad lingüística ........................................................................................ 112 

Figura 21. Heterogeneidad educativa ......................................................................................... 117 

Figura 22. Secuencia: Atención a la diversidad cultural ............................................................. 124 

Figura 23. El circuito del poder en el desplazamiento lingüístico .............................................. 129 

 

 

 



 

 

19 

 

 

LISTA DE ANEXOS 

 

Anexo A. Matriz del mapeamiento de información bibliográfica .............................................. 154 

Anexo B. Preguntas entrevistas semiestructuradas ..................................................................... 155 

Anexo C. Entrevistas codificadas cromáticamente ..................................................................... 157 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

20 

 

INTRODUCCIÓN 

 

Las concepciones son ideas, creencias, representaciones, perspectivas, actitudes, 

supuestos, formas de comprender una realidad. Es así como en diferentes investigaciones 

(Arbeláez, 2002; Olivencia, 2009; Toro, 2014; Muñoz, López, Assaél, 2015, etc.) se las 

entienden como un constructo que se ha creado para referirse a una parte del conocimiento 

personal que los seres humanos poseen, por ejemplo, sobre diversidad cultural. 

En Colombia el Estado reconoce la diversidad cultural en el Artículo 7 de la Constitución 

Política, sin embargo, se ha convertido en un elemento de debate en el que se evidencian 

conflictos principalmente en los contextos educativos, puesto que el  Ministerio de Educación 

Nacional (MEN) ha planteado indicadores para medir la educación desde estándares que definen 

el nivel fundamental de calidad de las instituciones educativas, en coherencia a ello el Decreto 

1075 de 2015 establece el Índice de Calidad como herramienta de medición, en el que se destaca 

la evaluación de conocimientos asociados a las áreas de lengua castellana y matemáticas, las 

cuales son estructuradas desde los Estándares Básicos de Competencias y los Lineamientos 

Curriculares que también han sido definidos por el MEN.  Es así como las instituciones 

educativas son inducidas a que el fin último de los procesos de enseñanza y aprendizaje, se 

reduzca a la estandarización y homogeneización de los saberes, en donde no hay espacio para 

considerar la diversidad cultural de los contextos educativos.  Podría resultar entonces, que las 

políticas educativas hayan emergido desde las dicotomías confusas e incoherentes de una 

concepción de diversidad cultural, en la que por una parte se reconoce la existencia de diferentes 

culturas como patrimonio de la nación y, por tanto, se intenta desarrollar una formación que las 

respete, pero por otra parte, se define entre los objetivos del MEN, el diseñar estándares y “velar 

por la calidad de la educación, mediante el ejercicio de las funciones de regulación, inspección, 

vigilancia y evaluación, con el fin de lograr la formación moral, espiritual, afectiva, intelectual y 

física de los colombianos” (MEN, 2015, p.3). 

Lo dicho hasta aquí avizora un camino de dudas frente a la concepción de diversidad 

cultural sobre la cual las instituciones educativas orientan sus mapas de navegación, más aun en 

contextos que sobresalen por su riqueza en culturas diversas, como es el caso de las instituciones 

educativas Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina Pérez, ubicadas en el 



 

 

21 

 

corregimiento de El Diviso y el municipio de Ricaurte del departamento de Nariño, en las que 

confluyen líderes, profesores, estudiantes, familias indígenas, mestizos y afrodescendientes.  

Siendo estas instituciones parte del sistema educativo colombiano, se observó la 

importancia de caracterizar las concepciones sobre diversidad cultural, pero antes de continuar 

complementado el objeto de estudio de esta tesis, es necesario mencionar que el lenguaje al ser 

eminentemente social se encuentra estrechamente vinculado con la diversidad cultural y juega un 

papel determinante, puesto que el mismo según Azaïs (2005) “influye en nuestra percepción de 

la realidad, condiciona nuestro pensamiento y determina nuestra visión de mundo” (p.15). Ahora 

bien, la lengua como componente del lenguaje logra formularse como una expresión de la 

cultura, un sedimento que marca pautas culturales diferentes en comunidades que responden a 

una lengua distinta. 

En ese sentido y retomando el objeto de este estudio, al caracterizar las concepciones 

como proceso de significación, el lenguaje y la diversidad cultural, toman su punto de encuentro 

al estar el pensamiento estrechamente vinculado con la producción del lenguaje y, por tanto, con 

las diferentes formas de significar la realidad. Sin embargo, en contextos con diversidad cultural, 

los pensamientos logran ser silenciados, esto respondiendo a intereses hegemónicos que buscan 

la universalización de una única cultura. 

Destacando la lengua como componente cultural, cabe señalar que en las instituciones 

que pertenecen a las comunidades educativas Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y 

Ospina Pérez, existe un interés por salvaguardar la lengua materna del pueblo indígena Awá (el 

awapit) y para ello un punto de partida importante estaría dado por  la descripción de la situación 

actual del awapit. Sin embargo, las comunidades no cuentan con dicha descripción, además 

desconocen las concepciones que se tienen sobre diversidad cultural y aún más las implicaciones 

que de estas recaen sobre la situación del awapit.  

Por lo anterior, surgió la siguiente pregunta problema:  

¿Cuáles son las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades educativas 

que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina 

Pérez, y sus implicaciones en la situación actual del awápit? 

Este interrogante se respondió a partir del desarrollo del siguiente objetivo general: 



 

 

22 

 

 Caracterizar las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades educativas 

que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina 

Pérez, y sus implicaciones en la situación actual del Awápit.  

Siguiendo el hilo conductor de la problemática de la investigación, se formularon los 

siguientes objetivos específicos: 

Describir la situación actual del awapit en las comunidades educativas que pertenecen a 

las instituciones Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina Pérez. 

Interpretar las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades educativas que 

pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina Pérez. 

Determinar las implicaciones de las concepciones sobre diversidad cultural en la 

situación actual del awapit. 

Lograr conocer las ideas, creencias, representaciones, perspectivas, actitudes, supuestos, 

formas de comprender la diversidad cultural, es decir las concepciones en torno a este tema que 

tienen la comunidades educativas, permitió hacer un aporte social sobre la situación crítica y 

seriamente en peligro en la que se encuentra el awapit y además conocer las concepciones de 

diversidad cultural que se describen desde la heterogeneidad étnica, lingüística y educativa y 

cómo las implicaciones que se derivan dejan ver las demarcaciones de unas relaciones de poder 

que conducen al desplazamiento del awapit.  

En ese sentido, estudiar las concepciones sobre diversidad cultural fue necesario para 

determinar las implicaciones sobre el awapit, con lo cual, cada una de las recomendaciones 

desarrolladas aportarán en el enfrentamiento de dichas implicaciones. 

  

A continuación se describe brevemente el contenido de cada uno de los capítulos que 

conforman este proyecto investigativo. 

En el Capítulo I, se estableció el marco referencial que incluye la recopilación de los 

antecedentes de veintiún (21) investigaciones realizadas en su mayoría en América del Sur entre 

los años 2001 y 2020. Los antecedentes permitieron establecer los enfoques teóricos: creencias 

sobre diversidad cultural, lenguas en contacto y definiciones constitutivas de diversidad cultural, 

los cuales permitieron argumentar el marco teórico, los aspectos metodológicos y el análisis de 

resultados. En este capítulo también se encuentra el marco contextual en el que se describen las 

principales características de las comunidades educativas participantes en esta investigación. De 



 

 

23 

 

igual manera, se presenta el marco teórico conceptual en torno a las concepciones definidas 

desde Arbeláez (2012), Macera (2012), Rodrigo, Rodríguez y Marrero, (1993), Cruz (2013), 

Rodríguez (2002), Vázquez, Just y Triscari (2014), Rosero (2016), Clark y Peterson (1986), 

García (1987), Pozo et al. (2006), Porlán et al. (2001), Feldman (2004), De Vincenzi (2009), 

Molina et al. (2014),  Bustos (2016), Krotz (2004), Hernández (2013), Santiago (2010). La 

diversidad cultural desde Geertz (1973) Rodríguez (2013), Téllez (2004), Hannerz (2010), 

Bernard (2005), Sarrazin, (2016) y finalmente, las lenguas ancestrales desde los autores Pozzo y 

Soloviev (2011), Miguel (2016), Fager (2014), Coseriu (1968), Montes de Oca (2008), Vigotsky 

(1991), Fager (2014), Chapela y Ahuja (2006), Lacan (1971), Hernández (2013) y Giménez 

(2005). 

En el Capítulo II, se encuentran descritos los aspectos metodológicos que guiaron esta 

investigación, la cual se orientó desde el enfoque cualitativo, puesto que favoreció la ampliación 

en la mirada de estudio, enriqueció la producción de datos y el análisis de los hallazgos. Se 

acogieron autores como Hernández, Fernández y Baptista (2010), Gonzales y Hernández (2003). 

Finalmente, en el Capítulo III, se presenta el análisis de la información, conclusiones y 

recomendaciones desde lo cual se logró responder a la pregunta de esta investigación.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

24 

 

Creencias 
sobre 

diversidad 
cultural 

Lenguas en 
contacto 

Definiciones 
constitutivas de 

diversidad 
cultural 

CAPÍTULO I 

1. MARCO REFERENCIAL 

1.1. Antecedentes 

La búsqueda de estudios generan aportes para comprender y fortalecer los elementos 

teóricos relacionados con el objeto de estudio de esta investigación, se realizó de forma 

sistémica, rigurosa, detallada y guiada desde la estrategia de Mapeamiento de Información 

Bibliográfica (MBI) propuesta por Molina (2010) apoyada en André (2009).  

En este apartado, se correlacionan los antecedentes desde tres (3) enfoques teóricos 

denominados como: creencias sobre diversidad cultural, lenguas en contacto y definiciones 

constitutivas de diversidad cultural, desde los cuales se identificaron diez (10) campos temáticos 

definidos como: aspectos teóricos y prácticos, coexistencia, desplazamiento, heterogeneidad, 

oportunidades, pertenecer a una comunidad, reflexiones, relación escuela y cultura, trato 

diferenciador y conflictos. 

 

Figura 1. Relación enfoques teóricos y campos temáticos 

 

 

 

 

 

      Campos temáticos                                                                                               Campos temáticos 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 

 

Enfoques 

teóricos  

 Conflictos 

 Relación escuela y cultura 

 Pertenecer a una comunidad 

 Trato diferenciador 

 

 

 Coexistencia 

 Heterogeneidad 

 Reflexiones 

 Relación escuela 

y cultura 

 Aspectos teóricos y 

prácticos 

 Conflictos 

 Oportunidades 

 Relación escuela y cultura 

 Desplazamiento 

 



 

 

25 

 

 La identificación de los enfoques teóricos y campos temáticos se desarrolló desde las 

tendencias relacionadas en la revisión de veintiún (21) estudios, los cuales lograron enriquecer el 

bagaje teórico necesario para el desarrollo de esta investigación. Los estudios emergen desde una 

problemática asociada con el objeto de estudio de este documento y permitieron definir 

claridades en torno a las concepciones sobre diversidad cultural y la situación de las lenguas 

maternas. 

 

1.1.1. Creencias sobre diversidad cultural 

Al realizar una lectura analítica de los antecedentes se identificó que, entre otros países, 

mayoritariamente en Colombia los investigadores se han preocupado por desarrollar 

investigaciones que buscan interpretar las concepciones sobre diversidad cultural. En el cuadro 1 

se relacionan los países, los estudios y los aportes que contribuyeron significativamente al 

desarrollo de esta investigación.  

 

Cuadro 1. Antecedentes: Creencias sobre diversidad cultural 

País Título del estudio 

y autores 

Aportes para esta investigación 

Colombia Concepciones 

sobre diversidad, 

de los estudiantes 

de la Facultad de 

Educación de la 

Universidad del 

Quindío. Tabarez, 

Ramirez y Garzon 

(2013) 

Esta investigación tuvo como propósito dar a conocer las concepciones 

que tienen los estudiantes de los últimos semestres de la Facultad de 

Educación en la Universidad del Quindío, acerca de la diversidad. Los 

hallazgos revelan que las concepciones sobre diversidad se encuentran 

relacionadas directamente con los derechos sociales, culturales, 

económicos y políticos de las personas, además vislumbran a una 

sociedad que promueve la homogenización con fines de dominación, 

por lo cual, los autores recomiendan la necesidad de realizar trabajos 

investigativos sobre las concepciones, específicamente de las 

comunidades educativas, en torno a la diversidad cultural. La 

investigación aportó en las definiciones del marco teórico desde los 

conceptos que se encontraron asociados con la diversidad cultural. 

Colombia Concepciones de 

diversidad cultural 

en estudiantes de 

grado 

Segundo de 

educación básica 

primaria. Urrutia 

(2020) 

Esta investigación tuvo como propósito interpretar las concepciones de 

diversidad cultural de los estudiantes de grado segundo de primaria de 

una institución educativa privada de la ciudad de Dosquebradas – 

Risaralda. La investigación develó que no sólo existe una concepción 

de diversidad cultural en los estudiantes y que se presentan de formas 

explicitas e implícitas, además, que comprendían la diversidad cultural 

desde las diferencias físicas y culturales. Se evidenciaron también que 

existen contradicciones entre lo dicho y lo hecho pues tienden a tener 

acciones de rechazo social y discriminación por las diferencias desde 

las acciones, pero desde lo dicho aceptan estas diferencias como parte 

de su contexto. De manera que esta investigación aportó 



 

 

26 

 

significativamente en la construcción del marco teórico y la ruta 

metodológica, además de ampliar la perspectiva de la investigadora 

frente a los antecedentes que se han desarrollado sobre las 

concepciones de diversidad cultural. 

Colombia Sentidos de 

diversidad 

cultural: 

avizorando los 

caminos de las 

prácticas 

pedagógicas en la 

identidad cultural. 

Escobar, Ayité y 

Rosero (2016) 

Este estudio realizado en el departamento de Nariño, surgió a partir de 

la pregunta sobre los sentidos que construyen los docentes de una 

institución en torno a la diversidad cultural, los hallazgos indican que 

dichos sentidos emergen desde las concepciones sobre diversidad 

cultural de la comunidad educativa y desde el ser docente indígena y el 

no ser docente indígena, considerando a la diversidad como ser parte o 

no de la comunidad, de manera que se abordó la diversidad cultural 

como una posición personal. Para dar respuesta a la pregunta de 

investigación el estudio trabajó desde la perspectiva de investigación 

histórico-crítica con un enfoque cualitativo. Para el diseño 

metodológico aplicó la etnografía crítica, utilizando técnicas e 

instrumentos para la recolección de la información como la entrevista 

semiestructurada con informantes clave, la historia de vida, el diario de 

campo, la observación participante y no participante, el análisis 

documental y las mingas de pensamiento. El estudio aportó a esta 

investigación en el desarrollo metodológico y en la fundamentación 

teórica en torno a la diversidad cultural  y la situación de las lengua 

maternas.  

Argentina 

España 

 

Escuelas y 

diversidad 

cultural. 

Rebolledo y 

Rodríguez 

(2015) 

En este trabajo se realiza un recorrido por los principales aspectos que 

conforman los modelos de atención según las concepciones de 

diversidad cultural, así como principales orientaciones de las leyes 

educativas que responden a las demandas socioeducativas de ambas 

realidades, con el fin de obtener una visión general acerca de la 

diversidad cultural en las escuelas de España y Argentina. El estudio 

determina que los contextos influyen en las concepciones sobre la 

diversidad cultural, de manera que diferentes realidades marcan las 

tendencias acerca de los modelos interculturales y reflejan las 

prioridades a nivel político. Evidencia además que España y Argentina 

constituyen realidades marcadas por la diversidad de origen cultural 

que se encuentra, entre otros ámbitos, en las escuelas. En la 

investigación se define que en ambos contextos, existen diferencias en 

cuanto a las connotaciones asociadas a su concepción sobre la 

diversidad cultural. Los hallazgos del estudio indican que mientras en 

España, esta pluralidad se encuentra estrechamente ligada al fenómeno 

migratorio, en Argentina se encuentra una enorme vinculación con la 

presencia de la población indígena u originaria. En ese sentido, el 

trabajo aportó a esta investigación en el desarrollo del marco teórico y 

la identificación de las concepciones sobre diversidad cultural con 

elementos conceptuales que fueron de utilidad para el análisis de 

resultados. 

Estados 

Unidos 

Disposiciones y 

creencias de los 

docentes sobre la 

diversidad cultural 

y lingüística. 

El aporte de este estudio radicó en que permitió conocer las creencias 

de docentes respecto a la diversidad cultural desde los antecedentes 

culturales y los idiomas de sus alumnos, dichas creencias se conciben 

también como concepciones que hacen alusión a la cultura del cuidado, 

a los derechos y privilegios de los estudiantes, a la exclusión, 



 

 

27 

 

Vázquez, Just y 

Triscari (2014) 

asimilación y a los constructos responsabilidad y culpabilidad. Esto 

permitió que la investigación aportara en el bagaje teórico para el 

análisis de las concepciones sobre diversidad cultural, además con este 

estudio se fortaleció la justificación de esta investigación, puesto que 

los autores evidencian la falta de investigaciones y de un análisis 

sistémico sobre la concepciones de los profesores en relación a la 

diversidad cultural en las escuelas y con ello atenúan la necesidad de 

abordar estudios de este tipo.  

Australia Conociendo a tus 

estudiantes "en el 

aula de diversidad 

cultural y 

lingüística. 

Moloney y 

Saltmarsh (2016) 

La lectura de esta investigación permitió reconocer aportes sobre las 

concepciones de profesores y estudiantes hacia la diversidad cultural. 

El estudio identificó, a partir del desarrollo de entrevistas, que existe 

una provisión limitada de aprendizajes asociados con la diversidad 

cultural, además que los profesores no se sienten preparados para 

enseñar en aulas culturalmente diversas. En ese sentido, el documento 

aportó a esta investigación en la argumentación sobre las influencias en 

la situación actual de un idioma de las concepciones de los profesores 

y estudiantes en torno a la diversidad cultural, al igual que en el diseño 

de preguntas orientadoras para el desarrollo de las entrevistas.  

Canadá Diversidad 

lingüística y 

cultural en la 

enseñanza de 

idiomas a través 

del 

plurilingüismo: 

vincular la teoría a 

la práctica. 

Galante (2017) 

 

El estudio evidencia creencias de la diversidad cultural, afirmando que 

resultan inherentes a muchas sociedades en todo el mundo, destacan en 

dichas creencias que a pesar de la importancia de la diversidad, se ha 

descuidado en muchos entornos educativos, además de evidenciar que 

en el campo de la enseñanza de idiomas, la prevalencia histórica del 

marco teórico monolingüe se ha corroborado con la noción de que los 

alumnos deben alcanzar la competencia lingüística basada en el 

modelo de hablantes nativos, que se ha utilizado erróneamente como 

referencia para el desarrollo del lenguaje. Así pues, los aportes del 

estudio son un referente teórico y metodológico que permitieron 

considerar la estructura en el desarrollo de entrevistas para la obtención 

de información.  
Fuente: Esta Investigación 

 

Los estudios relacionados, evidenciaron que las creencias sobre diversidad cultural están 

asociadas a conflictos que emergen entre comunidades que pertenecen a diferentes etnias, 

principalmente entre indígenas, afrodescendientes y mestizos. Estos conflictos son de tipo 

asimilacionista, educativo y político. 

Las creencias sobre diversidad cultural evidencian conflictos asimilacionistas en tanto 

que las poblaciones relacionadas en los antecedentes, enfrentan una falta de derechos, respeto y 

reconocimiento a su identidad cultural, de acuerdo con sus valores, su lengua y sus costumbres. 

En su mayoría, los estudios relacionaban comunidades representadas por una lengua 

propia y que ha sido vulnerada, entre otras cosas, porque entidades políticas y educativas 

observaban al español como un idioma de poder social y económico, de manera que los apoyos 



 

 

28 

 

brindados por estas entidades se dirigían a un tipo de población en específico, en donde no había 

lugar para la diversidad cultural. 

En las investigaciones se asocia que para los docentes la diversidad cultural representa un 

conflicto de tipo educativo, evidenciado en la carencia de la creación de planes de estudios que 

sean pertinentes con los antecedentes culturales de sus estudiantes, los docentes creen no estar 

preparados para atenderla, empezando por no tener una formación especial relacionada con las 

lenguas maternas y esto a su vez evidenciaba en las investigaciones, un trasfondo político que ha 

exigido por décadas una educación estandarizada y homogeneizadora; los docentes afirmaban 

que deben dar cumplimiento a políticas educativas que se orientaban a formar a un único tipo de 

estudiante. 

Pertenecer o no a una comunidad demarcaba las concepciones de diversidad cultural de 

docentes, estudiantes y padres de familia relacionados en los antecedentes y en ese acto de ser o 

no parte, los estudios evidenciaban un trato diferenciador especialmente para comunidades 

indígenas y afrodescendientes, las cuales no contaban con las garantías necesarias para expresar 

y salvaguardar su identidad cultural. 

Finalmente, en los contextos educativos, los estudios determinaron que la relación 

escuela y cultura,  influye en las concepciones sobre diversidad cultural, siendo la escuela un 

escenario de práctica de las políticas educativas existentes, la diversidad cultural queda relegada 

a una escasa comprensión, fruto de ello, los estudiantes que hicieron parte de las investigaciones 

se encontraban desorientados ante el contexto culturalmente diverso del que hacían parte y se 

evidenció que no se sentían preparados para afrontar dicha la realidad. 

1.1.2. Lenguas en contacto 

En los países de América Latina como Colombia, Venezuela, México, Guatemala, 

Uruguay, Ecuador, Paraguay, Argentina, Brasil y Perú los investigadores se han interesado en 

desarrollar estudios asociados con la situación de las lenguas maternas. En el cuadro 2 se 

describen los principales aportes que se consideraron para enriquecer el cuerpo teórico en el 

desarrollo de uno de los objetivos específicos de esta investigación, como lo fue determinar la 

situación actual del awapit. 

 

Cuadro 2. Antecedentes: Lenguas en contacto 

País Título del estudio Aportes para esta investigación 



 

 

29 

 

y autores 

Colombia Agencia en la 

Reconstrucción de 

la Identidad del 

Lenguaje: Un 

Estudio de Caso 

Narrativo de la 

Isla de San 

Andrés. 

Arias (2014) 

Este artículo reporta los resultados de un estudio de caso acerca del 

rol agentivo que tiene un individuo ‘raizal’ en la reconstrucción de su 

identidad lingüística de grupo. A través del análisis de una narrativa 

escrita por el participante (Fidel), en ese sentido, este artículo fue 

considerado dentro de los antecedentes por aportar en el desarrollo 

del marco teórico desde la comprensión de los efectos que las 

ideologías del lenguaje tienen en las prácticas discursivas y 

socioculturales, además aborda las políticas lingüísticas encubiertas, 

explícitas, y jerarquías lingüísticas en contextos educativos.  

Colombia Representaciones 

sobre las lenguas 

de un grupo de 

estudiantes 

indígenas en un 

programa de 

formación de los 

docentes de 

idiomas. 

Arismendi, 

Ramirez y Arias 

(2016) 

En este artículo se presentan hallazgos en torno a la diversidad 

cultural y las representaciones que los estudiantes participantes tienen 

tanto de sus lenguas maternas como de las lenguas objeto de estudio. 

Se realizó un estudio de caso cualitativo en el cual participaron ocho 

estudiantes indígenas. Los datos recogidos por medio de entrevistas 

individuales y colectivas, observaciones de clase y grupos focales les  

permitieron conocer los repertorios lingüísticos de los participantes, 

así como las representaciones de sus lenguas maternas y extranjeras. 

Los hallazgos muestran que los profesores juegan un rol importante 

en la construcción de las representaciones y que estas a su vez 

evolucionan a lo largo del proceso de aprendizaje. El estudio logro 

ser un aporte metodológico para esta investigación, al considerar las 

entrevistas y la estructura en general que les permitió obtener 

resultados asociados con las situación de una lengua materna, tema 

que se explicita en unos de los objetivos específicos de este estudio.  

Venezuela Lenguas 

amenazadas y la 

homogeneización 

lingüística de 

Venezuela. 

Villalón (2011) 

Este trabajo analiza la pérdida de la diversidad lingüística en 

Venezuela e identifica la educación de indígenas, la estigmatización 

social y la emigración urbana como tres de los principales factores 

sociolingüísticos que están impulsando el reemplazo de las lenguas 

ancestrales por el español de Venezuela u otra lengua comunal, 

además de la inoperancia ante la diversidad cultural. Los pueblos 

originarios están participando en una fuerte corriente asimilasionista 

sostenida por políticas y programas públicos que, por comisión u 

omisión, son culturalmente indiferenciados y coyunturalmente 

asistencialistas, pese a un marco jurídico que reconoce y protege la 

diversidad cultural y lingüística del país. El estudio permitió 

fortalecer los elementos teóricos frente al objeto de estudio de esta 

investigación, se acogieron referentes teóricos y aportes 

metodológicos. 

México 

Guatemala 

Una mirada 

comparativa a la 

educación 

Bilingüe-

Bicultural en 

México y 

Guatemala.  

Suchenski (2001) 

Sobre este estudio se identificó un aporte importante para esta 

investigación, en el sentido que permitió conocer las concepciones 

que tienen los docentes sobre las lenguas indígenas en México y 

Guatemala, caracterizadas por ser asimilacionistas, de débil 

comprensión y carentes, lo cual aportó en la argumentación teórica en 

el momento de describir la situación actual del awapit, puesto que se 

encontraron coincidencias en las influencias de un modelo 

asimilacionista del que hacen parte las comunidades educativas y del 

que se deprenden los conflictos de las lenguas en contacto al observar 

el español como un idioma de poder social y económico. 

Uruguay Educación Esta discusión sobre el desarrollo de la educación bilingüe en las 



 

 

30 

 

Ecuador 

Colombia 

Paraguay 

Argentina 

Brasil 

Bilingüe en 

Lenguas 

Dominantes en 

América del Sur. 

De Mejía (2017) 

lenguas dominantes en América del Sur se enfoca en la evolución de 

los estudios desde intentos relativamente tempranos de comprender 

diferentes tipos de provisión bilingüe en idiomas internacionales para 

diferentes poblaciones. La sección de contribución principal 

inicialmente examina aspectos de desarrollo y evaluación de 

programas en dos tipos diferentes de programas de inmersión en 

Uruguay. Esto es seguido por consideraciones sobre el desarrollo de 

la alfabetización y la oraciación, tanto a nivel primario como 

secundario, en Ecuador, Colombia y Paraguay. La tercera parte de 

esta sección habla de las dimensiones socioculturales de los 

programas de educación bilingüe en los idiomas dominantes, 

particularmente en relación con la construcción de actitudes e 

identidades. Sigue una discusión sobre el trabajo en progreso en las 

áreas de vínculos entre la educación bilingüe para hablantes de 

lenguas dominantes y hablantes de lenguas indígenas, así como 

consideraciones sobre la formación docente para programas bilingües 

en Argentina y en Brasil. Finalmente, se discuten algunas de las 

principales dificultades y el capítulo finaliza con indicaciones de 

direcciones futuras en el área. 

México Un análisis de las 

presiones que 

causan el 

desplazamiento o 

mantenimiento de 

una lengua 

indígena 

de México: El 

caso de la lengua 

mixe de Oaxaca. 

Trujillo y Terborg 

(2009) 

Este artículo presenta el problema del desplazamiento y permanencia 

de una lengua indígena de México. Este estudio aportó en la 

determinación de las implicaciones de las concepciones sobre 

diversidad cultural en la situación actual del awapit, esto desde la 

adopción del modelo de la ecología de presiones que consiste en 

definir las presiones que favorecen o desfavorecen el uso de una 

lengua materna en un contexto culturalmente diverso. 

México Las políticas 

lingüísticas y las 

actitudes hacia las 

lenguas indígenas 

en las escuelas de 

México. 

Skrobot (2014) 

La investigación se realizó para conocer las actitudes lingüísticas y 

sobre diversidad cultural que tienen los migrantes indígenas hacía las 

lenguas originarias y el español. Se analizó el caso de dos escuelas 

primarias de la Ciudad de México y se realizaron entrevistas a 

profundidad con cuatro alumnos universitarios de origen indígena. Se 

analizó a los grupos que estaban representados por al menos un 

hablante durante la investigación. Los pueblos triqui, mazatecos, 

mayas, tlapanecos, y tzeltales. Los hallazgos evidencian que los 

alumnos de las escuelas que son indígenas sufren cierto grado de 

aislamiento y tienen un alto índice de deserción escolar. Aunque la 

mayoría de las personas, en particular padres y maestros, aseguran 

tener una actitud positiva hacia la lengua indígena, la realidad es muy 

distinta. Se encontró una realidad compleja que involucra diferentes 

niveles: sociedad y gobierno parecen mostrar una fuerte indiferencia 

hacia los indígenas y hacia la educación que estos reciben en las 

escuelas públicas, la investigación indica que el discurso de la 

sociedad y del gobierno se basa en la diversidad y pluriculturalidad, 

pero en realidad desconocen a los indígenas. Este antecedente logro 

enriquecer el desarrollo de los objetivos específicos y los aspectos 

metodológicos de la investigación además de contribuir en las 



 

 

31 

 

recomendaciones finales. 

México Actitudes 

lingüísticas hacia 

la maya y la 

elección del 

aprendizaje de un 

idioma en un 

sector de 

población joven 

de la ciudad de 

Mérida. 

Sima y Perales 

(2014) 

El estudio evidencia las actitudes hacia la diversidad cultural y 

lingüística, los hallazgos establecen que la población juvenil 

monolingüe de español de la ciudad de Mérida afirma que 

actualmente la lengua maya tiene mucho valor y prestigio. A pesar de 

ello, cuando eligen aprender un segundo idioma, la preferencia se 

inclina hacia el inglés u otra lengua. Este antecedente aportó en el 

desarrollo teórico sobre las lenguas maternas y además fortaleció los 

conceptos de lengua y desplazamiento lingüístico que se 

identificarían para la determinación de la situación actual del awapit. 

Países de 

América 

Latina 

Educación 

Bilingüe Indígena 

en América 

Latina. 

López y Sichra 

(2017) 

La investigación describe la historia y las contribuciones de la 

educación bilingüe en América Latina, prestando especial atención a 

los desafíos, tensiones y paradojas que surgen debido a la 

participación directa de una creciente intelectualidad indígena y la 

adopción por los gobiernos de nuevas políticas educativas con 

respecto a los pueblos indígenas. El estudio fortaleció los aspectos 

teóricos de la investigación desde diferentes miradas en torno a la 

situación de las lenguas maternas en contextos educativos.  

Perú Formación de 

docentes en 

educación bilingüe 

en Perú. 

Zavala (2017) 

El estudio describe que la formación docente en educación bilingüe 

en Perú, un país con un total de 40 lenguas indígenas, constituye un 

fenómeno reciente que comenzó en la década de 1990 y explica que 

después la educación bilingüe ya se impartía en las escuelas primarias 

a través de programas experimentales desde los años setenta. Revisa 

además, la situación de la formación docente tanto en la región 

andina como en la amazónica, teniendo en cuenta la diferencia en el 

número de idiomas y las formas en que se trata la identidad indígena 

y las múltiples dificultades que enfrentan las lenguas en contacto en 

contextos educativos. En ese sentido, este antecedente aportó en el 

fortalecimiento del marco teórico de esta investigación. 
Fuente: Esta Investigación 

 

Las investigaciones estudiadas determinan que para hablar de la situación actual de una 

lengua materna, es necesario abordar el factor determinante de una lengua dominante frente a 

una considerada como no dominante o minoritaria, es decir un idioma que se ha impuesto de 

manera arbitraria y produce un desplazamiento lingüístico, cultural e identitario. Esta situación 

se logra determinar dentro de un contexto en el que diversas lenguas entran en contacto o 

coexisten dentro de un mismo espacio. 



 

 

32 

 

El desplazamiento desde esos tres elementos que dan cuenta de la lógica del mundo que 

tiene una población, es presentado en las investigaciones como evidencia de las relaciones de 

poder que generan presiones desde fuerzas ideológicas interesadas en universalizar las lógicas de 

mundo a través del dominio del sello identitario de una cultura.  

Lo preocupante es que la relación escuela y cultura, se muestra en las investigaciones 

como cooperante al sistema de dominación y homogeneización de las culturas, puesto que en su 

mayoría los planes de estudio no responden a las necesidades de una diversidad lingüística, 

reconociendo a los idiomas español e inglés como los idiomas universales.  

Aun así, surge en algunas investigaciones la identificación de oportunidades que se han 

evidenciado en el estudio de la situación de las lenguas ancestrales, dichas oportunidades hacen 

alusión al reconocimiento por parte de los gobiernos de la diversidad cultural de sus pueblos, 

como es el caso de Perú, donde se han empezado a desarrollar programas de formación de 

docentes en educación bilingüe, lo cual contribuye en el resurgimiento y aceptación de la 

existencia de otras culturas, de otros saberes y de otras formas de hacer conocimiento.  

Los aspectos teóricos y prácticos identificados en los antecedentes, permitieron 

comprender a las lenguas ancestrales como dimensión cultural, desde la cual se da vida y verdad 

a la historia de un pueblo. 

Finalmente, las investigaciones indican que la situación de una lengua determinada por el 

contacto con otra, experimenta conflictos que deben ser problematizados, más específicamente 

sobre la imposición y la calidad de un idioma que no represente a la cultura de los pueblos mal 

llamados minoritarios, con el propósito de empezar a visibilizar el estado en el que se encuentran 

las lenguas ancestrales y con ello tomar acciones de intervención coherentes con la diversidad 

cultural. 

1.1.3. Definiciones constitutivas de diversidad cultural 

El enfoque de definiciones constitutivas de diversidad cultural, identificado en los 

antecedentes, hace alusión a lo que Hernández, Fernández y Baptista (2014) han denominado 

como definiciones de estudios o libros especializados que tratan de describir la esencia o las 

características de un fenómeno de estudio, de manera que las definiciones sobre diversidad 

cultural encontradas en investigaciones de países como: Perú, Chile, Argentina y Nueva Zelanda, 

constituyeron la adecuación de la definición conceptual sobre diversidad cultural en relación a 

las necesidades prácticas de esta investigación. En el cuadro 3, se relacionan los principales 



 

 

33 

 

estudios que lograron enriquecer los conceptos a los que se acudió durante el desarrollo de esta 

investigación. 

 

 

Cuadro 3. Antecedentes: Definiciones constitutivas de diversidad cultural 

País Título del estudio 

y autores 

Aportes para esta investigación 

Perú Por una 

refundación del 

concepto de 

"diversidad 

cultural" 

Bernard (2005) 

La investigación plantea que se necesita devolver al concepto de 

diversidad cultural su valor legítimo y excepcional. Para lo cual se 

exponen cinco puntos a partir del estudio de las concepciones sobre 

diversidad cultural: cultura, dinámico, una respuesta y un proyecto. En 

este último evidenció que es necesario estudiar las concepciones sobre 

diversidad cultural y cuestionarlas dentro de los actuales marcos 

nacionales, regionales y multilaterales para terminar logrando un 

proyecto político. Así pues, la investigación contribuyó a los aspectos 

conceptuales necesarios de ser aclarados para el desarrollo de esta 

investigación. 

Chile El Currículum En 

La Educación 

Intercultural 

Bilingüe: Algunas 

reflexiones Acerca 

De La Diversidad 

Cultural En La 

Educación. 

Fernández (2005) 

En este trabajo se consideran las concepciones sobre diversidad 

cultural asociadas al ámbito lingüístico, cultural y étnico,  se analiza 

con profundidad el concepto de la dimensión cultural y se determina 

que en la definición de diversidad cultural se observa un uso del 

concepto de cultura esencialista, es decir, se apela a un respeto por la 

diversidad cultural, rescatando diversas tradiciones culturales pero 

concibiendo a la cultura como una entidad pasiva, restringida al pasado 

y no como producto de una constante reelaboración. En ese sentido los 

aportes del estudio contribuyeron al fortalecimiento del marco teórico 

de esta investigación y a la comprensión de las definiciones sobre 

diversidad cultural, que serían identificadas en las concepciones de las 

comunidades educativas. 

Argentina Aproximación a 

los conceptos 

presentes en la 

diversidad 

cultural. 

García y Bernabé 

(2008) 

Este estudio aclara la terminología asociada con la diversidad cultural, 

entendiéndola como la coexistencia de una pluralidad de culturas sin 

ningún tipo de vínculo más que la coexistencia de culturas, el objetivo 

de aclarar la terminología en torno a la diversidad cultural radicó en 

indicar cómo cada término se plasma en diversos modelos educativos y 

a partir de las concepciones desde las cuales emergen propuestas para 

atender la diversidad cultural. En ese sentido, los aportes de este 

estudio se orientaron a enriquecer los aspectos teóricos involucrados a 

lo largo de la investigación sobre diversidad cultural.  

Nueva 

Zelanda 

Etiquetado de 

grupos étnicos y 

presentación de 

informes de 

resultados 

educativos 

nacionales en 

Nueva Zelanda. 

Boereboom  

El estudio fue considerado en esta investigación porque expone las 

concepciones de profesores y estudiantes sobre diversidad cultural 

comprendiéndola como un enfoque utilizado para desglosar 

estadísticas educativas por raza, incluidos indios americanos, nativos 

de Alaska, asiáticos, afroamericanos, blancos, nativos de Hawái o de 

otras islas del Pacífico. Por lo cual las concepciones se refieren a la 

diversidad cultural desde el encuentro de diferentes, tomando a su vez 

la etnia como un enfoque ponderado alternativo, conceptos que 

enriquecieron el marco teórico de esta investigación. 



 

 

34 

 

(2017)  

Fuente: Esta Investigación 

 

La diversidad cultural es conceptualizada en los estudios relacionados, como un concepto 

diferente al de multiculturalidad y al de interculturalidad, comprendiéndola como una 

coexistencia de culturas, las cuales comparten un mismo espacio pero ningún otro tipo de 

vínculo, es decir, las culturas que coexisten traen consigo una “diferencia” y podrían integrarse si 

hubiese lugar al desarrollo de la interculturalidad (García y Bernabé, 2008). 

La diversidad cultural es también definida como la heterogeneidad cultural, que se 

orienta a declarar que los pueblos principalmente indígenas, afrodescendientes y a su vez sus 

comunidades, emergen de una serie de sucesos históricos propios y diferentes, además de 

cosmogonías únicas para cada pueblo. 

Finalmente, en los estudios se evidencian reflexiones que giran en torno a las confusiones 

del concepto de diversidad cultural, que en ocasiones han sido promovidas por la comunicación 

de masas y que finalmente han influenciado en las concepciones que se construyen sobre este 

concepto. 

1.2. Marco Contextual 

1.2.1 Pueblo Awá 

Para esta investigación es importante hacer énfasis en el pueblo Awá porque las 

comunidades educativas seleccionadas hacen parte del territorio Awá, de manera que este 

apartado se acerca a la respuesta sobre la complejidad de la significancia del pueblo indígena 

Awá, para ello, se retomaron los diálogos con los entrevistados Awá (codificados como se lo 

explica en los Aspectos Metodológicos de esta investigación) al igual que los aportes plasmados 

en el Proyecto Etnoducativo Comunitario PEC (2018) de la Institución Educativa Indígena 

Técnica Agroambiental Bilingüe Awá (IETABA),  

 

 



 

 

35 

 

Figura 2. Mingueros Awá 

 

 

 

 

 

 

 
 

Fuente: Gobernador Floriberto Canticus  

 Origen del pueblo Awá 

“En la antigüedad no existía gente, solo árboles con barbacha, había un árbol grande que 

tenía bastante barbacha negra, esta fue creciendo con el agua y se fue hasta que llego la tierra, 

transformándose poco a poco en Inkal Awá” (PEC-IETABA, 2018. p.20). Los Inkal Awá, en 

español, “gente de la montaña” también se nombran como Awá, a lo largo de este documento se 

apelará a este nombre para referirlos. Se autodenominan también como hijos e hijas de la selva.  

“Ser Awá significa, en primer lugar, Awá significa gente, persona, significa ser 

personas, que tenemos vida, personas que somos gente de la paz, Awá significa 

personas, hijos de la selva, hijas de la selva, nosotros según nuestro creencia, 

según nuestro origen, hemos crecido, nuestra población de dos barbachas, de la 

barbacha negra que es el padre de nosotros, de la barbacha blanca, la madre de 

nosotros los Awá. Awá significa también, personas humildes, personas fuertes 

en el caminar en todo el ámbito territorial, personas que resistimos en medio de 

muchas dificultades, personas que hemos tenido muchos retos, de la misma 

manera proyecciones, sueños que con el paso del tiempo se han venido 

construyendo”. (GRGSH1). 

De igual manera, en el PEC (2018) de la Institución Educativa Indígena Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá, se menciona frente al origen del pueblo Awá que: 

Los mayores nos contaron que somos hijos de la selva o montaña; nuestros 

padres son dos barbachas, una blanca y una negra que se encontraban en un 

árbol ubicado en la cabecera y a la orilla de un río. La barbacha negra era el 

hombre y la blanca era la mujer. Estos se movían con el soplar del viento y poco 

a poco se fueron uniendo hasta que formaron pareja: somos hijos de la unión de 



 

 

36 

 

esas dos barbachas, de allí el nombre de Inkal Awá, que quiere decir gente de la 

montaña o selva, y nuestra misión es cuidar la naturaleza. (p.17) 

Los Awá mencionan que siempre han vivido en la selva y por ello su población ha sido la 

selva y hacen la claridad de que no como está poblado en este momento, es decir en cercanías a 

la vía, sino en las profundidades de la selva. También mencionan que son parte de la naturaleza y 

que tienen mucha relación con los espíritus de la naturaleza.  

“Tenemos mucha relación con espíritus de naturaleza, por ejemplo el agua, el 

viento, el trueno, para nosotros ellos son espíritus quien nos da vida a nosotros, 

por eso le llamamos nosotros ser Inkal Awá y tenemos mucho contacto en 

relación a la madre naturaleza, porque el “pi” el rio, el agua, allá (en la selva) 

nosotros tenemos nuestros hermanos espíritus, llamamos “pi Awá” ellos son 

nativos de allá (la selva) porque nuestros mayores alcanzaron a conocer, 

conversaron, conocieron como vivían ellos, igual ellos también hacia acá, por 

parte del viento nosotros llamamos Inkal Awá”. (HPAH7IETABA). 

 

Figura 3. Territorio Indígena Inkal Awá El Gran Sábalo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Gobernador Floriberto Canticus  

 

Los Awá, se consideran seres artísticos, se reconocen como buenos dibujantes y buenos 

pintores, además de destacarse por sus habilidades en la música y la danza.  

Por otra parte, se debe mencionar que existen diferentes historias acerca de su origen, sin 

embargo, lo que aquí se expone surge desde los testimonios de los Awá, quienes, como ya se ha 



 

 

37 

 

mencionado, explican que todos nacieron de la selva, los humanos y los animales. Por tanto la 

selva les representa la vida, la historia, su verdad y origen. 

 

 Ubicación del pueblo Awá 

El pueblo indígena Awá en Colombia está integrado por más de 36.500 personas 

asentadas en los municipios de Barbacoas, Tumaco, Ricaurte, Samaniego, Mallama, Guachavés 

y Roberto Payán en el departamento de Nariño sobre una extensión territorial de 350.000 

hectáreas, aproximadamente. El territorio ocupado varía entre los 200 y los 1.200 metros sobre el 

nivel del mar, en el piedemonte costero de la región Pacífica, en un ecosistema frágil de selva 

húmeda tropical (Bisbicus, Paí y Paí 2010). Los municipios conforman las organizaciones: 

Unidad Indígena del Pueblo Awá (UNIPA) con aproximadamente 20.000 personas  y el Cabildo 

Mayor Awá de Ricaurte (CAMAWARI) con aproximadamente 10.600 personas. En el 

departamento del Putumayo, existe la Asociación de Cabildos Indígenas Awá de Putumayo 

(ACIPAP) con casi 3000 personas y en la República del Ecuador se encuentra la Federación de 

Centros Awá del Ecuador (FCAE) con aproximadamente 3.500 personas. (UNIPA, 2012, p.5) 

Los Awá manifiestan que el territorio en donde se ubican, es su casa grande, además 

destacan que conservan un territorio majestuoso, con mucha riqueza, diversidad cultural y 

biodiversidades. En relación a ello, cabe señalar que ser Awá también significa tener tierra, 

porque para los Awá, el no tener tierra representa no tener un espacio para vivir, trabajar, 

estudiar, aprender, dialogar, pensar, proponer y divertirse, afirman que lo primero es la tierra, 

puesto que es la madre que les permite vivir armónicamente. 

 

Nuestro territorio lo construimos y vivimos ancestralmente. No es sólo un 

espacio en donde habitamos, sino que es el lugar en donde desarrollamos 

nuestra cultura, nuestro sistema de gobierno propio con autonomía, nuestro 

sistema organizativo, nuestra espiritualidad y toda nuestra vida como pueblo 

indígena, nuestro territorio representa lo que somos: Inkal Awá, es decir, gente 

de la montaña (PEC-IETABA, 2018, p.16). 

 

 

 



 

 

38 

 

Figura 4. Mapa del Territorio Indígena Awá 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Bisbicus, Paí y Paí (2010) 

 

 

Para los autores Bisbicus, Paí y Paí (2010), los Awá fundamentan su razón de ser y su 

sabiduría en la biodiversidad de su territorio, el cual contiene a todo lo que existe como los 

árboles, los animales, los ríos, el agua, la lluvia, el trueno, el sol, la luna, el viento, las estrellas y 

todos los seres sagrados del territorio que los armoniza como gente de la selva. 

 

 Cosmovisión 

En coherencia con sus creencias, los Awá conviven con los árboles, los ríos, las 

quebradas, conviven con diferentes espíritus, puesto que para ellos hay seres terrenales y no 

terrenales que hacen parte de su espacio de vida. A continuación, se relacionan los espíritus 

descritos por Bisbicus, Paí y Paí (2010).  

 

Cuadro 4. Cosmovisión Awá: Espíritus 

Espíritus Creencias Awá 

Astarón Ser espiritual que vive donde nadie anda y nadie lo ve. Es dueño de 

la selva, ordena y controla todo lo que esté a su alcance. 

Tipih Inkua Mujer de Astarón, ella vive en el árbol, baja a la tierra, cuando vuela 



 

 

39 

 

en la guandera, alza arriba del árbol a los Awá, pensando que es su 

marido. 

Iraguil (vieja) Cuando la vieja gritaba, las personas se tenían que retirar rápido del 

lugar porque si ella los perseguía, se enfermaban. Por eso antes se 

dejaban cruces en los descansaderos de caminos, como ramo 

bendito. 

China Attim Cuida y ayuda a controlar el territorio y a los animales. Además, 

conversa con el espíritu invisible Tipih Inkua; se vuelve monte y no 

deja ver a las personas. 

Pilt Inkua: Ve y defiende al Astarón y a Tipih Inkua. 

Piras Awá  Gente de agua, dueño de la selva. Cuando llora empiezan a caer 

gotas de agua. 

Inkal Pamika Dueño de la selva, de los animales, las aves y los peces. 

Malaire Es muy bravo. Tanto que cuando ve a un Awá lo enferma 

inmediatamente. 

Pi Awá 

 

Es un ser espiritual, como una persona, vive en el agua, cuida y 

protege a los seres que habitan dentro y fuera del agua. 

Ippa Awá:  

 

Antes eran personas, pero se convirtieron en espíritus para proteger 

a los seres vivientes de la madre Tierra. 

La Mujer 

Trueno:  

 

Vive encerrada en la peña cuidando y protegiendo los lugares 

sagrados que enriquecen la naturaleza. Favorece la continuidad. 

El Hombre 

Trueno Pampa 

Vive controlando el territorio y armonizando los lugares sagrados 

que enriquece la madre tierra desde una loma más alta. 

Put o ip Awá Gente de loma, gente temblor. 

Inkua Awá  

 

Es un espíritu que vive en el aire alimentando, dando vida y oxígeno 

a los seres que habitamos en esta tierra. 

Irawa 

 

Persona fallecida de la selva que cuida. Protege a sus familiares, 

comunica, construye y resiste ante los espíritus de la naturaleza. 
Fuente: Adaptación Bisbicus, Paí y Paí (2010) 

 

Cada uno de estos espíritus tienen su origen, su historia y su lugar de hábitat, cada uno 

de los seres espirituales conviven y están relacionados con la vida de los Awá. 

“Tenemos muchos creencias, tradiciones, por ejemplo, en el momento de pasar 

una quebrada, sí desea tomar agua de una quebrada de un rio, siempre nos 

han enseñado es a saludar, porque para nosotros el agua también es gente, es 

persona, entonces por ese motivo, en todos los medios saludamos, también 

saludamos y comunicamos con los árboles, con los animales, con la piedra, 

con gente del viento, gente de la loma, el sol, la luna, así mismo con gente del 

trueno, para nosotros siempre tenemos esa comunicación”. (GRGSH1). 

Los mayores y mayoras se encargan de transmitir las creencias de generación en 

generación, y los espíritus rigen las leyes de la vida de los Awá. 



 

 

40 

 

“El viento es un espíritu, era una persona normal como nosotros, pero él tenía 

su poder de cuando él movía y eso dice que los árboles se movían a través del 

viento. Yo lo conozco porque es contado a través de los mayores y aparte de 

eso tenemos el trueno, también fue convertido, de un niño Awá se convirtió y 

eso pues dice que son espíritus, digamos ahorita es así, pero no hace mucho 

que vino un mayor decía… pues…que él tocaba aconsejarlo (al espíritu) que 

porque no estaba respetando el trueno a los Awá, porque estaba ese rayo 

cayendo muy cerca de la casa, si por ejemplo aquí hay unos niños, niñas 

pequeños, entonces se molestaron, y el mayor sale en ese patio y empieza 

hablar en presencia de ese momento que estaba tronando y entonces le dijo 

“no pues usted fue un niño Awá, de una familia Awá, usted no está respetando, 

en cambio nosotros estamos respetando a usted, tiene que dar ejemplo” ese fue 

el consejo que le dio. Así están algunos mayores, que todavía toca llamar la 

atención a los espíritus”. (HPAH7IETABA). 

Según la cosmovisión Awá, existen cuatro mundos: el mundo de abajo, que está 

habitado por los seres más pequeños, donde viven animales como el armadillo y la hormiga, que 

comen humo y no tienen ano. Más arriba se encuentra el mundo de los Awá y sobre ellos, está el 

mundo de los muertos y los espíritus: cuando un Awá muere va hacia allá. Por último, arriba, 

está el mundo del creador controlando a los tres mundos que  están debajo (PEC-IETABA, 2018) 

  

Figura 5. Cosmovisión Awá: Los cuatro mundos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: PEC – IETABA (2018) 



 

 

41 

 

 Las Enfermedades 

Como parte de su cosmovisión, los Awá creen en las enfermedades tradicionales como 

aquellas que suceden cuando se incumple la ley, por desconocer las normas culturales y por el 

comportamiento de las personas con los espíritus de la naturaleza. En el cuadro 5 se relacionan 

las enfermedades, sus causas y consecuencias. 

 

 

Cuadro 5. Cosmovisión Awá: Las enfermedades 

Nombre de 

la 

enfermedad 

Causas Consecuencias 

Chutún Si la persona come maduro, que estaba comido por una iguana. Si se 

comen frutas del suelo (guayaba, banano etc.), porque el espíritu del 

chutún está dentro de la fruta. Es un espíritu que tiene forma de sapo, 

iguana. No se lo mira, pero entra en la persona y se enferma. 

Invalidez 

Muerte 

Mala hora Le da a la persona que sale a la montaña a las 6:00 de la mañana, a las 

12:00 de la noche y a las 6:00 de la tarde. A esas horas está comiendo el 

diablo. Por tanto, hay visiones y espantos sueltos en la montaña. 

Muerte 

Mal viento Cuando la persona se baña en el río a las 6:00 de la tarde o a las 6:10 de 

la tarde, porque a esa hora viene un espíritu en forma de niño desnudo 

que se está ahogando: con solo verlo pasar, estando metido en el río, la 

persona se enferma. Cuando una persona duerme en la montaña pasa el 

espíritu y le pega el mal. Cuando alguien está o pasa por el cementerio 

luego de las 6:00 de la tarde. Cuando la madre va por la montaña, el 

espíritu está mirándole el seno y si en ese momento le da el seno al niño 

éste se enferma de mal viento. Cuando los niños u otra persona no les 

hacen caso a los padres o a los mayores y se van a la montaña, les da el 

mal. 

Muerte 

Espanto Cuando hombre o mujer se asusta: por agua, por animal o por otra 

persona o por caída. Cuando el niño se asusta de algo que le desagrade o 

cuando se cae de cualquier lugar. 

Muerte 

Ojeado de 

piedra 

Si alguien va por una quebrada que no conoce, a cualquier hora. Cuando 

una persona se baña con frío o miedo o solamente tocando con miedo o 

frío el agua o piedra. 

Muerte 

Picadura de 

culebra 

Cuando la culebra muerde a la persona. Muerte 

Duende Es una persona baja con sombrero grande. Cuando se enamora de una 

persona la persigue y la enferma. 

Locura o 

muerte 

Lisiadura Cuando a una persona se le zafa una articulación o se quiebra un hueso, 

por golpe o caída, etc. 

Pierde la parte 

afectada 

Garrotillo Cuando una persona mete la mano debajo de las piedras o en el monte, 

una culebra pequeña lo pica con el rabo, también le puede picar en el pie 

u otras partes del cuerpo. 

Rara vez 

muere 

el niño 

Parto Cuando una mujer tiene dolores de parto. Cuando va a nacer un hijo. Locura o 

muerte 



 

 

42 

 

Ojeado de 

tunda 

Da cuando el espíritu llamado Vieja del monte pasa al lado de una 

persona. Cuando se come piña caliente, porque en esa piña se encuentra 

el espíritu de la tunda. 

Ceguera 

Ojeado de 

cueche 

Cuando sale el arco iris: si una persona lo mira mucho o se acerca 

mucho donde está, se enferma. 

Muerte 

Ojeado de 

persona 

Se ojea a una persona bonita cuando otro se la quede viendo. Se ojea a 

una persona que llega sudada a un lugar donde hay gente que se ríe de 

él. Se ojea a una persona que hace chistes o divierte enfrente a otras. 

Cicatriz en la 

piel 

Guaral Cuando un mosquito que vive en la hoja de la planta llamada guaral pica 

a alguien, la enferma. 

Muerte 

Holanda Da cuando el niño o una persona se mete cosas sucias o infectadas en la 

boca. 

Aborto en la 

embarazada 

Antojos Se enferma la persona que tiene gana de algo y no lo puede tocar o 

comer. También le da a la embarazada. 

Invalidez 

Pasmo Cuando está mucho tiempo metido en el agua o mojado por la lluvia. Si 

se seca en el cuerpo la ropa mojada. También da a la mujer que no se 

cuida luego del parto. 

Hernia 

umbilical 

Rara vez 

muerte 

Pujo Se enferma el niño recién nacido que es visto por una mujer embarazada 

o que esté menstruando. Cuando el marido de una mujer que esté 

embarazada, mira la ropa o al niño recién nacido. 

Deshidratación 

Enserenado Se enferma el niño que se le pone un pañal que se ha dejado en el 

sereno. 

Salida del ano 

Ojeados de plantas 

Cucua Cuando se toca la planta o la hoja del cucua Lesión de Piel 

Taco taco Cuando se toca la planta o la hoja del taco taco Lesión de Piel 

Cadillo Cuando se toca la planta o la hoja del cadillo Lesión de Piel 

Imbian Cuando se toca la planta o la hoja del imbian Lesión de Piel 

Maipe Cuando se toca la planta o la hoja del maipe Lesión de piel 

Mata cuy 

(Esipela) 

Cuando se toca la planta o la hoja del mata cuy Incapacidad 

funcional 

Ojeado de 

maíz 

Cuando se toca la planta o la hoja del maíz 

Cuando da gana de comer maíz y no se come 

Lesión de piel 

Chapira Cuando se toca la planta o la hoja de la chapira Lesión de piel 

Guande Cuando se toca la planta o la hoja del guande Lesión de piel 
Fuente: Bisbicus, Paí y Paí (2010) 

 

Para lograr el cuidado de la salud, los médicos tradicionales han logrado realizar 

articulaciones con los médicos institucionalizados y se ha tomado consciencia respecto a 

enfermedades como el paludismo, parasitismo intestinal, desnutrición, entre otras. 

 

 Los espacios sagrados 

Para el pueblo Awá los espacios sagrados tienen un valor trascendental. Los espacios 

sagrados se integran con su diario vivir, regulan sus leyes, enfermedades o castigos. Los espacios 

sagrados hacen parte de su historia, de su lógica de mundo, de la naturaleza y por ello su misión 



 

 

43 

 

es protegerla. La selva, la casa, la montaña, el rio, la peña, el charco, la chorrera, entre otros, son 

espacios que les permiten comprender la armonía y unidad. 

A continuación, se precisa sobre algunos espacios sagrados como la selva, la casa y el 

río. La selva es quizá el lugar sagrado más importante, por esta razón se autodenominan Inkal 

Awá, como una identificación de la interacción entre el ser humano y la naturaleza. En la selva 

se encuentran todos los elementos necesarios para sanarse, realizar la medicina tradicional, se 

encuentra además su historia, origen y lengua.  

 

Figura 6. Espacios sagrados: Selva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta Investigación 

 

 

La casa es la unidad básica de la organización social; en ella y especialmente 

en torno al fogón, se educa a los hijos en el dominio del awapit, en principios, 

valores y en la tradición cultural. Allí se comparten historias, consejos; se 

organizan las actividades diarias; se preparan armonizadamente los alimentos y 

los componentes básicos para los rituales. La casa, es el sitio de encuentro para 

la integración familiar, para un intercambio de experiencias de los médicos 

tradicionales. La casa, especialmente está construida con elementos del medio: 

hojas de pijao, hojas amargas, hojas de sapo que utilizan para techar la casa; los 

postes especialmente de chonta, guayacán, roble, piaste, aray; las paredes y los 

pisos de gualte o chonta. El espacio fundamental de nuestra casa Awá está 

constituido por la cocina, la tarima, la escalera y un espacio, el cual se 



 

 

44 

 

encuentra entre la tierra y el piso de la casa denominada sayut que sirve para la 

estadía de los animales domésticos y como protección, para que las culebras y 

espíritus no entren a la casa. (UNIPA, 2012, p. 11) 

 

 

Figura 7.  Espacios sagrados: Casa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Gobernador Floriberto Canticus  

 

“Los espacios sagrados son los ríos las quebradas, el río es vida, sino tenemos 

agua moriremos, hay que pedirle permiso, por ejemplo, las quebradas a las 

personas desconocidas se nos ojea y el ojeado empieza como la enfermedad 

pero uno cuando es primera vez desconoce, puede ser que yo soy de acá de la 

comunidad pero yo voy a otras comunidades y a mí las quebradas me 

desconocen, entonces las piedras están vivas también, entonces para poder 

tomar o bañar siempre toca pedirles y más que todo en la tarde, en la mañana 

muy poco, en la tarde 4 o 5 esas horas ya no se puede, si uno no respetamos, 

se nos ojea, empieza de fiebre, de frío, dolor de cabeza, de todo el cuerpo y 

esos síntomas nos presenta pero luego para curar de la misma quebrada hay 

que recoger las piedras, se calienta bien y se le echa el agua con unas plantas 

y con la misma se cura, entonces nosotros creemos mucho tenemos mucho 

respeto por nuestros espacios sagrados, el río, las quebradas”. 

(HPAH7IETABA). 

 

 

 



 

 

45 

 

Figura 8. Espacios sagrados: Río 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: UNIPA (2018) 

 

 Formas de subsistencia en el territorio Awá  

La economía del pueblo Awá se basa en la agricultura, la recolección, la caza y la pesca, 

estas formas de subsistir se realizan respetando los espacios sagrados y desde el permiso de la 

naturaleza, por lo cual han desarrollado técnicas específicas que les permitan seguir en armonía 

con su territorio. 

El consumo de los productos se realiza para la pervivencia del pueblo y en pocas 

ocasiones se adquieren los productos para ser comercializados, de manera que la producción 

tradicional se realiza para aprovechar los recursos, cuidar y nutrir la naturaleza, al respecto 

Bisbicus, Paí y Paí (2010) mencionan que:  

Ancestralmente hemos desarrollado técnicas y conocimientos para aprovechar 

los recursos de fauna y flora y el uso de los suelos de vega con fines 

productivos, sin destruir las grandes extensiones de selva que ocupamos. A 

diferencia de otras sociedades, las técnicas utilizadas en el manejo de los suelos 

y sus tradiciones culturales, buscan reproducir los procesos naturales de 

suministro de nutrientes. La apertura de parcelas para cultivos agrícolas, por 

ejemplo, se basa en un sistema de tumba y pudre (no de tumba y quema como 

el de las selvas amazónicas), de gran favorabilidad por permitir la reabsorción 

de nutrientes, reducir la acidez del suelo y protegerlo de la acción del sol y de 

la lluvia. (p.30) 

En los procesos de agricultura, recolectan yuca, chiro (plátano), achiote, caña de azúcar, 

piña y papaya, bajo los mandatos y controles sociales internos que se han definido para sancionar 

a quienes, en contra de su misión, causen daños a la naturaleza. 



 

 

46 

 

Por otra parte, la cacería es otra de las formas de subsistencia que también deben realizar 

siguiendo las normas establecidas, apelando a principios de cuidado y protección. La cacería no 

la realizan como medio de distracción y por ello no se practica diariamente, se toma únicamente 

lo necesario, puesto que afirman que los animales se encuentran también protegidos por su 

dueño, así que la cacería debe practicarse con ciertos métodos y en horarios específicos. 

Cuando uno está pescando y empieza a salir mucho pez es una señal de que no 

debe seguir pescando, más que cuatro (4) peces en un mismo pozo. Se debe 

acostumbrar al niño a pescar de abajo hacia río arriba, porque de lo contrario es 

costumbre la forma como pescan los espíritus y de hecho se convierte en 

incumplimiento de la norma. Cuando esto sucede aparece el dueño convertido en 

pez y se lleva a la persona. (Bisbicus, Paí y Paí, 2010, p.59) 

Las normas para las formas de subsitencia y pervivencia del pueblo Awá, son dialogadas 

en las mingas de pensamiento, en las asambleas, en los encuentros, para dialogar y continuar 

fortaleciendo sus tradiciones, salvaguardando su cultura y protegiendo a la naturaleza.  

“La minga del pensamiento, se refiere a los encuentros que se realiza con 

diferentes dinamizadores, por ejemplo de los lideres, de los trabajadores, de la 

autoridades, de los médicos tradicionales, de los parteros, los jóvenes, los niños, 

las mujeres, donde se reúnen para pensar sobre por ejemplo de cómo está 

viviendo actualmente el pueblo Awá, cómo se vivió hace años el pueblo Awá, 

cuáles fueron las luchas del pueblo Awá hace miles de años digamos, cómo 

estaban cazando, pescando y que es lo que ocurre actualmente y en qué 

situación estamos viviendo y cuáles son las fortalezas, las debilidades, entonces 

están las asambleas, los congresos del pueblo Awá, son mingas, en este caso son 

mingas de pensamiento, mingas de donde se socializa la permanencia y 

existencia del pueblo Awá y también las cosas en las que nosotros no estamos de 

acuerdo de lo que sucede a nivel regional, a nivel nacional, entonces son las 

manifestaciones que hacemos a través de las mingas”. (MPAH5IETABA). 

En las prácticas de recolección, como también en los espacios de pesca y cacería, los 

Awá educan a sus hijos e hijas, dialogan sobre su historia, tradiciones, comparten consejos y 

fortalecen su lengua materna awapit. 

 



 

 

47 

 

1.2.2 Las comunidades educativas 

Las comunidades educativas están conformadas por estudiantes, profesores, profesoras, 

padres, madres de familia, directivos y administrativos escolares, quienes hacen parte de las 

instituciones educativas.  

En este espacio se caracterizará a las instituciones educativas seleccionadas, desde sus 

filosofías institucionales, considerando que aquello demarcará las acciones como comunidades 

educativas. Se tendrán en cuenta los proyectos etnoeducativo e institucional, en los que se han 

plasmado las principales características y objetivos de su educación. 

 

 Institución Educativa Técnica Agroambiental Bilingüe Awá (IETABA) 

Según el Proyecto Etnoeducativo Comunitario de la institución (PEC) para el año 1980 

las comunidades indígenas Awá no contaban con centros educativos, por lo tanto la educación 

era de carácter informal, con la organización indígena y el apoyo de los misioneros se crea el 

primer centro educativo en el resguardo El Gran Sábalo abriendo el paso a la educación 

escolarizada dentro de las comunidades. En este mismo año se crea la organización Unidad 

Indígena del Pueblo Awá (UNIPA) y se crea la comisión de educación conformada por 

miembros de la comunidad, quienes gestionaron la creación de más centros educativos en 

diferentes resguardos y comunidades (PEC-IETABA-2018). 

Actualmente la IETABA, se encuentra ubicada en cercanías a la vía, específicamente en 

El Predio el Verde, corregimiento de El Diviso, perteneciente al Municipio de Barbacoas y al 

departamento de Nariño. A la institución asisten desde diferentes comunidades, en su mayoría 

estudiantes indígenas Awá,  

Figura 9. I. E. T. Agroambiental Bilingüe Awá 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 



 

 

48 

 

En la IETABA se orienta la filosofía institucional y el hacer educativo, desde los 

principios de la etnoeducación, teniendo en cuenta que cada cultura los puede expresar de forma 

diferente y a partir de la revisión crítica que ha realizado la comunidad educativa, se  describe en 

el cuadro 6,  la misión, visión y los objetivos de educación que han sido fijados por la institución 

en el Proyecto Etnoeducativo Comunitario (2018). 

 

Cuadro 6. Intencionalidades educativas IETABA 

Misión Visión Objetivos Generales de la IETABA 

Acompañar a la 

comunidad Awá en el 

proceso de consolidación 

de un sistema educativo 

propio basado en su 

lengua, autonomía, 

principios, cuidado del 

ambiente y costumbres de 

tal manera que le permita 

el fortalecimiento de su 

cultura. Ubicar a sus 

miembros en el sector 

productivo, de liderazgo 

comunitario y en 

consecuencia alcanzar su 

realización singular 

colectiva e histórica. La 

Institución Educativa 

Tecnológica 

Agroambiental Bilingüe 

Awá, se construye como 

ámbito propicio para el 

desarrollo humano y 

comunitario y concibe su 

razón de ser en procesos 

que afirman la 

autonomía, la libertad, la 

democracia, y defensa de 

su territorio como 

patrimonio y legado de 

sus ancestros. 

La Institución 

Educativa Tecnológica 

Agroambiental 

Bilingüe Awá, 

Propenderá por ser el 

centro e imagen 

corporativa de la 

comunidad Awá, 

reconocida a nivel 

local, regional y 

nacional como un 

espacio educativo - 

cultural de formación 

integral de sus 

miembros; 

motivándolos a 

continuar estudios 

superiores, que 

contribuyan al 

mejoramiento y 

calidad de vida de los 

indígenas de la 

comunidad. Se cuenta 

para ello con personal 

comprometido que 

garantiza el logro de 

este propósito. 

Fomentar el respeto por la autoridad propia, por la 

ley y la cultura para una convivencia armónica del 

pueblo Awá. 

Adquirir una conciencia en el respeto, manejo y 

aprovechamiento adecuado de los recursos 

naturales. 

Fortalecer la identidad y el sentido de pertenencia 

para poder relacionarse con otras culturas. 

Desarrollar la capacidad crítica, reflexiva que 

fortalezca el mejoramiento de la cultura y de la 

calidad de vida de la población Awá. 

Asimilar conocimientos que les permitan a los 

niños, niñas y adolescentes, acceder a una 

educación formal e informal. 

Valorar los recursos del medio ambiente en los 

diferentes usos y costumbres del pueblo indígena 

Awá. 

Fomentar la práctica del trabajo, así corno el 

manejo adecuado de tala, siembra y cosecha. 

Fomentar la importancia de los saberes propios 

legados por nuestros antepasados fundamentados 

en la relación hombre-naturaleza y entre sí 

garantizando la permanencia como Awá. 

Rescatar los valores propios como colombianos y 

que conlleven a  una convivencia pacífica, justa y 

libre en la diversidad. 

Desarrollar en el niño Awá una formación integral 

de manera crítica, creativa, investigativa, 

constructiva y ética, teniendo como base la 

interculturalidad, garantizando a los estudiantes la 

continuidad en los estudios superiores. 
Fuente: Adaptación PEC – IETABA (2018) 

 

Un aspecto a destacar es que los principios de la educación en la IETABA estan alineados 

con el Mandato Educativo del Pueblo Indigena Awá, el cual surge desde cuatro bases: derecho a 

la educación según la Ley de origen, la educación Awá en relación a su cosmovisión, autoridades 



 

 

49 

 

en la educación Awá, familia y naturaleza. A su vez, desde estas cuatro bases emergen cuatro 

pilares fundamentales que son: unidad, territorio, cultura y autonomia.  

En ese sentido, la institución se ha propuesto salvaguardar la lengua materna de los Awá 

y por ello se constituye como una institución bilingüe, de manera que en sus planes de estudio se 

enseña el awapit y todos los estudiantes tanto Awá como afrodescendientes y mestizos, deben 

aprender el idioma; asi mismo, los profesores que no son Awá deberán aprender la lengua 

materna, para articular actividades en sus planes de clase que les permitan seguir fortaleciendo el 

awapit, con el proposito de cumplir con la filosofia institucional, también orientada a promover 

el desarrollo del conocimiento científico, investigativo, técnico, lingüístico, artístico y demás 

bienes y valores de la cultura Awá, en el ámbito local, regional, nacional e internacional. 

 

 Insitución Educativa Ospina Pérez (I.E.O.P) 

Según el Proyecto Educativo Institucional (PEI) el entonces Colegio Municipal Ospina 

Pérez, se creo con base en la existencia y funcionamiento de la Escuela Rural Mixta Ospina 

Pérez a la cual asisten estudiantes de diferentes veredas aledañas, esta escuela fue construida en 

el año de 1912 con esfuerzo de la comunidad y en vista de la necesidad de acceder al servicio de 

la educación. Para el año 2000, se constituye como una institución educativa y actualmente se 

encuentra aubicada en la vereda Ospina Pérez, al sur del municipio de Ricaurte en cercanías a la 

vía que conduce de Pasto a Tumaco.  

 

Figura 10.  I. E. Ospina Pérez 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

Fuente: I.E.O.P (2017)  

 



 

 

50 

 

De acuerdo a la filosofia institucional, en el cuadro 7, se relacionan la misión, visión y 

objetivo de la Insitución Educativa Ospina Pérez, los cuales han sido fijados en el PEI (2019). 

 

 

Cuadro 7. Intencionalidades educativas IEOP 

Misión Visión Objetivos Generales de la IEOP 

Somos una 

institución educativa 

académica 

pluricultural que 

brinda una 

educación integral, 

innovadora y de 

calidad en un 

entorno que 

contribuye a la 

conservación del 

medio ambiente; 

propiciando hábitos 

de vida saludable 

donde el 

conocimiento, el 

diálogo, la justicia y 

la paz fortalecen su 

formación personal, 

familiar y social de 

nuestros estudiantes.   

La Institución Educativa 

Ospina Pérez será líder en 

el pie de monte costero 

por su formación 

académica, tecnológica y 

formación en  valores; 

cuidando y preservando el 

medio ambiente con 

mirada de desarrollo 

sostenible y apertura al 

mundo globalizado a 

través de diferentes 

proyectos. 

Brindar a la población estudiantil de la institución la 

formación integral que les ayude a desarrollar las 

competencias y valores necesarios para 

desempeñarse con autonomía, responsabilidad y 

eficazmente en el medio en que vivan, aportando 

alternativas de solución a los problemas que se 

presenten para de esta manera conseguir un 

desarrollo personal, familiar y social. 

Proporcionar el conocimiento y la comprensión del 

medio natural, cultural y social tanto en lo local, 

regional y nacional, que permita consolidar los 

valores de respeto, solidaridad, responsabilidad, 

participación y tolerancia. 

Desarrollar en el estudiante las destrezas y 

habilidades que lo conviertan en un sujeto creativo, 

dinámico, observador y transformador de la 

realidad. 

Siempre tener en cuenta al estudiante y considerarlo 

como un sujeto pensante y actuante y eje central del 

proceso educativo. 

Formar al estudiante en el desarrollo de valores 

primordiales como la solidaridad y cooperación 

frente a las necesidades que se le presenten en el 

medio en el cual vive. 

Desarrollar habilidades de comunicación con la 

lectura, escritura, expresión, comprensión, forma de 

hablar y escuchar para así tener una mejor relación 

con los demás. 

Formar en  la comunidad educativa de la institución, 

valores primordiales que ayuden a interesarse por el 

desarrollo de su comunidad en forma organizada. 

Rescatar y fomentar en la comunidad educativa el 

sentido de pertenencia y compromiso que cada uno 

tiene frente a la institución, la comunidad y en 

general frente a la sociedad. 

Conjuntamente con  la comunidad educativa 

identificar los problemas institucionales y 

comunitarios y plantear posibles alternativas de  

solución, involucrando a los diferentes actores en la 

solución (elaboración, presentación y ejecución de 

proyectos). 



 

 

51 

 

Motivar y despertar el interés en la comunidad 

educativa, especialmente en estudiantes y padres de 

familia sobre la importancia de la educación y 

formación para alcanzar un mejor desarrollo en el 

ámbito local, regional y nacional. 
Fuente: Adaptación PEI - IEOP (2019) 

 

Cabe señalar que los integrantes de la comunidad educativa que hacen parte de la 

Insitución Educativa Ospina Pérez, se han preocupado por egresar a estudiantes caracterizados 

por ser respetuosos y responsables en cada una de las acciones y compromisos, además de  

fortalecer valores como el respeto, responsabilidad, solidaridad y tolerancia para proyectarse 

hacia la superación y trascendencia.También es necesario para la comunidad educativa que sus 

estudiantes sean creativos, tengan un alto sentido de pertenencia por su institución, capacidades 

de liderazo y practiquen los derechos indispensables para la vida, además de cumplir con los 

deberes como miembros de una sociedad y de aportar en el desarrollo de su comunidad. 

 

1.3. Marco Teórico conceptual 

1.3.1. Concepciones 

Las concepciones se construyen desde los significantes que hacen parte de la historia de 

vida de las personas y que han sido mediados en relación a su contexto, sus creencias y lógicas 

del mundo, también se pueden entender como ideas, supuestos o formas de comprender la 

realidad que se crean para referirse a una parte del conocimiento personal que los seres humanos 

poseen, por ejemplo, sobre diversidad cultural. 

Arbeláez (2012) menciona que las concepciones son    un    constructo    que   los 

investigadores  han  creado  para  referirse  a  parte  del conocimiento personal que los seres 

humanos poseen además agrega que: 

No son sólo un producto, se corresponden con un proceso que ocurre en el 

contexto de una actividad elaboradora, dependen de un sistema subyacente que 

constituye un marco de significación. En las concepciones expresadas podemos 

reconocer muchas acciones, muchos significativos y procesos de construcción 

mental impactados por vivencias individuales y colectivas que afectan su 

significado. Toda concepción tiene dos componentes: uno tiene que ver con el 



 

 

52 

 

qué se concibe y el otro con cómo se concibe. Conforman los marcos de 

referencia desde los cuales actúa el ser humano son el prisma a través del cual 

percibe y el contexto sobre el cual procesa la información. (p.4) 

Las concepciones se entienden entonces como un proceso de significación que se 

construye a lo largo de la vida como respuesta a las interrelaciones que se han logrado con el 

contexto y a su cadena de significantes, es decir a las creencias, y a la lógica del mundo que crea 

cada persona y desde lo cual constituye su libre albedrio y lugar de enunciación. 

Macera (2012) menciona que cuando se habla de concepciones se “hace referencia a la 

construcción de percepciones, ideas o definiciones construidas por las personas en su interacción 

con otros en el marco de su ámbito cotidiano” (p.5). Existe entonces, un común denominador 

entre los autores, al comprender a las concepciones como ideas que surgen en relación con el 

contexto. 

Las concepciones también han sido denominadas por Rodrigo, Rodríguez y Marrero, 

(1993) como aquellas que emergen desde las teorías implícitas, ante lo cual han mencionado que:  

Nada hay más habitual en nuestra vida diaria que hacer uso de nuestras 

concepciones sobre el mundo. Cada vez que interpretamos un suceso, 

predecimos el comportamiento de alguien, tomamos la decisión de actuar de una 

manera y no de otra, es señal de que hemos adoptado un cierto modo de «ver» la 

realidad, que nos guiamos por una teoría implícita. Sin embargo, este 

conocimiento cotidiano sobre el mundo, tan habitual para el hombre de la calle, 

sigue siendo un gran desconocido para los investigadores. (p.13) 

En ese sentido, las concepciones se entienden como una forma de ver, de interpretar y 

también de conocimiento, además sobre estas concepciones se van a definir nuestras acciones, 

las mismas que impactarán de alguna manera al mundo. 

En el análisis que hace Cruz (2013) de la teoría social de Gramsci (1975), define las 

concepciones como ideologías y visiones subjetivas que se manifiestan en diversos grados 

cualitativos, por ejemplo, en la filosofía, en el sentido común, en la religión, entre otras 

nominaciones que tienen un carácter intrínseco y que se producen en lo más recóndito de la 

psique, es decir de manera consciente e inconsciente en la mente humana. 

Ahora bien, metodológicamente, las concepciones se han asumido por diversos 

investigadores, Rodríguez (2002), Vázquez, Just y Triscari (2014), Rosero (2016), entre otros, 



 

 

53 

 

como ideas, creencias, representaciones, perspectivas, actitudes, supuestos, formas de 

comprender una realidad necesaria de ser estudiada, que pueden ser problematizadas o dar lugar 

a una situación problema.  

Las concepciones también se configuran desde el sentir de la gente y en ese sentido 

pueden ser manipuladas desde, por ejemplo, la aceptación del discurso del Estado, lo cual no se 

da de manera consciente sino que genera una tensión entre las lógicas del mundo y la hegemonía  

de los mecanismos de control. 

Por otra parte, estudios realizados sobre concepciones asociadas con las formas de 

enseñanza y aprendizaje, realizadas específicamente en contextos educativos o que tengan que 

ver con el fenómeno de la diversidad cultural, se han desarrollado por diferentes autores Clark y 

Peterson (1986), García (1987), Pozo et al. (2006), Porlán et al. (2001), Feldman (2004), De 

Vincenzi (2009), Molina et al. (2014),  Bustos (2016), entre otros, quienes finalmente mencionan 

que las concepciones son las lógicas con las cuales los seres humanos comprenden los eventos 

que perciben y también son construidas al interior de los grupos, por tanto no solo son 

transmitidas o heredadas, además, las personas construyen su conocimiento en el escenario 

social impregnado de prácticas culturales, por lo cual, no reciben un conocimiento elaborado 

sino que participan en su elaboración desde las experiencias obtenidas en su entorno cultural y la 

red de interacciones interpersonales que constituyen las características de la cultura.  

En esta investigación, se estudian las concepciones como esos conocimientos, ideas, 

formas de ver o creencias que giran en torno a la diversidad cultural y que estudiarlas permitiría 

determinar la influencia que tienen sobre la situación actual awapit. 

 

1.3.2. Diversidad cultural 

Al referirse a la diversidad cultural, es necesario primero considerar la cultura y sobre 

esto es importante destacar que frente al concepto de cultura existen diferentes debates teóricos 

que quizás aún no se han resuelto, sin embargo, en este espacio se tomarán los conceptos que son 

más relevantes para el desarrollo de esta investigación. 

Las culturas humanas han existido desde mucho antes de que empezaran sus estudios, son 

tan antiguas como lo son diferentes grupos humanos, etnias y pueblos que forman la humanidad 

(Krotz, 2004). Los estudios referentes a los fenómenos culturales empezaron a desarrollarse con 

la finalización de la Guerra Fría, puesto que se observó en las culturas la posibilidad de crecer 



 

 

54 

 

económicamente, mejorar la calidad de vida y el bienestar humano (Hernández, 2013). Sin 

embargo, los diversos estudios han generado tensiones alrededor del concepto de cultura, quizás 

se deba a que la misma palabra es tomada, no para representar a una, sino a las infinidades de 

lógicas del mundo que existen actualmente. 

La palabra cultura según Santiago (2010) “proviene del latín colere, que significa 

“cultivar”, en referencia al trabajo de la tierra, pero también se extiende a ámbitos no 

relacionados con la materia o la naturaleza y adquiere el significado de proteger, honrar” (p.13). 

“Mientras que la palabra “cultus” se comenzó a utilizar como sinónimo de cuidado, y se recurrió 

a “culto” en un ámbito religioso. En el caso romano, significaba cultivo de la tierra, es decir 

agricultura” (Krotz, 2004, p.2).  

En ese sentido, se empieza a comprender en el marco de esta investigación, que la 

conceptualización de cultura va más allá de normas rígidas y valores tradicionales; la cultura 

representa un significante, un sentido de existencia para los miembros de una determinada 

comunidad quienes construyen su identidad a través de un sistema de signos. En concordancia, 

Geertz (1973) menciona que: 

 El concepto de cultura es esencialmente un concepto semiótico. El hombre es 

un animal inserto en  tramas de significación que él mismo ha tejido, la cultura 

es esa urdimbre y el análisis de la cultura ha de ser por lo tanto, no una ciencia 

experimental en busca de leyes, sino una ciencia interpretativa en busca de 

significaciones. (p.19)  

Este autor defiende además que la cultura está compuesta de estructuras psicológicas 

mediante las cuales los individuos o grupos de individuos guían su conducta; por tanto, la cultura 

también será pública, y reitera “la cultura consiste en estructuras de significación socialmente 

establecidas en virtud de las cuales la gente hace cosas” (p.25). 

De manera que la cultura representa los supuestos que son compartidos por los miembros 

que la conforman, quienes le otorgan valor al constituir la cadena de significantes de sus 

historias de vida, y por ello es compartida con los nuevos miembros como la forma adecuada de 

percibir, sentir y pensar, en relación con determinadas situaciones. Al respecto, Bell (como se 

citó en Rodríguez, 2013) agrega que: 

La cultura, para una sociedad, un grupo o una persona, es un proceso continuo 

de sustentación de una identidad mediante la coherencia lograda por un 



 

 

55 

 

consistente punto de vista estético, una concepción moral del yo y un estilo de 

vida que exhibe esas concepciones en los objetos que adornan a nuestro hogar y 

a nosotros mismos, y en el gusto que expresan esos puntos de vista. La cultura 

es, por ende, el ámbito de la sensibilidad, la emoción y la índole moral, y el de la 

inteligencia, que trata de poner orden en esos sentimientos. (p.63)  

Se entiende entonces sobre el concepto de cultura, como una producción colectiva 

asociada con la capacidad autónoma que tiene una comunidad para definir cómo vivir, es decir, a 

través de la cultura una comunidad decidirá sus formas de actuación. 

Por su parte, Husserl (como se citó en Santiago, 2010) afirma que: 

Bajo cultura no entendemos otra cosa que el conjunto de efectuaciones que se 

producen en las actividades sucesivas de los seres humanos que viven en 

comunidad, efectuaciones que llevan una existencia personal permanente en la 

unidad de la conciencia de la comunidad y de una tradición que se va 

manteniendo. Sobre la base de la incorporación física, de la expresión que 

exterioriza esas efectuaciones, en relación a su creador original, son asequibles, 

en el sentido espiritual que tienen, para cada uno de los competentes para 

entenderlas. En lo sucesivo pueden siempre convertirse en puntos de irradiación 

de efectos espirituales. (p.22)  

En consecuencia, el concepto de cultura se comprende como la construcción de un 

significado que ha sido denotado por un conjunto de personas y que por tanto implica su 

reconocimiento, el horizonte de sus acciones y su identidad. Se entiende además por cultura, a 

una formación de sentido sobre la relación de las personas con un mundo pleno de 

significaciones, donde las efectuaciones nombradas por Husserl en líneas anteriores, se 

despliegan e incorporan como unidad, por lo cual son reproducidas logrando una transmisión del 

sentido de la vida que se sedimenta a lo largo del tiempo. 

Téllez (2004), menciona que el concepto de cultura hace referencia a expresiones y 

manifestaciones del hacer del hombre, es decir, se trata de “las diversas formas en que el hombre 

materializa su propia naturaleza: tradiciones, costumbres, lenguas, dialectos, expresiones, formas 

de vida, creaciones, etc” (p.21). Se trata entonces, de comprender el concepto de cultura desde la 

integralidad y heterogeneidad de los seres humanos. Este autor también realiza un consolidado 

sobre las definiciones de cultural, por ejemplo, menciona que etimológicamente la cultura como 



 

 

56 

 

cualquier producto de la actividad humana, se asume en un grupo social, por tanto, es el conjunto 

de los modos de solución, de los problemas existenciales heredados, desarrollados, aceptados y 

mantenidos por el grupo mismo y además agrega que: 

Brown (1974) afirma que la cultura es un proceso mediante el cual una persona adquiere 

por contacto con otras personas o cosas, conocimiento, habilidad, creencias, sentimientos, etc. 

Asimismo, hace mención de la tradición cultural como la transmisión de esa cultura, de 

generación en generación, a lo cual denomina Proceso Cultural, siendo este un elemento 

característico de toda vida humana. 

Malinowski (1943), considera la cultura como un medio por el cual el hombre logra sus 

fines, y lo explica, mencionando que el hombre modifica su medio natural, es decir, existe una 

interacción, entre el medio natural y el medio psicológico del hombre, representado por 

creencias, intereses, valores, entre otros. Por lo tanto, la cultura es el conjunto de lo 

manufacturado, de los bienes, de los procesos técnicos, ideas, costumbres, valores propios de 

cada una de las sociedades. 

Tylor (1981), plantea que la cultura es el conjunto complejo que incluye conocimientos, 

creencias, arte, moral, costumbres y otras capacidades y hábitos adquiridos por el hombre como 

miembro de la sociedad. 

Hersokovits (1955), define a la cultura como el cuerpo total de creencias, 

comportamientos, conductas, saberes, valores y objetivos que señalan el modo de vida de un 

pueblo. Cabe destacar que la cultura no debe ser entendida como un sistema cerrado, en donde 

deba conformarse la conducta de todos los miembros de una sociedad determinada. 

Los conceptos sobre cultura coinciden en comprenderla como aquello que representa a 

las creencias, comportamientos, tradiciones, lenguas, concepciones, valores y formas de entender 

la realidad, además de estar constituida por elementos espirituales que son transmitidos de 

generación en generación y que marcan las diferencias, especificidades y el sentido de cierto 

pueblo o grupo de personas. 

Ahora bien, ya para entrar en el tema de la diversidad cultural, se puede mencionar que 

esta hace referencia justamente a esa diversidad de sentidos, y hablar del reconocimiento de la 

cultura, también incluirá al reconocimiento del otro, de sus cualidades y diferencias; lo que 

conduce a un reconocimiento de la diversidad cultural, entendiéndola a partir de la complejidad 

de sentidos, como ese encuentro entre diferentes, que remite a las condiciones de las sociedades 



 

 

57 

 

contemporáneas, enfatizando en el sentido cultural de lo social, es decir sobre el agenciamiento 

social. 

Es necesario mencionar que tanto “en este país como en muchos otros, el concepto de 

diversidad cultural se empezó a utilizar en los discursos públicos, especialmente desde 

comienzos de los años 1990” (Hannerz, 2010, p. 544). Sin embargo, este pareciera ser un tema 

que también genera tensión en sus conceptualizaciones. 

La diversidad cultural, tiene una dimensión de movimiento y de lucha que la hace 

dinámica, ese mismo movimiento genera tensiones al considerarla como respuesta, puesto que 

por un lado permite el “descubrimiento intercultural, fraternidad, convivencia, fertilidad de 

creación, saberes, obras puestas en común y compartidas. Por otro, la intolerancia, desprecio, 

proscripción, apropiación intelectual y jurídica, dominación global, guerras” (Bernard, 2005, 

p.33). Es decir, la diversidad cultural comprendida como respuesta, deja en evidencia 

problemáticas que se salen del pudor normativo. Para la muestra, según la Constitución Política 

de Colombia, la diversidad cultural es: 

La relación de formas de vida y concepciones del mundo no totalmente 

coincidentes con las costumbres de la mayoría de la población en aspectos de 

raza, religión, lengua, economía y organización política. Los grupos humanos 

que por sus características culturales no encuadran dentro del orden económico, 

político y social establecido para la mayoría tienen derecho al reconocimiento de 

sus diferencias con fundamento en los principios de dignidad humana, 

pluralismo y protección de las minorías. (p.176)  

Lo conflictual de este párrafo citado del artículo 13 de la constitución, es que con la 

afirmación “las culturas no totalmente coincidentes con las costumbres de la mayoría y que por 

sus características culturales no encuadran dentro del orden económico, político y social 

establecido para la mayoría” se establece implícitamente una jerarquización entre culturas que de 

manera coercitiva orientan su interpretación a señalarlas como minoritarias e inferiores. Ante 

esto Krotz (2004) señala: 

Cuando hay diversidad, surge el impulso de comparar. Y no sólo esto sino 

también de agrupar. Una forma frecuente de agrupar fenómenos sociales y 

culturales es aplicando criterios jerarquizados. De acuerdo con tales criterios se 



 

 

58 

 

afirma que una cultura es en algún sentido «más» (establecido para la mayoría) 

que las demás. (p.13) 

Generalmente este modus operandi, se relaciona también con la estratificación social, las 

clases con mayores riquezas determinan lo que debe “ser llamado «alta» cultura y lo que es 

solamente cultura «baja»; la primera suele ser vista como la cultura propiamente dicha, mientras 

que la segunda casi no merece el nombre de cultura” (Krotz, 2004, p.15). Una clasificación que 

permite comprender a la diversidad cultural como respuesta desde su sentido dinámico, en 

movimiento y oposición frente a dichos intentos de dominación global.  

El problema social que se ha planteado frente a las concepciones que se entretejen en 

torno a la diversidad cultural y la lucha de clases, es que no solo hay pobres y ricos sino que 

además existen las razas, es decir no es lo mismo ser pobre y afrodescendiente que ser rico y 

afrodescendiente pero para comprender esta lucha de clases es necesario principalmente 

comprender la lucha de razas como aquello que finalmente define desde el problema con el otro 

a la diversidad cultural. 

El primer esquema de clasificación de la población mundial, operó en el siglo XVI desde 

donde se empieza a gestar el discurso de la limpieza de sangre (Mignolo, 2000) paradójicamente, 

con la mentalidad aristocrática cristiana que dividía a la población de manera jerárquica y 

cualitativa  

En esa jerarquía Europa ocupó el lugar más eminente, ya que sus habitantes eran 

considerados más civilizados y cultos que los de Asia y África, tenidos por griegos 

y romanos como bárbaros. Las tres partes del mundo conocido fueron ordenadas 

jerárquicamente según un criterio de diferenciación étnica: los asiáticos y los 

africanos, descendientes de los hijos que, según el relato bíblico, cayeron en 

desgracia frente a su padre, eran tenidos como racial y culturalmente inferiores a los 

europeos, descendientes directos de Jafet, el hijo amado de Noé. (Gómez, 2005, 

p.52) 

Surge entonces el detonante de la clasificación, la creación de razas o etnias para dividir a 

unos de otros a partir del dogma cristiano que defendía la idea de que si llegasen a existir otras 

islas diferentes al orbis terratum sus habitantes, en caso de haberlos, no podrían ser catalogados 

como hombres (Gómez, 2005). Posteriormente esto impactaría negativamente a los pobladores 



 

 

59 

 

de las tierras invadidas por Colon, sobre las cuales tenía que crease el Nuevo Mundo, es decir, 

las tierras invadidas debían ser la prolongación del hombre blanco europeo y su cultura cristiana. 

Este desliz histórico determinará en parte las concepciones con relación al otro y al 

encuentro entre diferentes, es decir, en relación a la diversidad cultural, en la que el hombre 

blanco y cristiano sigue situándose por encima del afrodescendiente e indígena. 

De manera que históricamente se enseñó a ver al afrodescendiente y al indígena como el 

desterrado, como el que no podía ser llamado hombre, como el que necesitaba ser cambiado, 

evangelizado, y purificado, con lo cual se dio paso a la colonialidad del poder. 

La colonialidad del poder hace referencia, inicialmente, a una estructura específica 

de dominación a través de la cual fueron sometidas las poblaciones nativas de 

América a partir de 1492. Aníbal Quijano, quien utilizó por primera vez la 

categoría, afirmó que los colonizadores españoles entablaron con los colonizados 

amerindios una relación de poder fundada en la superioridad étnica y epistémica de 

los primeros sobre los segundos. No se trataba tan sólo de someter militarmente a 

los indígenas y destruirlos por la fuerza sino de transformar su alma, de lograr que 

cambiaran radicalmente sus formas tradicionales de conocer el mundo y de 

conocerse a sí mismos, adoptando como propio el universo cognitivo del 

colonizador. (Gómez, 2005, p.58)  

Esta represión recayó sobre los modos de conocer, de producir conocimiento, 

perspectivas, creencias, símbolos, imágenes, es decir sobre los modos de significación (Quijano, 

1992). Lo peligroso de la represión fue que tanto indígenas como afrodescendientes asimilaron 

de manera coercitiva que la caracterización física y cultural del blanco europeo era el ideal, por 

lo cual era necesario expropiar sus creencias, identidad y territorio. 

De manera que con la colonialidad del poder y bajo la idea de las etnias, se subalternizó 

al otro, al diferente, en ese contexto, al afrodescendiente y al indígena. 

Los pueblos colonizados, sufrieron además la degradación de tener que asumir 

como si se tratara de su propia imagen aquella que no era sino un reflejo de la 

visión europea del mundo, que consideraba a la gente colonizada como racialmente 

inferior debido a que era negra, (amer) india o mestiza. (Ribeiro, 1968, p.63)  

Es importante destacar que todos estos deslices históricos aun retumban en la actualidad y 

es sobre lo cual se construyen las concepciones acerca de la diversidad cultural, en donde se 



 

 

60 

 

caracteriza al otro principalmente por sus rasgos fenotípicos, como lo responde uno de los 

maestros entrevistados en esta investigación, frente a la pregunta qué es ser Awá “Ser Awá es 

tener un fenotipo, fenotípicamente ellos tienen sus características, el color de piel, el tamaño, la 

contextura muscular, el cabello, los rasgos de sus ojos, sus manos, son manos pequeñas y 

gruesas” (HPMNH4IETABA). 

 Las diferencias fenotípicas en un primer período fueron principalmente el ‘color’ 

de la piel, del cabello,  la forma y el color de los ojos, más tarde, en los siglos XIX 

y XX, también otros rasgos como la forma de la cara, el tamaño del cráneo, la 

forma y el tamaño de la nariz. (Quijano, 2000, p. 374)  

El problema de la diversidad cultural es que se entiende desde las categorías de etnia o 

raza como dos conceptos similares que les permiten a unos diferenciarse de otros y en donde 

muy posiblemente se establezcan relaciones de poder condicionados por el ideal del hombre 

europeo y de la pureza de sangre, tal como se evidenciará en los resultados de esta investigación.  

A mediados del siglo XVI, Las Casas proporcionó una clasificación racial aunque 

no tuviese en cuenta el color de la piel. Era racial porque clasificaba a los seres 

humanos en una escala descendente que tomaba ideales occidentales cristiano como 

criterio para la clasificación. La categorización racial no consiste simplemente en 

decir “eres negro o indio, por tanto, eres inferior”, sino en decir “no eres como yo, 

por tanto eres inferior. (Mignolo, 2005, p 43) 

El problema de la diversidad cultural es que se defina desde la racialización. Restrepo 

(2010) menciona que la racialización apuntaría a ese proceso de marcación-constitución de 

diferencias en jerarquía de poblaciones. 

Los discursos públicos en los que se ha usado el término de diversidad cultural, apelan al 

pluralismo, el mismo que se basa en un sistema de clasificación social, lo realmente grave es que 

dicho sistema de clasificación fundamenta las formas de entender el mundo, es decir, recae en un 

sentido homogeneizador de la diversidad. 

Si el pluralismo pretende legitimarse como una forma de preservar la diversidad 

cultural, deberíamos preguntarnos a quiénes beneficia realmente ese programa 

político, y si es necesario que existan medidas globalizadas y legitimadas desde 

el Norte para preservar eso que supuestamente se está perdiendo. Sin duda, 

ciertas formas culturales específicas están desapareciendo por todo el mundo y a 



 

 

61 

 

una velocidad quizás preocupante para los preservacionistas; están 

desapareciendo las “culturas” que estos últimos han identificado y catalogado y 

a las cuales llaman “diversidad”. (Sarrazin, 2016, p. 61) 

Con lo anterior se pretende clarificar aquí, que ninguna de las definiciones de diversidad 

cultural que han sido emitidas por diferentes instituciones o corporaciones del Estado, son un 

referente a tener en cuenta en el desarrollo de esta investigación. Más bien, las definiciones que 

se entretejen alrededor de la diversidad cultural, se reflejan en las citas textuales recopiladas de 

los testimonios de los entrevistados, los cuales responden a ese orden colonial y a los deslices 

históricamente heredados, puesto que si bien en un mismo espacio se encuentran diversas 

culturas, se observan unos a otros como diferentes desde lo físico, las creencias, lo conjuntos de 

saberes, pautas de conducta y los medios que usan los miembros para comunicarse; como lo 

puede ser el idioma propio, de esta manera recobra sentido la premisa de Mignolo “si no hablas 

español, no eres como yo” por tanto eres inferior. 

1.3.3. Lenguas ancestrales  

Para comprender las definiciones que se entretejen en torno a las lenguas ancestrales, es 

necesario que principalmente se comprenda el significado de lenguaje. 

Pozzo y Soloviev (2011) han resaltado que: 

  

A diferencia del concepto de cultura, el de lenguaje no resulta ser tan complejo y 

existe mayor consenso en su definición. Lenguaje es cualquier código semiótico 

estructurado (un conjunto de signos, símbolos y señales) que posee un contexto 

de uso y ciertos principios combinatorios formales. Mientras que la cultura es un 

concepto que se aplica exclusivamente al dominio de los humanos como especie, 

el lenguaje no posee esta exclusividad, ya que comprende el lenguaje humano y 

el animal. También existe un tercer tipo, es el formal, pero este último puede ser 

incluido dentro del lenguaje humano, ya que es un producto de su actividad. 

(p.176) 

Cabe agregar que el lenguaje es la capacidad que poseen todos los seres humanos para 

comunicarse a través de un sistema de expresiones, con el que se pueden representar 

pensamientos y sentimientos mediante símbolos orales o escritos, esta posibilidad de 



 

 

62 

 

intercambiar mensajes entre las personas es la manifestación más distintiva e importante de la 

conducta humana. 

En ese sentido, el lenguaje humano es un acto consciente que posee intencionalidad y que 

además de señalar y expresar, tiene la capacidad de representar. Dicha representación se puede 

materializar en la lengua, la cual a diferencia del habla es eminentemente social. Asimismo, 

Pozzo y Soloviev (2011), aseguran que la lengua influye sobre los individuos de manera no 

diferente a las leyes y a las costumbres que, tras haber nacido por razones histórico-culturales, 

influyen innegablemente sobre la cultura. 

Ahora bien, precisando los conceptos, Miguel (2016) menciona que la lengua es el medio 

de comunicación de una sociedad, no solamente usada como herramienta, sino como extensión 

del pensamiento, una representación particular de la realidad, es decir una parte fundamental de 

la identidad de los pueblos. 

La lengua logra exteriorizar una ideología que representa a un pueblo, ante esto Fager 

(2014) destaca que los orígenes de la lenguas están vinculados a sus mitos de creación y se 

relacionan con el tiempo de sus antepasados para poder tener su propia identidad, además refiere 

que “la lengua que un grupo utiliza se considera como una forma de identidad con respecto a 

otras comunidades, identificando el clan y el linaje al que pertenece el hablante. En otras 

palabras, contribuye a su subjetivación” (p.58). 

Por su parte Coseriu (1968) recalca que: 

 Las lenguas existen y se desarrollan, no solo en virtud de las razones de su 

equilibrio como sistemas (relaciones estructurales), sino también, y 

principalmente, en relación con otros fenómenos del espíritu y sociales: la 

lengua está íntimamente relacionada con la vida social, con la civilización, el 

arte, el desarrollo del pensamiento, la política, etc.; en una palabra, con toda la 

vida del hombre. (p.63) 

Se establece el concepto de civilización desde el sentido crítico de la palabra, es decir, las 

lenguas como aquellas que les permiten a los seres humanos entablar diálogos y conversaciones, 

que los lleven a comprenderse, reflexionar, construir y aportar en torno a posibles problemáticas, 

desde el proceso histórico al que representan, desde esa perspectiva, la civilización no será un 

acto de desarraigo o desvalorización de la cultura de los pueblos. 



 

 

63 

 

De igual manera, Montes de Oca (2008) afirma que las lenguas “no son sólo distintas en 

vocabulario, sino también en su organización, estructura y forma de segmentar la realidad, lo que 

en una lengua es una palabra, en otra no existe o se tiene que decir con dos o más términos” 

(p.18). Es así como cada pueblo utiliza su lengua dependiendo de las significancias que ha 

construido de acuerdo a su contexto, cosmovisión y pensamiento propio. 

En concordancia Vigotsky (1991) afirma. “El significado de la palabra, que en su aspecto 

psicológico es una generalización, constituye un acto de pensamiento” (p.20). Es decir, la lengua 

es la manifestación del pensamiento, de las lógicas del mundo y también de lo que en línea atrás 

se comprendía como diversus. 

Lo anterior deja ver como la lengua cumple un papel fundamental en el sentido de la vida 

de quienes representa y se convierte en el pilar frente al cual se adquirirán los saberes coherentes 

con un buen vivir. 

En ese sentido, las denominadas lenguas ancestrales, incluidas dentro de la comprensión 

social de la lengua, son de vital importancia para vislumbrar el fenómeno de la diversidad 

cultural. Aquí es preciso resaltar lo que anteriormente se mencionó sobre cómo la lengua es uno 

de los criterios principales con el que las sociedades se identifican y distinguen; por ello, es 

pertinente destacar que las lenguas ancestrales, por ejemplo, hacen alusión a un tipo de lengua 

que puede representar, en este caso, a una población indígena, incluyendo su forma de concebir 

el mundo y expresar sus valores. 

Sobre las lenguas ancestrales Fager (2014) afirma que:  

El origen de las lenguas ancestrales de la mayoría de grupos indígenas está 

vinculado a sus mitos de creación; se relacionan con el tiempo cuando los 

antepasados “amanecieron” en este mundo, para poder tener su propia identidad 

(…) Hay que tener en consideración que, aunque la lengua para el indígena 

amazónico se interpreta como un órgano gustativo, dentro de su significado 

cosmogónico ésta es sinónimo de palabra, un medio de conexión con los saberes 

materiales y espirituales (pensamiento-obra). (p.59) 

Las lenguas ancestrales se definen como las lenguas que representan la identidad de un 

pueblo, su pensamiento, su historia; lenguas que han sido creadas por sus antepasados, 

aprendidas en el seno familiar, luchando por sobrevivir ante los intereses hegemónicos y sobre la 

negación histórica que se ha presentado con la modernidad como forma de producción y 



 

 

64 

 

conocimiento, siendo esto una estrategia occidental para someter a las comunidades indígenas al 

adoctrinamiento e imposición de una única lengua y acabar de raíz con la tradición cultural que 

representa ese plano de diálogo y vínculo con la naturaleza existente en las comunidades 

indígenas. 

Es importante mencionar, que aquí se ha denominado lenguas ancestrales a las lenguas 

indígenas, puesto que al ser los grupos indígenas los primeros pueblos, pueblos tribales, 

aborígenes y autóctonos, albergan en sus lenguas el pensamiento ancestral, que es el 

pensamiento de los orígenes, de la historia, de los consejos, de la siembra, de la cosecha, de los 

espíritus, de la tierra, de la naturaleza, del cuidado, de las enfermedades, de la cura, de las 

creencias y de la verdad de un pueblo. Todo ello se expresa en las lenguas, como extensión del 

pensamiento ancestral que determina las formas de vivir y comprender el mundo y por lo cual 

adquiere dicha denominación. “La lengua forma parte de la cultura, entre otras cosas, porque 

expresa significados. También porque sirve para transmitir conocimientos, consejos, cantos, 

técnicas, recetas o poemas desarrollados a través del tiempo por muchas generaciones” (Chapela 

y Ahuja, 2006, p.32). 

Las lenguas ancestrales como dimensión de la diversidad cultural, suponen la aceptación 

y el respeto por el pensamiento propio, las raíces culturales, el reconocimiento de los saberes 

ancestrales, con ello se determina que la lengua es trascendental para un pueblo, puesto que a 

partir de esta se crean significantes, los cuales se han definido por Lacan (1971) como 

significantes no arbitrarios, significantes que por sí solos carecen de sentido, siendo además la 

lengua, el elemento último en el que se descompone el lenguaje, permitiéndole al sujeto 

establecer relaciones con los significantes de su entorno y con el sentido de su existencia. De 

manera que, la diversidad cultural comprendida desde las lenguas ancestrales, permite 

comprender la particularidad de las personas, de su historia y su cosmovisión. 

A su vez esto lleva a generar cuestionamientos sobre la situación actual de las lenguas 

ancestrales frente al impacto de la modernidad, con la cual los saberes pretenden ser colonizados 

y estratégicamente la homogeneización de las culturas a partir de la universalización de la 

lengua, pareciera haber dado un salto hacia esa también colonización del ser, que conlleva a la 

subalternidad y al total desarraigo del pensamiento propio, colonización para la cual la educación 

ofrece sus servicios. Para la muestra de dicha universalización, en Colombia más de 30 lenguas 



 

 

65 

 

de un total de 65, se encuentran en peligro de extinción, junto a la permanencia o no de muchas 

otras lenguas, con todo el legado cultural que representan. 

Hay por lo menos 5,000 grupos indígenas, compuestos de unos 300 millones de 

personas, que viven en más de 70 países de cinco continentes. Esta información 

nos muestra la gran diversidad que existe en cuanto a lenguas pues se habla de 

5000 a 6000 lenguas más las diferentes variantes que puede haber. Sin embargo 

estos pueblos han sido excluidos, marginados, explotados y asimilados, en 

muchos casos, a consecuencia de lo anterior, se han visto en la necesidad de 

ocultar su identidad y abandonar su idioma y costumbres. (Hernández, 2013, 

p.12) 

Cuando se pierde una lengua, se pierden sabidurías ancestrales y se da lugar a la 

posibilidad de la universalización del conocimiento y con ello a la homogeneización de las 

culturas, puesto que la lengua representa el núcleo central de las culturas. 

 

Figura 11. El núcleo de la cultura 

 

 

 

 

 

 

 
 

Fuente: Giménez (2005) 

 

 

La figura 11, muestra los aspectos que conforman la cultura, en donde la lengua se 

presenta como el núcleo central y en torno a esta, giran los demás elementos que también estarán 

guiados a partir del sentido que se manifieste desde la extensión del pensamiento. 

Ahora bien, es necesario aclarar en este apartado, que a lo largo de la investigación se 

empleará continuamente el termino de lengua materna, esto  porque las comunidades educativas 

denominan al awapit como su lengua materna y a la vez como su lengua ancestral, desde sus 

lógicas no se demarcan diferencias en los términos y tampoco tienen afán en que se genere una 



 

 

66 

 

discusión conceptual al respecto. El awapit es entendido como lengua materna porque es la 

madre la encargada de enseñarla y transmitir junto a esta los valores del pueblo, es su lengua 

ancestral porque es el legado de sus ancestros y a través de esta se enseñan también los saberes 

ancestrales. Por lo cual, a lo largo del documento se emplearán los dos términos, esto además 

porque responde y es coherente a las citas textuales de los entrevistados, desde donde también 

emergen las concepciones, por tanto su forma de ver y denominar el mundo.  

Las lenguas ancestrales representan para los pueblos indígenas, la vida, la verdad y su 

razón de ser; para muchos de estos pueblos, como el pueblo indígena Awá, su lengua es su 

territorio, su historia y su presente, es por ello que más allá de plantear teóricamente lo funcional 

de una lengua, es decir, como órgano muscular movible, en este apartado se quiso plantear el 

sentido de las lenguas ancestrales como dimensión de la cultura y más específicamente de la 

diversidad cultural, puesto que es precisamente la lengua de cada pueblo la qué demarcará el 

diversus de la cultura, la alentará a ser dinámica y generará tensiones ante la ficticidad del actual 

pluralismo estructurado. 

 

1.3.4. El Awapit 

Los Awá, mencionan que el awapit, en español “lengua Awá”, es el idioma que 

representa a su cultura. Una lengua ancestral que se ha transmitido de generación en generación, 

siendo los mayores y mayoras los más persistentes en preservarla. Anteriormente, el pueblo Awá  

no tenía escritos sobre su lengua, puesto que la forma de aprenderla se realizaba únicamente a 

través de la oralidad, en espacios como la casa, la finca y en actividades como la pesca, la 

cacería, los rituales, entre otros. Los Awá mencionan que el awapit se encuentra en la selva, en 

los sonidos del río, de los árboles, de la montaña; sin embargo, han observado la necesidad de 

empezar a escribirla y por ello han realizado investigaciones para poder dejar memorias escritas 

como mecanismos de preservación. 

La lengua nativa awapit suele considerarse aislada, sin ninguna filiación 

lingüística; sin embargo, algunos autores la clasifican desde los estudios de 

Beuchat & Rivet (1910) y Rivet & Loukotka (1952) dentro de la familia 

lingüística barbacoa, junto con las lenguas Tsa’fiki y el Cha’palaa1 y el 

Guambiano – Totoró (Curnow y Liddicoat (1998: 405), Fabre (2005). No 



 

 

67 

 

obstante, otros lingüistas la han emparentado con la familia macro-chibcha. 

(Cómo se citó en UNIPA 2018) 

 

Para los Awá el awapit es una lengua materna viva, es decir que aún la conservan y que 

es una parte importante de su cultura, puesto que a través de su lengua, se reflejan como seres 

Awá y encuentran la verdad de su historia, de la conservación de la naturaleza, de la 

cosmovisión, de la ley de origen. Los Awá mencionan que a través del awapit pueden 

comunicarse, sentir las realidades, las tristezas, las alegrías de los niños, de los abuelos, pueden 

también participar en las mingas de pensamiento y en las mingas de trabajo. 

“La lengua awapit significa idioma de los Awá, dialecto de los Awá, ese es el 

significado de la palabra awapit, idioma de los Awá de la gente de la selva y 

para nosotros significa la lengua en primer lugar los conocimientos porque en 

una palabra que expresamos significa mucho, o sea la lengua materna hoy para 

nosotros son conocimientos, son sabidurías, son palabras que nos da la vida, 

que nos da el aliento que nos armoniza, en el entorno familiar, en el entorno 

comunitario, en el resguardo, en el pueblo y como tal en diferentes espacios, así 

mismo, para nosotros significa la vida, la vida de los Inkal Awá, la vida de la 

gente de la selva, porque sin lengua moriría la cultura, moriría lo que es el 

pueblo y por ese motivo hemos venido trabajando fuertemente en aras de 

proteger la lengua, en aras de salvaguardar, en aras de fortalecer la lengua 

materna awapit” (GRGSH1). 

Para los Awá, salvaguardar su idioma supone defender el conocimiento propio, su vida y 

revitalizar sus experiencias sobre la espiritualidad y la cultura, además Bisbicus, Paí y Paí (2010) 

manifiestan que su idioma está hecho para dialogar, sobre la base de acuerdos y consejos, 

igualmente, desde que los pequeños tienen uso de razón se apropian de los conocimientos y 

aprenden a respetar. Esto lo declaran argumentando que el idioma awapit no contiene insultos. 

El awapit en sí, traduce idioma de la gente. Awá es gente y pit es idioma, el awapit es una 

lengua materna viva que aún se conserva y es una parte importante para los Awá ya que con esta 

se reflejan como el ser Awá, quienes son reiterativos al mencionar que en el awapit está la 

palabra de la verdad, de la historia, de la conservación, de la naturaleza, de la cosmovisión, de la 

ley de origen y que logra ser comunicado a través del awapit, comunican sus sentires, realidades, 



 

 

68 

 

tristezas, la alegría con los niños, con los abuelos, en minga de pensamiento y en minga de 

trabajo. 

“Mediante el awapit transmitimos también la verdad, porque nosotros en 

realidad lo que queremos, lo que enseñamos a través de la lengua materna es la 

verdad hacia los niños, la verdad en cuanto a la historia del pueblo Awá como 

tal, de la comunidad como tal, de la familia, de las historias, de los mitos que se 

habla, de los orígenes de los Awá, de la cosmovisión, entonces no hay una 

palabra que el pueblo no haya vivido o que los Awá no hayan vivido, o sea es lo 

que se transmite, es la verdad, de la historia, del caminar, de las luchas, contra 

por ejemplo lo que hoy miramos de la minga, pues para que nos respeten la 

diversidad cultural, nos respeten nuestra cultura, nos respeten nuestra lengua, 

nuestro pensar, nuestro territorio más que todo, porque para nosotros nuestro 

territorio es todo, es nuestra vida, es una casa grande, es un espacio para 

nosotros vivir y la pervivencia como pueblo.” (MPAH5IETABA). 

 

“El awapit es un medio de comunicación y además el awapit  tiene la madre 

naturaleza, porque nosotros solamente conocemos el nombre que le llaman, que 

tiene la naturaleza, por ejemplo, el árbol, lo llamamos “Ti” y eso está en la 

naturaleza, por ejemplo, la piedra esta allá, animales allá, por eso decimos que 

el awapit está en la naturaleza, nosotros solamente hacemos la transmisión del 

espíritu que era antes porque los árboles dicen los mayores que eran personas y 

ellos hablaban en awapit y por eso creo que nosotros, como ellos fueron 

primeras personas, entonces nosotros ya como segunda generación seguimos 

hablando.” (HPAH7IETABA): 

 



 

 

69 

 

CAPÍTULO II 

2. ASPECTOS METODOLÓGICOS 

 

La investigación se desarrolló a partir del el enfoque cualitativo, el cual favoreció la 

ampliación en la mirada de estudio, enriqueció la producción de datos y el análisis de los 

hallazgos. Puesto que permitió “examinar la forma en la que los individuos percibían y 

experimentaban los fenómenos que los rodeaban, profundizando en sus puntos de vista, 

interpretaciones y significados” (Hernández et al., 2014, p. 358) en este caso desde las 

concepciones sobre diversidad cultural. 

Con el propósito de lograr caracterizar las concepciones sobre diversidad cultural de las 

comunidades educativas seleccionadas y determinar sus implicaciones en la situación actual del 

awapit, se desarrolló la investigación desde el enfoque cualitativo con un instrumento 

fundamental que fue la entrevista semiestructurada.  

La investigación fue de tipo descriptiva e interpretativa. De manera que se describió la 

situación actual del awapit y se interpretaron  las concepciones sobre diversidad cultural de las 

comunidades educativas que pertenecen a las instituciones educativas seleccionadas para 

finalmente determinar las implicaciones de las concepciones sobre diversidad cultural en la 

situación actual del awapit. 

2.1. Unidad de análisis y trabajo 

La investigación se desarrolló en dos instituciones del departamento de Nariño como se 

presenta en el cuadro 11. La Institución Educativa Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe 

Awá ubicada en el corregimiento de El Diviso perteneciente al Municipio de Barbacoas y la 

Institución Educativa Ospina Pérez, ubicada en el Municipio de Ricaurte. 

Para la unidad de análisis de este trabajo se tuvo en cuenta dentro de los criterios de 

inclusión que en las instituciones educativas seleccionadas confluyeran padres de familia, 

docentes, y estudiantes Awá, afrodescendientes y mestizos. Además, que sus integrantes 

presentarán disponibilidad para participar en el desarrollo de las entrevistas compartiendo sus 

opiniones, creencias o actitudes frente al tema en cuestión. 



 

 

70 

 

 

Cuadro 8. Unidad de análisis 

 

Fuente: Esta investigación 

 

En la unidad de trabajo se consideró a las comunidades educativas que pertenecían a las 

dos instituciones ya mencionadas, teniendo así, como unidad de trabajo a veinte nueve (29) 

participantes, entre gobernador, rectores, administrativos, profesores, estudiantes y madres de 

familia, como se presenta en el siguiente cuadro. 

 

Cuadro 9. Unidad de trabajo 

Institución Educativa Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá 

Participantes Número 

Gobernador del Resguardo Indígena el 

Gran Sábalo 

1 

Rectores 1 

Administrativos 1 

Profesores  7 

Estudiantes 7 

Madres de familia 2 

Institución Educativa Ospina Pérez 

Participantes Número 

Rectores 1 

Profesores  2 

Estudiantes 6 

Madres de familia 1 

 

Total de participantes                                 29 
Fuente: Esta investigación 

 

 Participación de líderes como gobernadores de los resguardos y rectores. 

 Profesores Awá, mestizos, hablantes y no hablantes de awapit. 

 Administrativos Awá, mestizos, hablantes y no hablantes de awapit. 

 Estudiantes Awá, afrodescendientes y mestizos, hablantes y no hablantes de 

awapit. 

 Madres de familia Awá hablantes y no hablantes de awapit.  

Nombre de la Institución Educativa Códigos 

Institución Educativa Indígena Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá  

IETABA 

Institución Educativa Ospina Pérez IEOP 



 

 

71 

 

 

En el desarrollo de la investigación se observó que las instituciones educativas no 

contaban con profesores y administrativos afrodescendientes y que las madres de familia Awá 

tuvieron una mayor disposición para participar en la investigación. 

 

2.1.1 Líderes  

Los líderes que participaron en la investigación, son tres hombres que cumplen la función 

de rectores y gobernador.  

La formación académica del rector de la Institución Educativa Técnico Agroambiental 

Bilingüe Awá y del gobernador del Resguardo Indígena el Gran Sábalo es de licenciados en 

etnoeducación. Por su parte, el rector de la Institución Educativa Ospina Perez es licenciado en 

Comercio y Contaduría. 

Tabla 1. Información de líderes 

 

 

 

 

 
Fuente: Esta investigación 

 

De los líderes participaron dos (2) indígenas Awá, hablantes de awapit y un hablante 

únicamente de castellano, como se muestra a continuación. 

 

Tabla 2. Líderes indígenas y mestizos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 

 

 

Formación Académica Gobernador Rectores 

Lic. en Etnoeducación 1 1 

Lic. en Comercio y 

Contaduría 
 1 

Total de líderes 

 participantes                             3 

Lengua 

materna y 

practicante 

Indígenas y 

Mestizos 
Gobernador Rectores 

Awapit Indígenas Awá 1 1 

Castellano Mestizos  1 

  

Total de líderes 

 participantes                           3 



 

 

72 

 

2.1.2 Profesores  

Los profesores participantes en esta investigación son cuatro (4) mujeres y cinco (5) 

hombres que tienen diferentes profesiones como se detalla en la tabla 1. 

 

Tabla 3. Formación académica profesores. 

Formación académica  Número de docentes 

 

Lic. en Etnoeducación 3 

Lic. en Filosofía y Letras 2 

Lic. en Educación Básica con 

Énfasis en ciencias naturales y 

educación ambiental 

1 

Biólogo 1 

Físico 1 

Bachiller Académico 1 

 

Total entre profesores y 

administrativos 

 

 

9 
Fuente: Esta investigación 

 

 

Participaron cuatro (4) profesores que son indígenas Awá, hablantes de awapit y cinco (5) 

profesores mestizos hablantes únicamente de castellano, como se observa en la Tabla 2. 

 

Tabla 4. Profesores indígenas y mestizos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fuente: Esta investigación 

 

 

 

 

 

 

 

Lengua 

materna y 

practicante 

Indígenas y Mestizos 

 

Número de docentes  

Awapit 

 

 

Indígena Awá  

 

4 

Castellano 

 

 

Mestizos  5 

 

Total entre 

profesores y 

administrativos 

 

                                                     9      



 

 

73 

 

2.1.2 Administrativos 

La administrativa participante es una mujer Awá, su último título profesional es de 

bachiller académico, es hablante de awapit y cumple la función de bibliotecaria. 

 

2.1.3 Estudiantes 

 

Los estudiantes que participaron en esta investigación son seis (6) mujeres y siete (7) 

hombres de los grado octavo a once de bachillerato, con edades entre los trece y dieciséis años. 

 

Tabla 5. Grado escolar de estudiantes 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 

 

Los estudiantes que participaron son indígenas Awá, hablantes del awapit y mestizos y 

afrodescendientes quienes solo hablan castellano, como se observas a continuación. 

 

Tabla 6. Estudiantes indígenas, afrodescendientes y mestizos 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 

2.1.3 Madres de familia 

Grados Número de estudiantes 

Octavo 5 

Noveno 2 

Décimo 3 

Once 3 

 

Total 

estudiantes 

participantes 

 

 

13 

Lengua materna y 

practicante 

 

Indígenas 

Afrodescendientes y 

Mestizos 

 

Número de estudiantes 

Awapit 

 

 

Indígenas Awá 4 

 

Castellano 

 

 

Mestizos  

 

Afrodescendientes 

8 

 

1 

 

Total estudiantes  

  

13 



 

 

74 

 

 

Las madres de familia que presentaron disponibilidad para participar en esta 

investigación son tres (3) mujeres Awá, de las cuales solo una habla awapit y las demás hablan 

castellano. Se dedican a las labores del hogar, al cuidado de sus hijos y enseñanza de los valores 

tradicionales.  

Tabla 7. Información de madres de familia 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 

 

2.2. Técnicas e instrumentos de recolección de información 

 

Para el desarrollo de esta investigación se emplearon técnicas e instrumentos que 

permitieron establecer un hilo conductor entre los antecedentes, el marco contextual, el marco 

teórico y el análisis de resultados, lo cual constituyó la solución de la pregunta problema. 

 

Entrevista semiestructurada: En esta investigación se realizaron entrevistas con 

diferentes tipos de preguntas con el propósito de recolectar datos que dieran lugar a interpretar 

las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades educativas que pertenecen a las 

instituciones educativas seleccionadas, describir la situación actual del awapit y determinar las 

implicaciones de las concepciones sobre diversidad cultural en la situación actual del awapit. 

Sobre las entrevistas semiestructuradas Díaz, Torruco, Martínez y Varela (2013) mencionan que: 

Presentan un grado mayor de flexibilidad que las estructuradas, debido a que 

parten de preguntas planeadas, que pueden ajustarse a los entrevistados. Su 

ventaja es la posibilidad de adaptarse a los sujetos con enormes posibilidades 

Lengua materna y 

practicante 

 

Indígenas Awá Número de madres de 

familia 

Awapit 

 

Indígena Awá 1 

Castellano 

 

Indígena Awá 2 

 

Total de madres de 

familia 

participantes 

 

                                         3 



 

 

75 

 

para motivar al interlocutor, aclarar términos, identificar ambigüedades y 

reducir formalismos. (p.2) 

De manera que a través del desarrollo de las entrevistas,  se lograron obtener respuestas 

que consolidaron una comunicación fluida y con ello se dio paso a la construcción conjunta de 

significados, además con su aplicación, se permitió a los entrevistados expresar sus creencias, 

actitudes y comportamientos frente al tema en cuestión, sin limitarlos y reorientando las 

preguntas de acuerdo a cómo se generaban las conversaciones, siendo así este tipo de entrevista 

el más pertinente con el propósito de esta investigación por su “carácter conversacional que 

desde el interaccionismo simbólico se recomienda a fin de no oprimir a las personas 

participantes, generando un ámbito coloquial que facilita la comunicación entre quienes 

interactúan” (Ozonas y Perez, 2004, p.3). 

 

Cuadro 10. Relación entre entrevistas y objetivos 

Entrevista semiestructurada Ver Anexo B 

Primer objetivo específico: Describir la situación actual del Awápit en las Instituciones Educativas 

Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá Y Ospina Pérez. 

Familias/Unidades de sentido Preguntas 

Proporción de hablantes en el conjunto de la 

población de referencia 

1, 2, 3, 4 y 6 

Transmisión intergeneracional de la lengua 5, 9 y 11 

Cambios en los ámbitos de utilización de la 

lengua 

8 

Disponibilidad para el aprendizaje y la 

enseñanza de la lengua 

12 y 13 

Segundo objetivo específico: Interpretar las concepciones sobre diversidad cultural de las 

comunidades educativas que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental 

Bilingüe Awá y Ospina Pérez. 

Familias/Unidades de sentido Preguntas 

Heterogeneidad étnica 14 y 15 

Heterogeneidad lingüística  16 

Heterogeneidad educativa 17, 18 y 19 

Tercer objetivo específico: Determinar las implicaciones de las concepciones sobre diversidad 

cultural en la situación actual del Awápit. 

 

Desplazamiento 1 a 19 

Mantenimiento 
Fuente: Esta investigación 

 

 



 

 

76 

 

Primer momento 

 Creación de 
preguntas 

Segundo momento 

 Realización y 
transcripción de 

entrevistas  

Tercer momento 

 Proceso de 
codificación 

Cuarto momento 

 Análisis a través de 
ATLAS-ti 

2.3. Procedimiento de análisis e interpretación  

En este espacio se explica el procedimiento de análisis e interpretación de la información 

de acuerdo a las técnicas e instrumentos de recolección que se emplearon en esta investigación. 

 

Tabla 8. Procedimiento de análisis e interpretación 

Técnicas e instrumentos de 

recolección de información 

Procedimiento de análisis e 

interpretación 

 

Entrevista semiestructurada 

 

Codificación y ATLAS-ti 

Fuente: Esta investigación 

 

Para el procedimiento de análisis e interpretación de las entrevistas semiestructuradas, se 

desarrollaron los momentos que se explican a continuación. 

 

Figura 12. Momentos entrevistas semiestructuradas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 

 

Para la realización de las entrevistas se utilizó una grabadora de voz y en el proceso de 

transcripción se respetaron las características propias del habla de cada participante, de manera 

que se transcribió en completo las respuestas de los participantes, para este proceso se 

organizaron las respuestas en tres conjuntos: líderes profesores y administrativos, estudiantes y 



 

 

77 

 

madres de familia. (Ver anexo C) además se codificaron a los participantes como se muestra en 

el cuadro 13. 

 

Cuadro 11. Codificación de participantes 

CÓDIGOS 

 

DEFINICIÓN DE CÓDIGOS 

 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

GRGSH1 Gobernador Resguardo el Gran Sábalo Hablante Uno 

RIEOPNH1 Rector Institución Educativa Ospina Perez No Hablante Uno 

RIETABAH2 

 

Rector Institución Educativa Técnica Agroambiental Bilingüe Awá Hablante Dos 

MPMNH2 

IETABA 

Mujer Profesora Mestiza No Hablante Dos Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

HPMNH3 

IETABA 

Hombre Profesor Mestizo No Hablante Tres Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

HPMNH4 

IETABA 

Hombre Profesor Mestizo No Hablante Cuatro Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

MPMNH5 

IEOP 

Mujer Profesora Mestiza No Hablante Cinco Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

HPMNH6 

IEOP 

Hombre Profesor Mestizo No Hablante Seis Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

HPAH3 

IETABA 

Hombre Profesor Awá Hablante Tres Institución Educativa Técnica Agroambiental 

Bilingüe Awá 

MAd.AH4 

IETABA 

Mujer Administrativa Awá Hablante Cuatro Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

MPAH5 

IETABA 

Mujer Profesora Awá Hablante Cinco Institución Educativa Técnica Agroambiental 

Bilingüe Awá 

MPAH6 

IETABA 

Mujer Profesora Awá Hablante Seis Institución Educativa Técnica Agroambiental 

Bilingüe Awá 

HPAH7 

IETABA 

Hombre Profesor Awá Hablante Siete Institución Educativa Técnica Agroambiental 

Bilingüe Awá 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Mujer Estudiante Awá Hablante Ocho Institución Educativa Técnica Agroambiental 

Bilingüe Awá 

HEAH9 

IETABA 

Hombre Estudiante Awá Hablante Nueve Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

HEAH10 

IETABA 

Hombre Estudiante Awá Hablante Diez Institución Educativa Técnica Agroambiental 

Bilingüe Awá 

HEAH11 

IEOP 

Hombre Estudiante Awá Hablante Once Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

HEMNH7 

IETABA 

Hombre Estudiante Mestizo No Hablante Siete Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

MEANH8 

IETABA 

Mujer Estudiante Mestizo No Hablante Ocho Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

HEMNH9 

IEOP 

Hombre Estudiante Mestizo No Hablante Nueve Institución Educativa Ospina Perez 

MEMNH10 Mujer Estudiante Mestizo No Hablante Diez Institución Educativa Ospina Perez 



 

 

78 

 

IEOP 

MEANH11 

IETABA 

Mujer Estudiante Awá No Hablante Once Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

MEANH12 

IETABA 

Mujer Estudiante Awá No Hablante Doce Institución Educativa Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá 

HEANH13 

IEOP 

Hombre Estudiante Awá No Hablante Trece Institución Educativa Ospina Perez 

HEANH14 

IEOP 

Hombre Estudiante Awá No Hablante Catorce Institución Educativa Ospina Perez 

MEANH15 

IEOP 

Mujer Estudiante Awá No Hablante Trece Institución Educativa Ospina Perez 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Madre de Familia Awá No Hablante Dieciséis Institución Educativa Ospina Perez 

MFANH17 

IEOP 

Madre Familia Awá No Hablante Diecisiete Institución Educativa Ospina Perez 

MFAH12 

IETABA 

Madre de Familia Awá Hablante Doce Institución Educativa Ospina Perez 

Fuente: Esta investigación 

 

 De igual manera, se realizaron códigos cromáticos para distinguir a personas no Awá y 

no hablantes, personas Awá no hablantes y personas Awá hablantes. Además estos códigos se 

relacionaron, específicamente en el segundo objetivo para visibilizar aquellas situaciones que 

representan peligro (rojo) o no peligro (verde) frente a la situación del awapit.   

  

Cuadro 12. Códigos Cromáticos 

CÓDIGOS CROMÁTICOS  DEFINICIÓN DE CÓDIGOS 

 Persona no Awá no hablante  

 

__ 

Persona Awá no hablante 

 Persona Awá hablante 

Fuente: Esta investigación 

 

 En el procedimiento de análisis e interpretación cualitativa de las entrevistas, se utilizó el 

Software ATLAS-ti, que según Cantero (2014) este programa: 

Fue diseñado a finales de los ochenta por el alemán Thomas Murh, quien 

recurriendo a la tecnología hizo un intento por aplicar los planteamientos 

metodológicos de Glaser y Strauss. Este software permite expresar el sentido 

circular del análisis cualitativo, por cuanto otorga la posibilidad de incorporar 



 

 

79 

 

secuencialmente los datos, sin la necesidad de recoger todo el material en un 

mismo tiempo. Por esta razón, permite llevar a cabo el muestreo teórico 

necesario para realizar el análisis constructor de teoría. (p.11) 

 

Posterior a la transcripción y codificación de las entrevistas se generaron unidades 

hermenéuticas y se procedió al análisis de los testimonios apoyado en las funciones del software. 

 

Cuadro 13. Funciones ATLAS-ti 

Funciones Descripción 

Unidad Hermenéutica Contenedor electrónico que alberga y organiza todos los 

datos, códigos, memorandos y diagramas pertenecientes al 

análisis 

Documentos primarios Fuentes de datos representadas en textos, fotografías, audio, 

video, etc 

Citas Segmentos significativos que contienen el fenómeno que se 

estudia 

Código Expresión descriptiva del fenómeno que se estudia 

Anotaciones Comentarios teóricos, metodológicos o empíricos que 

surgen a partir de análisis de los datos 

Familias Son categorías de códigos que expresan un nivel conceptual 

del fenómeno en estudio. 

Link (relación) Representan conectores que sintetizan las relaciones entre 

códigos, categorías o subcategorías. 

Network (red) Redes que grafican las relaciones entre códigos y 

categorías, expresan: condiciones, contextos y dimensiones 

en que ocurre el fenómeno 
Fuente: Cantero (2014) 

 

A través del uso de ATLAS-ti se fortaleció el análisis de resultados puesto que con cada 

una de sus funciones facilitó la organización de la información, al segmentar citas 

conceptualizar, registrar reflexiones, categorizar, relacionar procesos y mostrar la teoría fue 

posible construirla a través de las redes semánticas generadas en las unidades hermenéuticas. 

Este procedimiento le otorgó a esta investigación una sistematicidad y rigurosidad en la solución 

de la problemática planteada. 



 

 

80 

 

CAPÍTULO III 

3. ANÁLISIS DE LA INFORMACIÓN, CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES 

PARA CADA OBJETIVO  

 

En este apartado se presentan los resultados de cada uno de los objetivos específicos y 

que responden a la pregunta: ¿cuáles son las concepciones sobre diversidad cultural de las 

comunidades educativas que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental 

Bilingüe Awá y Ospina Pérez, y sus implicaciones en la situación actual del awápit?  

De igual manera, se presentará posterior al desarrollo de cada objetivo, las conclusiones y 

recomendaciones parciales, en los cuales se recopilan los aspectos clave del análisis de la 

información, esto con el propósito de que a quienes va dirigida esta investigación, labren desde 

los aportes que se presentan, el camino hacia estrategias de intervención que contribuyan a 

mitigar cada uno de los aspectos que aquí se analizarán.  

3.1. Primer Objetivo: Describir la situación actual del awapit en las comunidades 

educativas que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe 

Awá y Ospina Pérez. 

 

Para describir la situación actual del awapit en las comunidades educativas seleccionadas, 

se tomaron y adaptaron según los requerimientos de esta investigación, los criterios expuestos 

por la  UNESCO (2013) en el estudio sobre la vitalidad y peligro de desaparición de las lenguas, 

los cuales marcan el horizonte de análisis sobre la situación del awapit. 

 Se relaciona en la tabla 9 las familias que están asociadas con dichos criterios y códigos 

que se identificaron con el apoyo de ATLAS- ti. 

 

 

Tabla 9. Primer objetivo: Familias y códigos principales 

Familia 

 

Códigos principales 



 

 

81 

 

Proporción de hablantes sobre el conjunto 

de población de referencia 

Hablantes 

No hablantes 

Transmisión intergeneracional de la 

lengua 

Jóvenes desinteresados por 

aprender el awapit  

Las familias ya no enseñan ni 

hablan el awapit 

Los mayores únicamente hablan el 

awapit 

Cambios en los ámbitos de utilización de 

la lengua 

En la carretera ya no se habla 

awapit 

Se aprenden solo comandos 

básicos en awapit 

Se habla awapit en clase de lengua 

materna 

Se habla awapit solo en las 

comunidades, mingas y asambleas 

Disponibilidad para el aprendizaje y la 

enseñanza de la lengua 

Necesidad de sistematizar 

estrategias de enseñanza del 

awapit 

No hay recursos para la enseñanza 

del awapit 

Resistencia al aprendizaje 

No hay profesores de awapit  

Existe material escrito en awapit 

Interés de instituciones y 

organizaciones por preservar el 

awapit 

No hay capacitaciones de awapit 

  
Fuente: Esta investigación 

 

 

A través del software de ATLAS-ti y como ya se explicó en los aspectos metodológicos 

de esta investigación, se crearon las redes semánticas que posibilitaron la construcción de 

conocimiento. Sobre lo descrito en la metodología cabe agregar que:  

Estas redes son las que elabora el investigador de manera manual, que tienen 

un significado y/o un sentido. Estas son las redes que permitirán avanzar con 

el análisis de la investigación, pues funcionan como una especie de mapa 

conceptual, en la que se escribe una categoría y se va desarrollando a partir de 

ciertos enunciados, así por ejemplo, un código puede ser un tema y las citas el 

desarrollo del mismo. (UNAL, 2014, p. 97) 



 

 

82 

 

A continuación se detalla el análisis realizado a partir de las redes semánticas que 

representan a cada una de las familias identificadas.  

 

 Proporción de hablantes sobre el conjunto de población de referencia 

 

En la figura 16 se observa la red semántica correspondiente a la primera familia sobre la 

proporción de hablantes de awapit en el conjunto de la población de referencia, que según la 

UNESCO (2013) es uno de los factores para determinar la situación de una lengua. 

En la figura se puede observar principalmente los tres conjuntos que hacen alusión a la 

población de referencia: Líderes, profesores y administrativos, Estudiantes y Madres de familia. 

Sobre estos tres conjuntos se observa además la proporción de hablantes de la lengua awapit, 

cabe mencionar que como se explicó en páginas anteriores, los participantes son indígenas Awá, 

afrodescendientes y mestizos. 

Aquí es preciso recordar que retomando lo explicado en la metodología de esta 

investigación, los códigos cromáticos representan a las personas no Awá no hablante (rojo), 

personas Awá no hablante (naranja) y personas Awá hablantes (verde). En adelante, estos 

códigos también estarán asociados con aquellas situaciones que representan peligro (rojo) o no 

peligro (verde) frente a la vitalidad del awapit. 

Por otra parte, se observa en la red semántica dos números separados por un guion y entre 

corchetes así: {4-1} el primer número indica la cantidad de recurrencias, mientras que el segundo 

la cantidad de vínculos generados dentro de la red semántica. Los números únicamente se 

presentarán de acuerdo a los propósitos de cada familia. De esta manera, en cada uno de los 

conjuntos se puede observar la cantidad de hablantes.  



 

 

83 

 

Figura 13. Red semántica: Proporción de hablantes sobre el conjunto de población de referencia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación



 

 

84 

 

Los entrevistados coinciden en asegurar que son pocos los hablantes de awapit en 

afirmaciones como: “es un porcentaje bajo el que habla, pues cuando uno va al aula de clases y 

entonces uno se da cuenta de que ellos, algunos si hablan y otros no porque unos son netamente 

indígenas, uno a simple vista, uno los distingue y sabe, pero cuando es una mezcla, es que hay 

mezclas entre indígena, afro y entre mestizo entonces ellos muy poco hablan o no lo hablan” 

(MPMNH2IETABA), aquí se observa además que las creencias sobre los factores que 

contribuyen al desplazamiento del awapit se le atribuye al no ser indígena. 

De igual manera, se afirma que “el porcentaje de los estudiantes que hablan awapit es 

bajo, a veces son hablantes pero por zafarse de una clase, y quienes hablan no lo dicen cuando 

uno pregunta, son los compañeros los que dicen él es hablante” (HPMNH4IETABA). Según la 

proporción de hablantes identificada, son pocos los hablantes de awapit y algunos testimonios 

mencionaban que “en todo el colegio hay uno o dos alumnos que hablan” (MPMNH5IEOP), 

afirmaciones que se repitieron con mayor frecuencia en la comunidad educativa de Ospina Perez, 

aun así, en la comunidad educativa Técnica Agroambiental Bilingüe Awá, también fueron más 

frecuentes afirmaciones como “son pocos los hablantes de awapit y aquí (biblioteca) vienen y 

piden más en castellano que en awapit” (MAd.AH4IETABA). 

En ese sentido, existieron recurrencias en el término “pocos” ante el cuestionamiento 

sobre la cantidad de hablantes de awapit y esto se atenuó al afirmar que en las familias de cada 

entrevistado no hablaban el awapit: “todos (familia) no (hablan awapit), poco a poco han ido 

perdiendo, los hijos que ya no quieren aprender sobre todo” (RIETABA2), “Mi esposo no 

(habla awapit), a él el papá y la mamá no son hablantes” (MAd.AH4IETABA), “Pues algunos 

ya no hablan, ya no aprendieron” (MPAH6IETABA), “No (hablan awapit) porque de mi familia 

no saben hablar awapit, a mi abuela no le gusta el awapit y creo que la mamá de ella no le 

gustaba hablar awapit” (MEAH8IETABA), “No (hablan awapit) en mi casa no les gusta el 

awapit” (MEANH11IETABA), “Mis padres no hablan awapit, solamente mis abuelos” 

(MEANH12IETABA), “En mi pueblo nadie habla awapit” (HEANH14IEOP). 

Estas citas textuales de los entrevistados vislumbran la situación del awapit, 

demarcándose como pocos hablantes, esto en correspondencia con el factor proporción de 

hablantes en el conjunto de la población establecido por la UNESCO (2013) y determinado en 

esta investigación como una familia de análisis generado a partir de las recurrencias identificadas 



 

 

85 

 

desde ATLAS-ti, permite evidenciar que la situación del awapit es crítica, puesto que muy pocos 

hablan la lengua.  

 

Tabla 10. Grado de vitalidad de una lengua 

Grado de 

vitalidad  

Grado Proporción de hablantes en el 

conjunto 

no corre peligro  5 Todos hablan la lengua. 

vulnerable  4 Casi todos hablan la lengua. 

claramente en 

peligro 

3 La mayoría habla la lengua. 

seriamente en 

peligro  

2 Una minoría habla la lengua. 

en situación crítica  1 Muy pocos hablan la lengua. 

extinta  0 Nadie habla la lengua. 

Fuente: UNESCO (2013) 

 

La tabla 10 permite valorar la situación de una lengua en cuanto a su vitalidad, con la 

cual se logra argumentar lo dicho sobre la situación crítica del awapit y en respuesta a los 

testimonios de los entrevistados quienes desde diferentes roles que desempeñan en las 

comunidades educativas, afirmaron recurrentemente: “Son pocos los que en verdad pueden 

(hablar awapit)” (HEAH9IETABA), “aquí en la carretera si son muy pocos los que hablan” 

(MFANH16IETABA). 

 

 Transmisión intergeneracional de la lengua 

 

Se identificó que la transmisión intergeneracional del awapit, se ve afectada por 

diferentes elementos que fueron mencionados por los participantes de manera recurrente y que 

dieron lugar a la consolidación de los códigos observados en la figura 17. 



 

 

86 

 

Figura 14. Red semántica: Transmisión intergeneracional de la lengua 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación



 

 

87 

 

Es importante mencionar que el factor más utilizado para evaluar la vitalidad de una 

lengua es el de si se transmite o no de una generación a la siguiente, para Fishman (1991), por 

ejemplo, “la sobrevivencia de una lengua depende en gran medida del deseo, por parte de sus 

hablantes, de mantener y transmitir la lengua a las próximas generaciones” (p. 48). 

Desde las citas textuales de los entrevistados, se puede afirmar que  la transmisión de 

la lengua se ve afectada por el desinterés de los jóvenes hacia el aprendizaje del awapit, como 

también que las familias ya no enseñen ni hablen el awapit y que únicamente sean los mayores 

quienes estén hablando el awapit, esto último supone una afectación, no porque sean los mayores 

quienes la practiquen, sino porque sean los únicos, lo cual deja ver a los jóvenes como un grupo 

generacional al que no le está siendo transmitida la lengua, incluso los jóvenes son recurrentes al 

mencionar que: “no me enseñaron awapit porque ni mi papá ni mi mamá hablan awapit, mi 

abuela si hablaba pero a mis padres no les enseñaron” (HEANH13IEOP), “está en riesgo (el 

awapit) de desaparecer si no lo siguen enseñando, se van a morir los que saben (mayores) y se 

va a desaparecer” (MEANH15IEOP). 

El desinterés de los jóvenes por aprender el awapit es principalmente causa de que 

las familias ya no enseñen ni hablen el awapit y además de que sea el español el idioma que 

principalmente se enseña, lo cual se presenta también de manera recurrente en el grupo 

generacional de los adultos: “yo solo aprendí el español, el awapit nada” (MFANH17IEOP), 

“Lo primero que aprendí hablar fue el español” (MFANH16IETABA). 

Por otra parte, el desinterés de los jóvenes por aprender el awapit es causa de que el 

awapit se plantee como requisito y como una materia que es calificada: “nos enseñan awapit 

como materia y requisito” (MEANH8IETABA). Tradicionalmente el awapit se ha enseñado 

desde la oralidad, en actividades como la pesca, la recolección, la cacería y junto al fogón. 

Para los Awá, el awapit son los árboles, los ríos, las piedras y esto se comprende 

como que el awapit es posible practicarlo en las comunidades y en la selva, puesto que quienes 

se han trasladado a la carretera han tenido que abandonar su idioma. “Esta parte era de la 

carretera y nosotros vivíamos bien adentro, hacia el campo y dice mi mamá que ella no salía, 

apenas salía para comprar unas cosas como sal, fósforo, nada más y lo contrario todo pasaban 

allá, pero que había problema, para salir acá debía saber castellano, los de acá que vivían en 

carretera, no querían saber de idioma awapit, entonces en ese caso es que dijo mi mamá, mi 

papá que por qué no nos enseñamos castellano” (HPAH3IETABA). 



 

 

88 

 

 

Los jóvenes consideran que aprender el awapit les resulta inútil, esto ante la 

arbitrariedad desde la que se les enseñó el castellano. “Estamos en una región en donde la 

lengua que la mayoría habla tanto por no indígena, como por afro, y la mayoría de comunidad 

es el castellano, entonces el hecho de que cuando una persona sale de la comunidad, así sea 

solo hablante, cuando llega acá obligatoriamente tiene que aprender castellano y otra de las 

cuestiones es porque ya saben castellano piensan que el awapit no les va a servir para la vida y 

entonces hay desinterés por aprenderlo, esa es la razón hay mucho desinterés” 

(HPMNH4IETABA). 

De igual manera, los jóvenes consideran que el español es necesario para sus vidas y 

además no reconocen el awapit como una lengua que les aporte en su futuro profesional, además 

presentan una mayor motivación hacia el aprendizaje del inglés “ella (mi hija),  con mi mamá 

habla en awapit y tiene unas amigas con las que habla, pero con los wisha (forasteros) no. 

Ahora aprende más inglés se le facilita y ella habla más inglés” (MAd.AH4IETABA). 

El desinterés de los jóvenes por aprender una lengua materna asociado al concepto de 

inutilidad también es común en otras poblaciones indígenas, por ejemplo, Ramírez y Suárez 

(2016) afirman en su estudio sobre el  conocimiento y aprendizaje de lenguas indígenas en 

bachilleratos rurales y urbanos, que al menos al 35.7% de los jóvenes no les interesa aprender un 

idioma indígena porque no lo ven importante ni necesario y el 28.6% porque no lo considera útil. 

Los jóvenes tienen arraigado los conceptos de utilidad y eficacia que se han impuesto 

desde el estilo de vida occidental y que conduce a una decadencia en los valores culturales. Al 

respecto Ordine y Flexner (2017) afirman que:  

La inutilidad de los saberes inútiles se contrapone radicalmente a la 

utilidad dominante que, en nombre de un exclusivo interés económico, 

mata de forma progresiva la memoria del pasado, las disciplinas 

humanísticas, las lenguas clásicas, la enseñanza, la libre investigación, la 

fantasía, el arte, el pensamiento crítico y el horizonte civil que debería 

inspirar toda actividad humana. (p. 3) 

La inutilidad en este caso, se plantea de forma sarcástica sobre cómo la humanidad 

ha denominado inútil a aquello que representa, por ejemplo, a una cultura y cómo se han 

instaurado universalmente conceptos de utilidad que están motivados a su vez por los conceptos 



 

 

89 

 

de éxito y progreso, de ahí que algunos estudiantes asocien el aprendizaje del awapit como poco 

importante e inútil. 

Por otra parte, es recurrente que en los testimonios se presente la vergüenza como 

aquello que generaba desinterés en los jóvenes para aprender el awapit. “la niña habla (awapit) 

de escuchar escucha todo, hay veces que da como duro para hablar, dicen. Ella como ya lleva 

días en Pasto, dice me da vergüenza hablar, antes cuando era chiquitica si me hablaba, me 

decía mamá quiero esto en awapit, pero ahora digamos se siente avergonzada, allá solo habla 

castellano y por eso está hablando más el castellano, el niño si habla awapit. A ellos les da 

vergüenza hablar con otras personas que no hablan el awapit, hay veces que conmigo hablan 

pero ella ya no habla bien, ella se siente avergonzada dice que ya está olvidada y como allá no 

hay con quien hablar, le toca hablar castellano” (MAd.AH4IETABA). 

Migrar hacia las ciudades puede representar para los Awá una forma de mejorar su 

calidad de vida y sentirse parte de la sociedad, esto debido a que “el estigma de lo indígena 

permanece y es aquí cuando la escolarización y la migración urbana se presentan como posibles 

salidas a la discriminación étnico-racial” (Wittig y Farías, 2018, p.13). Sin embargo, esto 

también supone un desplazamiento lingüístico puesto que en las zonas urbanas “faltan espacios 

socio-culturales donde los indígenas urbanos podrían regularmente verse, practicar su cultura y 

reforzar sus relaciones e identidades sociales” (Banda y Martínez, 2006, p.285). 

La vergüenza representa uno de los factores de mayor amenaza para una lengua y se 

ha presentado de generación en generación de manera recurrente : “mis abuelos ya no hablaban 

el awapit, y hace un tiempo porque la gente de afuera, la gente afro discriminaba porque ellos a 

los mayores, a los antepasados los discriminaban por hablar awapit, les decían que ese idioma 

era fea que cambiaran, que no se podía hablar, que eso era malo, entonces mis abuelos fueron 

metiendo esa ideología y por eso no hablaban con lo hijos, entonces mis padres por ese motivo 

no practican mucho y si uno le dice que le hable pa uno entonces se avergüenzan porque 

piensan que es malo” (MEANH12IETABA), “el awapit les da vergüenza hablarlo, ese es el 

único motivo, que ellos creen que al hablar ellos el awapit, uno les va a decir que eso es feo que 

así no hablen, entonces ellos piensan que uno los va criticar o porque uno les va a decir una 

cosa mala, entonces por eso ellos no comparten cuando uno está ahí no hablan” 

(MPMNH2IETABA). 



 

 

90 

 

La vergüenza es una de las principales causa por las cuales las familias ya no 

enseñan el awapit y esto ubica al awapit en una situación de amenaza de muerte por sus propios 

hablantes. 

Sus hablantes las matan por vergüenza a usarlas en público, porque la 

presión de otra lengua dominante les hace creer que la suya es menos 

digna. O porque, adoptar los valores de la cultura dominante, quizá 

requiera el rechazo de los valores étnicos. (Flores, 2005, p. 4)  

Las humillaciones que históricamente ha sufrido el pueblo Awá, ha provocado que 

sean los mayores únicamente quienes estén practicando el awapit y esto a su vez está asociado 

con que las familias ya no enseñen la lengua “por ejemplo, hay una familia que el papá y mamá 

si hablan (awapit) y tienen tres hijos y no hablan, no les han enseñado a los hijos, por lo que hoy 

en día ha habido mucha humillación a la parte indígena, entonces los padres no quieren que 

tengamos esas humillaciones por lo que son humillaciones grandes que se les han hecho a los 

indígenas y por ese motivo debe ser que se está perdiendo la lengua awapit” (HEAH11IEOP) 

El temor por hablar el awapit es causa de las humillaciones que ha vivido el pueblo 

Awá, “hemos visto incluso de algunos compañeros y compañeras, de las mujeres, de los 

hombres, de los niños, de los jóvenes, de los mayores y mayoras el temor también, el temor de 

expresar la lengua materna awapit por cuestiones de que históricamente el pueblo Awá siempre 

ha vivido en grandes atropellos, humillaciones, maltratos, engaños, entonces por ese motivo en 

algunas comunidades, en algunas familias han tratado de más bien no inculcar la lengua 

materna awapit sino español porque sabemos que la lengua español pues es una lengua que 

domina a nivel mundial” (GRGSH1) 

El intento de homogeneizar las culturas, en el que también ha participado la escuela, 

potencia el temor de los jóvenes por practicar una lengua materna, en ese sentido la escuela se 

promueve como un escenario en el que se silencian a las creencias, tradiciones y conocimientos 

otros, puesto que se imponen formas de educar basadas en técnicas occidentales que desconocen 

las particularidades de cada contexto. 

Todo lo anterior deja ver que la situación actual del awapit en torno a su transmisión 

intergeneracional se encuentra seriamente en peligro, es decir, sólo la generación de los abuelos 

y los más ancianos hablan la lengua; si bien en la generación de los padres a veces todavía se 



 

 

91 

 

entiende la lengua, por lo general no se utiliza para dirigirse a los hijos, ni entre las personas de 

esa generación UNESCO (2013). 

 

Tabla 11. Transmisión intergeneracional de la lengua 

Grado de 

vitalidad  

Grado Población de hablantes 

no corre peligro  5 La lengua es utilizada por todos los grupos 

de edad, incluidos los niños. 

vulnerable  4 La lengua es utilizada por algunos niños en 

todos los ámbitos, y por todos los niños en 

ámbitos restringidos. 

claramente en 

peligro  

3 La lengua es utilizada sobre todo por la 

generación parental para arriba. 

seriamente en 

peligro  

2 La lengua es utilizada sobre todo por la 

generación de los abuelos para arriba. 

en situación 

crítica  

1 La lengua es utilizada por muy pocos 

hablantes, fundamentalmente de la 

generación de los bisabuelos. 

extinta  0 Ya no quedan hablantes. 

Fuente: UNESCO (2013) 

En la tabla 11, se puede observar el grado de peligro sobre la vitalidad de la lengua 

awapit desde los factores que intervienen negativamente en la transmisión intergeneracional, al 

ser una lengua practicada en su mayoría por los mayores, esto además deja ver que los intentos 

por incluir la enseñanza de la lengua materna en contextos escolares, no ha tenido los resultados 

esperados, puesto que los jóvenes aunque se encuentren en un contexto que insistentemente 

invite a valorar y rescatar la lengua, no se interesan por pervivirla, es decir, la mayoría de los 

jóvenes reconocen algunas expresiones en awapit como los saludos o comandos básicos y de 

hecho son expresiones que están dejando de practicar, puesto que  se les dificulta considerar el 

awapit como parte importante en su vida. “Los jóvenes, yo se escuchar a veces paso por allá 

arriba y saludo en awapit y me responden en castellano y yo ya no puedo decir nada más porque 

responden en castellano” (MAd.AH4IETABA). “la mamá no habla awapit, por eso nuestros 

hijos si no hablan, no enseñamos, ellos no van a aprender, porque aquí (en la escuela) enseño 

saludo, pero allá en la casa se olvidan, no tiene con quien conversar y papá no habla, mamá no 

habla, y van perdiendo”( MPAH6IETABA). 



 

 

92 

 

 Cambios en los ámbitos de la utilización de la lengua 

 

 
Figura 15. Red semántica: Cambios en los ámbitos de la utilización de la lengua 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación



 

 

93 

 

Para describir la situación actual del awapit, es importante comprender los cambios 

en los ámbitos de utilización de la lengua, conocer en donde se habla con mayor frecuencia 

puede evidenciar cuestiones que afectan directamente la probabilidad de que se transmita o no a 

la generación siguiente. 

“La cercanía del pueblo a la carretera, eso impide aprender la lengua materna, 

donde no hablan, donde no se promueve la política organizativa comunitaria, entonces siempre 

está en riesgo de perder su lengua materna y no permite aprender.” (HPMNH3IETABA). 

El aspecto demográfico es un elemento necesario de ser analizado, puesto que los 

cambios en los ámbitos de la utilización de la lengua se encuentran asociados con que en la 

carretera, por ejemplo, se dejará de hablar awapit. Al respecto Palacios (2004) menciona que:  

En efecto, el factor geográfico también juega un papel primordial en la 

conservación o abandono de las lenguas amerindias. Es notorio que las 

lenguas amerindias se han conservado mejor, en general, en medios 

rurales alejados de las grandes urbes. Es evidente que en las urbes las 

lenguas indígenas sufren procesos de sustitución lingüística muy 

rápidos. El español ha invadido los espacios reservados a la lengua 

autóctona como el ámbito familiar o el pequeño intercambio comercial. 

(p.122) 

En las citas textuales de los entrevistados, se identificaron recurrencias en torno a que 

el awapit se hablaba solo en las comunidades, las mingas y asambleas, destacando que en los 

demás espacios se usa con mayor frecuencia el español. “La que predomina en su mayoría es el 

castellano, sin embargo en las comunidades lo que domina es el awapit o sea ellos se comunican 

en awapit, que resulta que cuando vienen aquí a la institución, a la región, a la vía, se ven en la 

necesidad de hablar el castellano, entonces de alguna forma el contexto, la mayoría de gente 

habla español entonces ellos terminan adaptándose al español” (HPMNH4IETABA). 

Lo anterior deja ver además, que se ha trasladado la responsabilidad de enseñar la 

lengua materna a las instituciones, es por ello que existen recurrencias al mencionar que se habla 

awapit en clase de  lengua materna, esto como consecuencia de que en las familias ya no se 

enseñe el awapit y que además cuando se lo practique se limite a espacios como los ya 

mencionados. “En la casa de ellos (estudiantes) no hay hablantes, no hay quien hable, entonces 

es difícil, como en la casa de ellos solo hablan castellano y aquí en la institución solo tenemos 



 

 

94 

 

una hora (de lengua materna) con ellos, en la semana dos horitas, entonces no es un tiempo 

suficiente para ellos de aprender bien el awapit” (HPAH7IETABA). “Por parte de los 

estudiantes hay desinterés pero por parte de los directivos del colegio o de las organizaciones 

que están a cargo de la institución como es UNIPA, hay mucho interés por fortalecer el awapit, 

entonces, desinterés por los que tienen que aprender y mucho interés por los que quieren 

preservar la lengua.” (HPMNH4IETABA). 

Al trasladar la responsabilidad de enseñar el awapit a las instituciones, las familias 

dejan de practicarlo, de manera que se emplea sólo en ámbitos muy formalizados como en 

ceremonias o reuniones comunitarias. “En los momentos donde constantemente hablamos la 

lengua materna awapit, han sido en las reuniones comunitarias, en las asambleas que 

convocamos desde el mismo equipo del cabildo, así mismo han sido en fiestas que son rituales 

de curaciones lo que es el chutún, el duende, son espacios donde los niños se integran, las niñas 

se integran, bueno toda la comunidad en general.”  (GRGS1). 

Las migraciones hacia la carretera y dejar las comunidades implica también un 

desplazamiento lingüístico, puesto que obliga a las personas a integrarse a una sociedad 

monolingüe, además el trasladar la responsabilidad de la enseñanza de la lengua materna a las 

instituciones educativas es causa de que se aprendan solo comando básicos en awapit, puesto que 

el awapit en su proceso de enseñanza desde el centro cultural, implica conocer la historia, la 

vida, la verdad y los conocimientos del pueblo, por tanto el awapit no puede limitarse a lo 

morfosintáctico de sus características, sin embargo, la mayoría de estudiantes son recurrentes al 

mencionar que han aprendido a saludar, a despedirse, entre otras expresiones que no son en su 

totalidad no dan cuenta de la historia, sentido e importancia del awapit. “Aquí en el colegio 

saludo, decir amanecimos bien” (MEANH12IETABA) “precisamente yo este año me he 

propuesto de que el profe que es hablante, él nos ha entregado unos comandos, que son 

palabritas que se pueden utilizar en cualquier momento, entonces como decir, siéntense, 

párense, venga, entendieron, mírenme, escúchenme, cositas así como para ir empezando a 

trabajar” (HPMNH3IETABA). “Casi ya no se habla pero de pronto más es para el saludo, de 

buenos días o adiós” (MFANH16IETABA). 

Reducir el awapit a la enseñanza de comandos básicos, es causa de que se estén 

limitando los espacios para practicar el awapit y que además se responsabilice a la escuela como 

la primera encargada de la enseñanza. 



 

 

95 

 

Las contradicciones entre, hablar awapit en clase de lengua materna y que en la 

carretera ya no se hable awapit, radican principalmente en que las instituciones se encuentran 

ubicadas en la carretera, por lo que supone una contradicción que además permite ver la 

posibilidad de practicar la lengua en otros contextos diferentes a las comunidades, esto 

supeditado a la disponibilidad para el aprendizaje y la enseñanza de la lengua. 

Según lo analizado, la situación actual del awapit respecto a los cambios en los 

ámbitos de utilización está condicionada por ámbitos limitados o formales que atenúan su 

desplazamiento en relación al español. 

 

Tabla 12. Cambios en los ámbitos de utilización de la lengua 

Grado de vitalidad  Grado Ámbitos y funciones 

uso universal  5 La lengua se utiliza en todos los 

ámbitos y para todas las funciones. 

paridad plurilingüe  4 Se pueden emplear dos o más lenguas 

en la mayoría de los ámbitos sociales y 

para la mayoría de las funciones. 

ámbitos decrecientes 3 La lengua se utiliza en el ámbito 

doméstico y para muchas funciones, 

pero la lengua dominante empieza a 

penetrar incluso en el ambiente 

familiar. 

ámbitos limitados o 

formales 

2 La lengua se utiliza en ámbitos 

sociales limitados y para varias 

funciones. 

ámbitos muy limitados 1 La lengua se utiliza sólo en un número 

muy restringido de ámbitos y para muy 

pocas funciones. 

extinta 0 La lengua no se utiliza en ningún 

ámbito para ninguna función. 
Fuente: UNESCO (2013) 

El awapit se práctica con mayor frecuencia en ámbitos limitados o formales y sobre 

todo en ceremonias o encuentros, los ámbitos aun siendo limitados, incluyen a los hogares donde 

residen los mayores y otros miembro de las familias, finalmente también incluyen a los lugares 

donde se realizan reuniones tradicionales que generalmente son en las comunidades, “adentro, en 

la selva” (HPMNH6IEOP). 

 

 Disponibilidad para el aprendizaje y la enseñanza de la lengua 

 



 

 

96 

 

Figura 16. Red semántica: Disponibilidad para el aprendizaje y la enseñanza de la lengua 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación



 

 

97 

 

La disponibilidad para el aprendizaje y la enseñanza de una lengua, es necesario de ser 

estudiado puesto que contribuirá a la pervivencia de la lengua materna. 

En ese sentido, la disponibilidad hacia la enseñanza del awapit se ve truncada debido a 

la necesidad latente frente a la falta de sistematización de las estrategias de enseñanza, es decir, 

algunos de los docentes de cada una de las instituciones no citan en sus testimonios estrategias 

específicas de enseñanza, las actividades o ideas de fomentar el awapit surgían durante la 

entrevista de manera espontánea y algunos afirmaban no incluir en sus planes de estudio 

estrategias para mejorar la situación actual del awapit o estar en proceso de construcción, “algo 

nos falta, metodología, estrategias, entonces aquí toca, quienes hablan quienes no hablan y qué 

hacer, qué estrategia podemos utilizar, entonces también significa trabajar con los profes 

hablantes de awapit, conversar, cual es el más fácil, cual es el más difícil que estrategia se 

puede plantear, de lo que ellos están enseñando pueden ser buena o puede ser regular o mala, o 

puede que dé resultados” (RIETABA2). 

De manera que la resistencia al aprendizaje es causa de esa falta de sistematización y 

evaluación de estrategias efectivas sobre el aprendizaje del awapit, puesto que de desarrollarse 

demarcarían un horizonte de aciertos y desaciertos que involucrarían la respuesta frente a cómo 

fortalecer el interés en el aprendizaje del awapit, además de analizar las posibles dificultades en 

los procesos de enseñanza y aprendizaje, lo cual llevaría a reorientar las practicas pedagógicas, 

esto sí existiera una planificación, intencionada y sistematizada sobre estrategias efectivas. Son 

varios los autores (Mayer, 1984; Shuell, 1988;  West, Farmer y Wolf, 1991; Díaz y Hernández, 

1999) citados por Kohler (2005) que coinciden en afirmar que las estrategias son recursos o 

procedimientos que deben ser sistematizados para lograr promover estrategias significativas y se 

configuran como “ayudas” para el aprendiz con el propósito de facilitar el conocimiento que 

englobara a otras dimensiones, como en este caso la cultura de todo un pueblo.  

La necesidad de sistematizar estrategias de enseñanza del awapit radica también en que 

dicha sistematización contribuirá a comprender la lengua y a la normatización que se considera 

en el mandato educativo, logrando con ello liberar la enajenación hacia la lengua y atenuar la 

normalización de la misma, puesto que “la intervención sistemática sobre una o más lenguas con 

ciertos objetivos y estrategias, se realiza para modificar la lengua misma (planificación de corpus 

normatización) o la utilización de la lengua y su valor social (planificación de estatus, 

normalización)” (Kloss, 1969, p.42). 



 

 

98 

 

Esta necesidad presenta contradicciones con la existencia de material escrito en awapit, 

porque si bien se presentan vacíos en cuanto a la sistematización de estrategias a nivel de las 

instituciones educativas; en las comunidades desde la gobernación y a través de las 

organizaciones, se han liderado procesos investigativos que por ejemplo han llevado a la 

publicación del primer y segundo diccionario del awapit, al igual que el desarrollo de otras 

investigaciones, sin embargo dichos materiales son consultan con poca frecuencia en las 

bibliotecas de las instituciones, “los estudiantes piden diccionarios para hacer trabajos y hay unos 

que cuentan la historia pero esos libros ya no están, se los llevan todos y hay veces que nos 

quedamos sin libros, pero los estudiantes consultan más libros en español, la verdad en awapit 

muy poco.” (MAd.AH4IETABA). 

La existencia de material escrito en awapit es causa del interés de instituciones y 

organizaciones por preservar el awapit, lo cual se encuentra directamente asociado con la 

necesidad de sistematizar las estrategias de enseñanza, sin embargo dicho interés se trunca ante 

las contradicciones que generan la falta de recursos para la enseñanza del awapit. “Nosotros 

hemos llevado un proceso largo de investigación, hay que hablar con los estudiantes con los 

padres de familia, investigar para poder acercar la educación propia y por ende otros pueblos 

indígenas han venido también construyendo su educación propia y también exigiendo al 

gobierno a que reconozca la educación propia, que nos permita desarrollar la educación propia 

como una educación pública pero no solo en un papel escrito, sino que también nos permita 

desarrollar esa educación propia en nuestro territorio y eso obliga al gobierno a reglamentar 

una política publica en su territorio y a reglamentar sus leyes, normas pero también asignando 

recursos para la implementación, entonces en eso hay vacíos en la falta de recursos” 

(RIETABAH2).  

La falta de recursos es un común denominador entre varias poblaciones indígenas 

quienes por décadas han presentado la misma problemática, al respecto Sandoval y Montoya 

(2013)  mencionan que: 

Los indígenas se constituyen como la población más vulnerable al 

superar con creces las condiciones de miseria; lo cual se demuestra con 

cualquiera de los indicadores socioeconómicos utilizados para medir la 

pobreza. Esta ha sido su condición de vida desde la Conquista hasta el 

presente, pero la globalización ha acelerado su exclusión y también ha 



 

 

99 

 

puesto en mayor riesgo su continuidad cultural e identitaria como 

pueblos, al ser perjudicados de manera directa con la expropiación de sus 

sitios sagrados, de sus territorios, de los recursos naturales que algunas de 

sus regiones tienen y de la destrucción más irracional de la que tenga 

memoria la humanidad: el hábitat. (p.3) 

Debido a la falta de recursos no se cuenta con profesores suficientes de awapit y esto 

está asociado con que no se realicen capacitaciones sobre la lengua, además de generar 

contradicciones con el interés de las instituciones por preservarla. “Nosotros hace unos meses 

estuvimos implementando con un ex alumno de acá de la institución, la lengua awapit y 

estábamos dando unas clases a los grados sextos, séptimos y octavos, para ir inculcando en los 

muchachos esta lengua que es tan importante en la comunidad indígena Awá, pero 

desafortunadamente no se cuenta con los recursos y él tuvo que estar solo algunos meses.” 

(RIEOPNH1). 

Lo anterior es consecuencia del abandono que viven las comunidades educativas frente 

al apoyo económico que requieren para desarrollar su educación propia, esto además deja ver los 

quebrantos de un Estado como protector cultural, puesto que los intereses se han orientado a 

fortalecer una educación estandarizada y homogeneizadora que no responde a las 

particularidades de cada contexto. 

Con la globalización, se ha presentado un proceso de subsunción formal 

y real de lo local y lo nacional en lo global, de manera que el campo de la 

educación ha sido también configurado en esta trayectoria mundial. La 

educación indígena afronta incluso las condicionantes de la subsunción 

de un sistema educativo que corresponde a una realidad que continuará 

siendo nacional, pero dentro de lo internacional. Esta realidad cambiante 

de los objetos y sujetos de estudio plantea a las ciencias sociales desafíos 

epistemológicos nuevos, que den cuenta de elaboraciones teóricas, 

analíticas, metodológicas y conceptuales sobre esta interrelación y 

subordinación de la educación para indígenas en el sistema de educación 

global, donde las identidades y culturas se mezclan y multiplican en la 

diversidad y la alteridad (Sandoval y Montoya, 2013, p.4). 

 



 

 

100 

 

Por todo lo anterior, la situación del awapit en torno a la disponibilidad para el 

aprendizaje y la enseñanza de la lengua, se encuentra seriamente en peligro. 

 

Tabla 13. Disponibilidad para el aprendizaje y la enseñanza de la lengua 

Grado de vitalidad Grado Disponibilidad para el aprendizaje y la enseñanza de la 

lengua. 

no corre peligro 5 La población cuenta con apoyo educativo y apoyo económico 

para el aprendizaje, la enseñanza y el desarrollo de material 

escrito en la lengua. 

vulnerable 4 La población cuenta con apoyo educativo pero no con apoyo 

económico para el aprendizaje y la enseñanza. Existen 

dificultades para el desarrollo de material escrito en la lengua. 

claramente en peligro 3 La población cuenta con apoyo educativo pero no con apoyo 

económico para el aprendizaje y la enseñanza. Existe material 

escrito en la lengua. 

seriamente en peligro 2 La población cuenta con apoyo educativo pero no con apoyo 

económico para el aprendizaje y la enseñanza de la lengua. Se 

están desarrollando los primero materiales escritos. 

en situación crítica 1 La población cuenta con apoyo educativo pero no con apoyo 

económico para el aprendizaje y la enseñanza. No hay interés, 

ni una ortografía establecida para el material escrito.   

extinta 0 La población no cuenta con apoyo educativo ni con apoyo 

económico para el aprendizaje y la enseñanza. No hay interés, 

ni una ortografía establecida para el material escrito.   
Fuente: Adaptación UNESCO (2013) 

 

En la tabla 13 se observa el grado de la situación actual del awapit, aquello es el reflejo 

de la falta de disponibilidad del Estado para brindar los recursos económicos necesarios para 

fortalecer la educación propia desde la enseñanza de la lengua materna, promoviendo 

capacitaciones sobre el awapit, la sistematización de estrategias que fortalezcan la enseñanza y el 

aprendizaje del awapit, investigaciones y ampliando la planta de docentes de awapit. “Voy a 

seguir trabajando, voy a seguir produciendo materiales didácticos de awapit y castellano, como 

para aportar a nuestra educación propia pero en ese sentido necesitamos apoyo, si yo aquí tengo 

material diseñado como para un grado, eso necesita apoyo también para hacer  publicaciones, 

para que la gente conozca, la idea es seguir trabajando, que nos apoyen y con eso podemos 

seguir trabajando nuestro idioma, con los niños y pues crear nuevos jóvenes hablantes.” 

(HPAH7IETABA). 

 

 



 

 

101 

 

 

 Conclusiones para el primer objetivo específico 

 

La descripción de la situación actual del awapit, evidenció que el grado de vitalidad de 

la lengua se encuentra en una situación crítica y seriamente en peligro, en donde se reduce el 

habla de la lengua a ámbitos limitados y formales. 

De cada uno de los factores evaluados, preocupa específicamente que los jóvenes se 

encuentren desinteresados por aprender el awapit y que su enseñanza se reduzca a la utilización 

de comandos básicos (expresiones de saludo, bienvenida, despedida y agradecimientos). 

La situación actual del awapit sufre un desplazamiento lingüístico directamente 

asociado con aspectos demográficos, económicos y sociales. La carretera supone para las 

comunidades educativas un sinónimo de pérdida del awapit, la falta de recursos económicos 

afecta la sistematización y contratación de profesionales con el perfil que requiere la enseñanza 

de la lengua materna. El traslado por parte de las familias de la responsabilidad de enseñar el 

awapit a las instituciones educativas, es una de las amenazas más graves que atenúan el 

desinterés de los jóvenes de aprender el awapit y además dificulta los procesos de enseñanza 

desde las instituciones. 

Con la descripción de la situación actual del awapit, se identificó en los testimonios un 

pretérito perfecto continuo con respecto a los elementos que impactan negativamente al awapit. 

Las comunidades educativas son víctimas en el presente de acciones que se han cometido desde 

décadas anteriores frente al abandono y las humillaciones que han recibido históricamente con 

respecto a la lengua awapit. 

 

Figura 17. Conclusiones: factores que irrumpen el uso de una lengua  

 

 

 

 

 

 

 

 
Fuente: Herrán y Rodríguez (2017) 



 

 

102 

 

En la figura 20 se observan algunos factores que irrumpen el uso de una lengua y que 

coinciden con cada una de las situaciones que debe afrontar el awapit desde las migraciones 

hasta el estigma del prestigio social que se le ha otorgado al español como lengua dominante. 

El mestizaje, comprendido como ese proceso histórico iniciado desde la época de la 

colonización que busca la homogeneización cultural continua presentándose en contextos de 

diversidad cultural como el de las comunidades seleccionadas, en el que se le otorga al español 

un reconocimiento como lengua dominante y es sobre este que el awapit sufre un desplazamiento 

lingüístico. “El mestizaje ha sido la fuente original de las causas que han ocasionado el desuso de 

las lenguas indígenas, que quedaron para el uso único en contextos íntimos y familiares de 

reducidos grupos originarios” (Herrán y Rodríguez, 2017, p. 174).  

Se observa la necesidad de buscar estrategias idóneas para concientizar a las familias 

sobre la importancia del aprendizaje del awapit, se observó además que las madres de familia se 

encuentran con mayor disponibilidad para participar en procesos investigativos. 

 

 

 Recomendaciones para el primer objetivo específico 

 

 

Sobre la evidencia de la situación actual del awapit, se sienta un precedente como 

llamado urgente para que las comunidades educativas, investigadores y organizaciones actúen 

frente a cada uno de los factores que aquí se han puesto en evidencia y que son el reflejo de la 

situación crítica que vive el awapit. 

Se recomienda el desarrollo de investigaciones que fomenten la sistematización de 

experiencias significativas en el desarrollo de estrategias de aprendizaje del awapit. 

A las comunidades educativas y con base en los hallazgos analizados se les recomienda 

principalmente desarrollar procesos de acogida dirigidos a los estudiantes Awá, 

afrodescendientes y mestizos, procedentes de diferentes comunidades y que ingresan 

generalmente  al grado sexto para que comprendan la importancia del awapit, no únicamente 

desde lo funcional y morfosintáctico de la lengua, sino desde la verdad, la vida, el conocimiento 

y la cultura que representa. 



 

 

103 

 

Es importante que se realicen encuentros continuos con padres y madres de familia que 

tengan como propósito fortalecer la concientización sobre la enseñanza y fortalecimiento del 

awapit desde los hogares. 

Se insiste en la importancia de sistematizar las estrategias que lleven a fortalecer los 

procesos de enseñanza y aprendizaje del awapit, salvar y promover la documentación escrita en 

la lengua materna, puesto que esto permitirá evidenciar conocimientos otros y con ello 

enriquecer el capital intelectual de la humanidad, además de sentar un precedente en contra de la 

universalización y estandarización del conocimiento,  con ello a su vez se logrará reactivar su 

saber lingüístico y cultural. En ese sentido, es importante además de que en cada área del 

conocimiento se integre de manera interdisciplinaria además de la inclusión de comandos 

básicos, el sentido y significancia del awapit, para ello es necesario contar con una planificación 

intencionada y organizada. 

 

 

Figura 18. Esquema integrador de estrategias y procesos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Elosua y García (1993) 

 

En la figura 21 se observa un posible esquema que orientará el desarrollo de estrategias 

y procesos que lleven a fortalecer la enseñanza del awapit siguiendo un horizonte intencionado y 



 

 

104 

 

definido desde su situación actual, puesto que permitiría que  las instituciones se ubiquen en el 

contexto cultural e histórico y que además tomen como elemento central la motivación y 

efectividad, lo que los llevaría a evaluar continuamente las estrategias a desarrollar. 

Se recomienda que dentro de las estrategias didácticas orientadas a salvaguardar el 

awapit, se inviten a madres y padres de familia a aprender y practicar la lengua materna, para 

ello es importante generar espacios de diálogos en los que puedan reforzar el uso del awapit y 

que los encuentros que se programen se desarrollen de manera continua, esto se puede realizar a 

través de la escuela de padres.  

Para afrontar la situación actual del awapit, se recomiendan a las comunidades 

educativas involucrar a los jóvenes en el desarrollo de las mismas, por ejemplo, los jóvenes de 

grado decimo y once pueden prestar servicio social concientizando sobre la importancia del 

awapit, participando en los procesos de acogida dirigidos a nuevos estudiantes y además 

transmitiendo lo que están aprendiendo de la lengua materna a los adultos a través de la escuela 

de padres. 

Es de vital importancia darle continuidad a las capacitaciones sobre awapit dirigidas a 

los docentes, de manera que todos los docentes y no únicamente los docentes hablantes, 

conozcan el sentido, la importancia y morfosintaxis del awapit, con ello se logrará que los 

docentes logren desde la interdisciplinariedad incluir en sus planes de estudio el fortalecimiento 

del awapit. 

Finalmente, se recomienda que las estrategias que se orienten a atender la situación 

actual del awapit, desarrolladas sistemáticamente y después de los correspondientes procesos de 

evaluación, logren ser publicadas y presentadas ante entendidas gubernamentales para abogar por 

los apoyos económicos que serán necesarios para su ejecución. De igual manera, se hace un 

llamado a la academia y a investigadores para que giren su mirada hacia las poblaciones 

indígenas, las cuales necesitan ser visibilizadas y escuchadas sobre la complejidad de cada una 

de las situaciones que afrontan, al respecto se incita a resolver estas  preguntas: ¿Cómo fortalecer 

la enseñanza y aprendizaje del awapit? ¿Cómo desarrollar procesos de acogida en el contexto 

culturalmente diverso de la población Awá? ¿Cuál es el papel de la familia Awá en la educación 

de los jóvenes?  



 

 

105 

 

3.2. Segundo Objetivo: Interpretar las concepciones sobre diversidad cultural de las 

comunidades educativas que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina Pérez 

 

La interpretación de las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades 

educativas seleccionadas, surge de las citas textuales identificadas en las respuestas a las 

preguntas realizadas y desde su entorno se construyó este conocimiento. 

Para su interpretación y con el apoyo del software ATLAS- ti. Se crearon las familias y 

códigos que dieron lugar a la revelación de los hallazgos. 

 

Tabla 14. Segundo objetivo: Familias y códigos principales 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 

En las páginas siguientes, se detalla la interpretación a partir de las redes semánticas que 

representan a cada una de las familias y códigos identificados. 

 

 Heterogeneidad étnica 

Es importante empezar mencionando que el concepto de etnia, es un concepto complejo y 

de múltiples significados que ha generado diferentes controversias, es por ello que en este 

espacio y en coherencia a lo identificado en las citas textuales, se hace alusión a la etnia 

entendida como las diferencias entre personas (Petersen et al., 1980), en ese sentido, las 

comunidades educativas presentan recurrencias al comprender la diversidad cultural como la 

heterogeneidad étnica y este concepto de heterogeneidad también asociado con las cualidades 

que hacen a las personas diferentes.  

Familia 

 

Códigos principales 

Heterogeneidad Étnica Diferentes comunidades 

Awá 

Afrodescendiente 

Mestizo 

Heterogeneidad Lingüística Arbitrariedad 

Abandono 

Dificultades en el aprendizaje 

Heterogeneidad Educativa Irrupción 

Educación propia 

Apertura intercultural 



 

 

106 

 

 
Figura 19. Red semántica: Heterogeneidad étnica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación



 

 

107 

 

 

Para las comunidades educativas, la diversidad cultural se presenta a partir de las 

diferentes comunidades que componen al pueblo Awá, es decir, se conciben como comunidades 

diferentes unas de otras pero que pertenecen a un mismo pueblo. “El concepto de comunidad, 

son las unidades que conforman los resguardos, el resguardo tiene comunidades, o sea aquí hay 

gente de varios resguardos, tengo entendido que son más o menos 24 establecidos y 

comunidades son muchísimas, hay personas que son del Verde que es más acá abajo, tenemos 

uno acá arriba que se llama la Faldada y aquí específicamente en la institución atendemos a 

muchos resguardos y comunidades son muchísimas, por eso es un contexto con mucha 

diversidad cultural y las características son diversas pero la población mayoritaria es indígena 

aunque yo trabajo con afros y mestizos”. (HPMNH3IETABA). 

La heterogeneidad étnica también se encuentra asociada con el ser Awá, el ser mestizo y 

el ser afrodescendiente y aquello constituye a la diversidad cultural. “Aquí los estudiantes y 

familias son de diferentes comunidades pero todos pertenecen al pueblo Awá, hay Awá, 

afrodescendientes y mestizos”. (MPMNH2IETABA). “En lo culturalmente diverso hay muchas 

culturas, significa que todas las culturas son diferentes, la mestiza tiene su cultura, los Awá, los 

afro, venimos con características diferentes”. (MPMNH5IEOP). Estas prácticas discursivas 

configuran lo que se comprende por diversidad cultural y aquí se analizan en torno a quienes le 

dan sentido, es decir en torno a los participantes entrevistados. En relación a lo que han 

mencionado, cabe destacar lo que Sarrazin (2018) ha señalado sobre la diversidad cultural 

concibiéndola como “una forma de alteridad: se trata de ‘otras culturas’, siendo los grupos 

étnicos su ejemplo más sobresaliente” (p.2). 

En ese sentido, las comunidades educativas asocian el ser Awá principalmente a la 

mayoría de la población pero reconocen la existencia de “los otros”. “En este contexto por 

ejemplo la mayoría son Awá de los resguardos asociados a la UNIPA, otros son mestizos, 

campesinos y afros y también de otros pueblos indígenas que han venido”. (RIETABAH2). “La 

población es culturalmente diversa porque hay mestizos, hay afros y también pues la mayoría de 

la población que es indígena Awá”. (HPMNH4IETABA). 

En ese contexto, el concepto de mayoría es entendido como el mayor número de personas 

que pertenecen al pueblo Awá, afirmando con ello a su vez que la población mestiza y 

afrodescendiente es una minoría. 



 

 

108 

 

El pronombre ellos, se encuentra de manera recurrente en los testimonios de los 

entrevistados y este pronombre es una evidencia de dicha mayoría, puesto que el ellos se lo 

utiliza para referirse al pueblo Awá. En ese sentido, la diversidad cultural se la interpreta desde 

ellos, nosotros, y los otros.   

Ellos, los Awá son identificados por nosotros y los otros, principalmente por el apellido. 

“Para saber si una persona pertenece al pueblo Awá o es indígena, es basándose en el apellido, 

si son Canticus, Bisbicus, Paí, al tener un listado ahí no hay pierde de decir sí son o no son pero 

si ya se encuentra unos apellidos que son Cortes, Flores, por ejemplo u Ortiz, pues ya se sabe 

que no son los propios de las familias que formaron este territorio”. (HPMNH3IETABA).  

Para reconocer a quienes pertenecen o no a una determinada cultura, generalmente se 

establecen relaciones sociales sobre un sistema de clasificación en las que, por ejemplo, el 

apellido es un indicador, así también lo menciona Quijano (2007) en su estudio desarrollado 

sobre la cultura maya:  

En Yucatán, la relación social ha construido un sistema de clasificación dado 

desde fuera que permite a los no mayas poder identificar a aquellos que sí lo 

son: la lengua, el lugar de residencia u origen, el poseer apellidos mayas, 

portar el vestido tradicional, el poseer fenotipos específicos, una cosmovisión 

diferente, una serie de costumbres particulares, entre otros. (p.146) 

El apellido es parte de la cosmovisión del pueblo Awá, puesto que indica la historia y 

herencia  de los hijos e hijas de la selva, además se configura como parte de las dimensiones 

identitarias que denota entre otros aspectos, una forma de resistencia.  

La llegada hispana supuso un cambio cualitativo, puesto que llegaron con 

nombres y apellidos los cuales fueron alienando e imponiéndose. De este 

modo, los diferentes pueblos andinos fueron incorporando a sus nombres 

otros nombres prestados por los colonos patriarcales, mientras que la mayoría 

de sus nombres originarios quedaron atrás. (CONADI, 2017, p.23) 

Por otra parte, ser hijo e hija de la selva es como recurrentemente en sus testimonios se 

han significado los Awá. “Nosotros decimos que somos hijos de la selva, nacimos de un árbol, el 

hombre nace de la barbacha negra de un árbol y la mujer también nace de un árbol, pero de la 

barbacha blanca, entonces por lo tanto somos hijos de la selva y la selva para nosotros es todo, 



 

 

109 

 

o sea es donde vivimos, necesitamos de ella, ella necesita de nosotros, o sea nos cuidamos 

mutuamente, equilibradamente”. (MPAH5IETABA). 

De ahí que su cosmovisión sea parte del respeto y este asociado con el territorio. 

Principalmente, el territorio es para los Awá su riqueza y la vida misma. “las familias Awá 

convivimos en medio de la naturaleza, nosotros convivimos en medio de un territorio 

majestuoso, en un territorio donde tenemos mucha riqueza, mucha diversidad cultural, 

biodiversidades, vivimos en un espacio de total tranquilidad, porque ser Awá significa tener 

tierra porque sin tierra no tenemos donde vivir, no podemos trabajar, estudiar, aprender, 

divertir, compartir, dialogar, pensar, proyectar, construir y proponer, para nosotros lo primero 

es la tierra, para nosotros la tierra es la madre que nos permite vivir armónicamente”. 

(GRGSH1). 

En ese sentido, la riqueza de los Awá, es causa del territorio por significar la vida y 

además aquello que les permite proyectar, es decir, el territorio lleva implícito el significante del 

sentido, es lo que le da el sentido a la vida y por tanto el territorio también ensamblará cada 

vertiente de la existencia Awá. Al respecto, Van (2008) menciona que: 

 

 El territorio es una palabra que une todos los aspectos de la vida, en 

toda su diversidad natural y espiritual: la tierra con su diversidad de 

suelos, ecosistemas y bosques, la diversidad de los animales y las 

plantas, los ríos, lagunas y esteros.  

 El territorio es una palabra que integra la historia, la cultura y el 

conocimiento de la naturaleza en una visión de vida comunitaria. 

 Entonces el territorio no es un recurso, una cosa a ser explotada: es un 

espacio de vida. Hombres y mujeres son una comunidad y forman 

parte de ese espacio natural donde comparten la vida con otros seres 

vivos en una relación de intercambio. 

 En términos políticos, el territorio es aquel espacio sobre el cual el 

pueblo o la comunidad ejerce gobierno, imparte justicia, educación, 

salud. Es el espacio que administra, sobre el cual tiene derecho a la 

autonomía. (p.18) 

 



 

 

110 

 

Existe entonces, una relación profunda con el significado de territorio, el cual trasciende 

los espacios geográficos, constituyéndose como una unidad, como aquello que dota de 

integralidad a la vida de los Awá, que abarca “el suelo y el subsuelo, el aire, las aguas y otros 

recursos naturales y sus correlaciones intrínsecas con identidad y formas de vida” (Echavarría, 

2001, p.5). 

El territorio es parte de los Awá y de su cosmovisión porque es desde, donde se 

desencadenan las creencias y tradiciones, “por ejemplo, en el momento de pasar por una 

quebrada de un rio, si desea tomar agua de la quebrada, siempre nos han enseñado a saludar 

porque para nosotros el agua del territorio también es gente, es persona, entonces por ese 

motivo, en todos los medios saludamos, también saludamos y comunicamos con los árboles con 

los animales, con la piedra, con gente del viento, gente de la loma, el sol, la luna, así mismo con 

gente del trueno, siempre tenemos esa comunicación esa interlocución con todos los seres.” 

(GRGSH1). “Ellos tienen su propia cosmovisión y creencias, su música como la marimba, la 

comida principalmente el plátano y valores sobre el respeto por el territorio”. (RIEOPNH1). 

La timidez es parte del ser Awá, del respeto que los caracteriza y a su vez es causa de su 

cosmovisión, sin embargo en este aspecto la diversidad cultural para los entrevistados es aquello 

que genera contradicciones. “Se ha visto gente de afuera (mestizos y afrodescendientes) que 

hacen mucho daño, que se burlan de nuestra forma de pensar, que dañan nuestro territorio y ese 

si es un gran problema, la falta de respeto de la gente que como no es de acá no le importa”. 

(MFAH12IETABA). 

La timidez es interpretada por nosotros y los otros como pasividad y obediencia, sin 

embargo los Awá han destacado que es una extensión del respeto, de su cosmovisión y de ser 

personas que escuchan, aun así, mestizos y afrodescendientes conciben la timidez como un 

problema que genera contradicciones con lo extrovertidos y expresivos que los otros pueden 

llegar a ser.  “Hay una dificultad grande que de pronto el indígena se siente avergonzado, es 

tímido, temeroso, pero en mi caso he tratado que el estudiante se exprese que es lo más 

importante”. (MPMNH5IEOP). “Los Awá como tal, son un poco callados, pasivos, obedientes o 

no son agresivos, a diferencia de los estudiantes mestizos que son un poco más extrovertidos que 

el Awá, los estudiantes afro, por lo general son más expresivos, hablan más, hablan más fuerte, 

son más chistosos, son más risueños, en cambio el Awá es silencioso, inclusive los docentes 

Awá, son callados, como todo Awá, calladitos, les cuesta hablar, hay un profesor que habla 



 

 

111 

 

despacito, yo no sé cómo hacen para entenderle, entonces el Awá es silencioso, callado, creo 

que los pastusos somos sumisos pero los Awá son mucho más”. (HPMNH4IETABA).  

La timidez de los Awá puede ser interpretada por algunos entrevistados como un déficit 

cultural y lingüístico que debería ser atendido por los educadores, sin embargo esta visión 

evidencia una perspectiva asimilacionista, la cual se ha construido a partir del desconocimiento 

sobre la cosmovisión Awá, sobre las relaciones que desde esta se pueden generar y sobre su 

forma de trascender en los diferentes ámbitos de la vida; dejando en evidencia la expectativa y la 

intención de que los Awá adopten como propia la cultura hegemónica a la que no hay lugar en un 

contexto culturalmente diverso, por lo cual, aun siendo la población Awá mayoría, en este 

contexto representa para nosotros y los otros, una irritación que se percibe en las prácticas 

discursivas al intentar enfrentarla desde una perspectiva asimilacionista (Beniscelli, Riedemann, 

y Stang, 2019). 

Es importante mencionar que las contradicciones que se entretejen en torno a ellos, 

nosotros y los otros surge por un error interpretativo del silencio de los Awá, por ejemplo, Foley 

(2004) menciona que: “el indígena silencioso se vuelve noble, humilde, sabio, comunitario e 

igualitario” (p.15). En ese sentido, la timidez y el silencio de los Awá sigue siendo una extensión 

del respeto que los caracteriza y que es parte de su distintiva y aprendida tradición lingüística y 

cultural. 

Por otra parte, el ser mestizo y el ser afrodescendiente es otra de las recurrentes 

concepciones en torno a la diversidad cultural, las cuales se enmarcan desde el no ser indígena, 

ser de otro territorio y tener otra lengua. Estas formas de clasificación fundamentan las formas de 

entender el mundo y responder ante él. 

Las concepciones sobre diversidad cultural en relación a la heterogeneidad étnica de las 

comunidades educativas participantes en esta investigación, marcan fronteras señalando a la 

población Awá como la población diversa que se distingue y se separa de un nosotros y de los 

otros que aunque en este contexto sean poblaciones minoritarias responden con mayor interés a 

los estándares hegemónicos nacionales y por tanto desencadenan relaciones de poder que tienden 

hacia la homogeneización de la cultura mayoritaria acorralada por la transposición del español. 

Estas afirmaciones abren el camino a evidenciar la diversidad cultural desde las concepciones 

asociadas con la heterogeneidad lingüística. 

 Heterogeneidad lingüística 



 

 

112 

 

 
Figura 20. Heterogeneidad lingüística 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 



 

 

113 

 

Las concepciones sobre diversidad cultural, se encuentran también asociadas a la 

heterogeneidad lingüística y está comprendida como las diferencias entre lenguas en contacto; 

este suceso permite interpretar las concepciones sobre diversidad cultural como aquello que 

genera una constante tensión debido al uso del awapit y el español, “por la diversidad de que  

algunos son mestizos y afro les queda más difícil aprender awapit, de pronto se presentan 

conflictos porque también los Awá no han aprendido bien el español y vienen acá (a la carretera) 

y todo es en español entonces les queda difícil por ese lado”. (HPAH3IETABA) 

Las tensiones que se presentan son parte de la diversidad cultural enmarcada por los 

mestizos, afrodescendientes y Awá, sobre quienes se establece un vínculo asociado al uso del 

awapit y del español. Aquí es necesario mencionar que en coherencia a las citas textuales 

identificadas y como interpretación de las mismas, se acoge el concepto de tensión propuesto por 

Piñacué (2014) al definirla como: “una situación mediante la cual dos partes: una subordinadora, 

la otra subordinada, se enfrentan esgrimiendo posturas mutuamente irreconciliables, buscando 

defender un interés (especialmente de los subordinados), donde su voz-legitimidad es 

deslegitimada por el dominador” (p.10). 

En ese sentido, la población Awá aunque mayoritaria es la subordinada por someterse a la 

arbitrariedad que es causa del español como lengua de carácter nacional, sobre la cual se 

establecen las relaciones sociales y pareciera el único camino para acceder, por ejemplo, a la 

educación. “Por el uso del awapit, muchas familias han tenido que dejar su idioma porque no 

los entienden, porque la demás gente ya no aprendió, porque mandaban a sus hijos a las 

escuelas y todo es en español”. (MEANH15IEOP). “Desde las entidades más grandes no 

respetan el awapit y vienen a imponer una cultura de afuera, que todo sea en español y eso hace 

que inclusive se deje de hablar el awapit”. (HEMNH9IEOP).  

Esto evidencia una tensión lingüística ante el uso del español, lo cual genera 

contradicciones con el awapit, siendo el español impuesto de manera arbitraria, al reconocerse 

como la lengua de “prestigio” “Nos genera conflictos que la educación sea en español, que 

venga gente y no aprenda el  awapit y todo se haga en español, que el gobierno desconozca todo 

lo que significa para nosotros el awapit por eso son los conflictos”. (GRGSH1). 

El prestigio que se le otorga a una lengua, sucede cuando dos lenguas coexisten en un 

mismo territorio y una de esas lenguas es usada y establecida como lengua nacional, en este caso 

el español, por tanto diferentes entidades generan sus procesos de acercamiento a poblaciones 



 

 

114 

 

indígenas únicamente desde el uso del español y es aquí cuando se sufre lo que Fishman (1980) 

denomina como: “discriminación lingüística debido a que el ambiente social es altamente 

diglosico. La diglosia se refiere a, cuando en un espacio hay dos o varias lenguas en contacto y 

una de ellas se percibe como superior a las otras” (cómo se citó en Yataco, 2008, p.5). 

 “A pesar de haber tanto Awá ya no están aprendiendo el awapit, aquí tampoco se enseña 

el awapit, más es el español, todo es en español, entonces parte de nuestra cultura la estamos 

perdiendo y eso es por, muchas veces por la llegada de gente de afuera, ya mucho occidental, 

muchas personas por fuera que vienen y los de acá miran eso y quieren olvidar cultura”. 

(HEANH13IEOP). 

Las dificultades en el aprendizaje están asociadas a la arbitrariedad del español, puesto 

que el desarrollo de las clases se realiza en este idioma. “Hay un choque, uno lo evidencia en la 

escritura, en la escritura a veces hay dictados por ejemplo que uno hace en clase, como para 

ellos (Los Awá) la T es una D, entonces ellos la escriben y uno percibe eso ciertas confusiones 

en la parte de escritura”. (HPMNH3IETABA) “Hay un limitante en ese caso, por ejemplo si en 

el diccionario existen 100 palabras y yo solo conozco 20. Por ejemplo, yo les digo la palabra 

conmutar, ¿si saben que es conmutar? Dicen no nunca he escuchado eso, o cosas por el estilo 

entonces uno se tiene que introducir ahí, bueno conmutar es cambios entonces hay palabritas 

que ellos desconocen porque en su idioma awapit no están, muchas palabras desconocen, tanto 

en matemáticas como en otras áreas, el vocabulario de ellos es muy escaso”. 

(HPMNH4IETABA). 

En ese sentido, la dificultad de los Awá para aprender el español es precisamente porque 

su lengua materna es el awapit y se ven obligados a insertarse en el dispositivo de una escuela 

colonizadora que los obliga a dejar atrás su lengua para aprender otra e incluso para empezar a 

observar el desinterés que se evidencia en su entorno sobre la práctica del awapit desde el 

estatuto que se le otorga a una lengua que no es la suya, de esta manera las concepciones sobre 

diversidad cultural continúan configurándose sobre la tensión entre estas lenguas en contacto.  

Sí un niño o niña es expuesto a una situación límite. Por ejemplo, ingresando 

a un aula escolar en donde nada de lo que escucha, ve o percibe, le es 

conocido. Es más donde su maestra habla (casi todo el tiempo) en una lengua 

que ellos aún, no comprenden; el sistema educativo los expone a un estrés 

innecesario y aun posible rechazo del nuevo aprendizaje. Muchos niños crean 



 

 

115 

 

algo que los lingüistas llamamos “ego permeable” es decir, se cierran 

emocionalmente. El resultado es que el estudiante no habla, no participa y 

rechaza intrínsecamente el ambiente y la lengua que se le está imponiendo. 

Esta imposición arbitraria, hace que el aprendizaje de la lengua oficial se 

dificulte, se trabe la comprensión lectora y otras aptitudes académicas. 

(Yataco, 2008, p.2)  

Las dificultades en la escritura y la comprensión, son también presentadas por mestizos y 

afrodescendientes quienes como requisito deben aprender el awapit, al respecto los jóvenes 

hablantes de awápit consideran que en los intentos de transmitir su lengua y enseñarla a jóvenes 

afrodescendientes y mestizos afrontan tensiones que trascienden al escueto proceso de 

traducción, debido a la falta de comprensión sobre las lógicas que se han construido a partir de 

los significantes únicos de la cultura Awá y que dan cuenta de otra formas de ver y sentir el 

mundo, lo cual representa un choque para las lógicas occidentalizadas marcadas en jóvenes 

afrodescendientes y mestizos, esto causa falencias en la escritura, incomprensión y críticas al 

awapit, dado que les resulta complejo comprender las significaciones compartidas por los Awá, 

además estos procesos de significación dentro de las dinámicas sociales de las lenguas en 

contacto son perturbadas por observarlas exclusivamente desde sus elementos funcionales y no 

desde la materialización del pensamiento que representa el sello identitario de una cultura 

expresada a través de su lengua. 

“Como muchos todavía no tienen el interés de conocer la cultura, por lo tanto hay ciertos 

choques entre estudiantes indígenas y no indígenas, choque en el sentido de que si a un niño 

indígena Awá lo ven hablando el awapit entonces le dicen hables eso, yo no te entiendo, no me 

gusta, no sé qué será que dices, entonces de pronto en esa parte hay discriminación pero de 

parte de los estudiantes que no son indígenas, entonces por esa razón hay estudiantes que se 

sienten mal, que se sienten discriminados, entonces hay deserción, hay cambios de colegio, 

desertan indígenas y no indígenas, de no indígenas porque vienen con otra expectativa a esta 

colegio pero cuando ya encuentran que hay una materia especialmente para enseñar a hablar el 

awapit, la lengua materna, entonces dicen ya no me gusto, y creo que es porque ellos no son 

indígenas entonces vienen con otra expectativa diferente de otros colegios, y hay personas que 

son indígenas que ya han crecido pues en las veredas, en las zonas de la carretera, entonces ya 

no les gusta, entonces también por eso hay cambios de colegio”. (MPAH5IETABA). 



 

 

116 

 

  Lo anterior genera como causa el abandono del awapit, es decir en este contexto y según 

lo interpretado de las citas textuales tomadas de los entrevistados, a mayor diversidad cultural, 

mayor es la probabilidad de que el awapit deje de ser practicado, al respecto Yataco (2008) 

menciona que:  

El ambiente macro-social influye en que muchos niños indígenas sientan la 

presión del ambiente y se avergüencen de su lengua materna. Por lo tanto, 

también se avergüenzan de su pasado y de su familia. Esto crea una tremenda 

brecha entre los padres, los hijos y los abuelos. (p.5) 

Si bien, los no hablantes atribuyen el no serlo a las complejidades de los fonemas y 

grafemas propios del awápit, es preciso agregar que desde las familias Awá han dejado de 

transmitir la lengua y se ha promovido el uso del castellano como aquello que a la población le 

resulta útil y le permite sobrevivir fuera de su territorio, ya se observaba en el objetivo anterior la 

brecha intergeneracional y la situación crítica que vive actualmente el awapit porque ha dejado 

de ser enseñada por abuelos y padres, evidenciando que los jóvenes escasamente practican su 

lengua materna, lo cual se encuentra estrechamente asociado a la heterogeneidad lingüística que 

viven como producto de la diversidad cultural. 

Las tensiones que emergen en este contexto culturalmente diverso no están supeditadas 

únicamente al entorno escolar, “sucede que la gente cree que el español es más necesario y es 

que acá en la carretera todo es español entonces si sale alguien hablando awapit pues ya no lo 

entienden ese es el conflicto, ya no lo entienden, se le burlan porque no lo entienden por como 

habla”. (MFANH17IEOP). Esto es resultado de la castellanización que sufrieron y siguen 

sufriendo los indígenas en la invasión de las dinámicas del quehacer cotidiano donde la 

diversidad cultural puede atenuar la deslegitimación de las lógicas de mundo al tensionar, por 

ejemplo al awapit, aquello se explica en que aun en este contexto siendo la población Awá, una 

población mayoritaria, el español es la lengua de privilegio. 

 

 Heterogeneidad educativa 

 

Las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades educativas, se encuentran 

asociadas con los procesos educativos que deben afrontar y que emergen de perspectivas 

“occidentales” desde otras culturas y otras necesidades. 



 

 

117 

 

Figura 21. Heterogeneidad educativa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 



 

 

118 

 

Las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades educativas, se encuentran 

estrechamente comprendidas desde la irrupción al proceso de educación propia que ha intentado 

desarrollar el pueblo Awá y que se basa en el derecho a la educación según la ley de origen, la 

educación Awá en relación a la cosmovisión, autoridades en la educación Awá y familia y 

naturaleza en la educación Awá, bases que a su vez se fundamentan desde cuatro pilares como se 

detalla en el cuadro16. 

 

Cuadro 14. Mandato educativo Awá 

Mandato educativo de pueblo Awá: Bases y pilares 

Bases Pilares 

Derecho a la educación según nuestra Ley de 

Origen 

Para nosotros la Ley de Origen es la Ley y Orden 

Universal natural que debemos respetar y conocer 

a través de nuestra educación y organización social 

porque nos permite garantizar nuestra permanencia 

cultural como pueblo indígena, es el principio de la 

existencia espiritual que armoniza nuestra vida en 

el territorio. 

Unidad 

Para nosotros, unidad es el conjunto del territorio, 

la cultura y la autonomía. En ella, se reflejan los 

esfuerzos de todos para un mismo propósito 

generando la armonía y el equilibrio con la 

naturaleza de la cual hacemos parte, en nuestro 

proceso educativo la unidad se manifiesta en el 

trabajo en miga que refleja el proceso kamtatkit 

kamna kamtatkit (enseñar – aprender – enseñar). 

La educación Awá en relación a nuestra 

Cosmovisión 

La educación Awá se fundamenta en la 

espiritualidad. En ella, nosotros hacemos parte de 

la naturaleza, la cual nos guía y no da la razón de 

nuestra existencia. La misión de nuestra vida 

espiritual es cuidar; respetar; defender y proteger a 

nuestra madre tierra con el fin de mantener el 

equilibrio armónico del pueblo Inkal Awá con el 

universo. 

Territorio 

Es el lugar donde se encuentra nuestra historia 

conformada por los elementos de la naturaleza, la 

vida y nuestro aprendizaje cultural en relación 

armoniosa con la madre tierra y la viva presencia 

de nuestros ancestros en nuestra vida diaria y en 

los caminos que recorremos. “para nosotros los 

Awá el territorio es la casa grande donde 

convivimos con el mundo, los espíritus y los 

dioses”. 

Autoridades en la educación Awá 

Las autoridades tradicionales representadas por los 

Médicos Tradicionales, Sabedores, Mayores y 

Mayoras, son quienes tienen el conocimiento 

cultural para nuestra educación. Ellos ejerce la 

autonomía y el poder orientador, encabezando los 

procesos educativos ancestrales de nuestro pueblo 

Awá, de la mano de ellos y demás autoridades 

como gobernadores, alcaldes Mayores, alguaciles, 

fiscales, trabajamos en el fortalecimiento de 

nuestra identidad, basados en nuestra Ley de 

Origen y los cuatro pilares fundamentales de 

nuestro pueblo: Unidad, Territorio, Cultura y 

Autonomía. 

Cultura  

La cultura es la esencia que nos identifica como 

Inkal Awá. En ella están pianmika (saberes) y 

prácticas ancestrales guiadas desde la Ley de 

Origen donde aprendemos de los valores, historias 

y consejos que se adquieren desde el vientre de la 

madre y en nuestra familia, transmitidos de 

generación en generación. Como Inkal Awá, 

somos parte de la montaña la que nos enseña a 

convivir con los espíritus, animales y plantas para 

vivir en armonía con el territorio. 

Familia y Naturaleza en la educación Awá Autonomía 



 

 

119 

 

Para el pueblo Awá la familia es el fundamento del 

proceso kamtatkit kamna kamtatkit (enseñar – 

aprender – enseñar). En ella, adquirimos los 

conocimientos transmitidos por nuestros ancestros 

a través de los consejos e historias que nos son 

transferidas por nuestros padres, madres, abuelos, 

tíos, Mayores, Médicos Tradicionales y 

Autoridades. Enseñándonos, así, que nuestra 

educación parte del orden de la naturaleza, donde 

todos los seres que la componen, como plantas, 

animales, ríos, quebradas, sitios sagrados, se rigen 

por los principios de la espiritualidad. 

Para el pueblo Awá, la autonomía es la capacidad 

de decidir cómo queremos vivir en nuestro 

territorio, basado en la Ley de Origen, 

cosmovisión, espiritualidad y en sus formas 

ancestrales de gobernar y organizar su vida. “Es 

parte de un don de la naturaleza, es el respeto a 

uno mismo y con los demás, saber liderar con 

buenos ejemplos y actos, tener conocimientos en 

los valores como personas”. 

Fuente: Mandato Educativo Simplificado del Pueblo Indígena Awá (2010) 

 

En relación a esto, la diversidad cultural desde la heterogeneidad educativa se presenta 

como una irrupción a la educación propia, puesto que los lineamientos educativos que se han 

construido van dirigidos a una población estandarizada y homogeneizada donde no hay lugar a la 

diversidad. “A los ojos del Ministerio de Educación Nacional y la Secretaría de Educación 

Departamental, a través de los estándares que es una cosa absurda nos obligan a que al 

estudiante se le enseñe esto en un determinado nivel y pues la verdad cada persona es diferente, 

en ese sentido limita bastante las prácticas pedagógicas y pone en entre dicho y no tiene en 

cuenta los saberes propios, sé también que a las instituciones se les da un poco de libertad, por 

ejemplo, les dicen hoy en día construyan sus sistemas educativos propios; es una forma diferente 

de pensar pero también sé que falta apoyo para capacitaciones, los tiempos para formación 

para ir construyendo esos procesos. Los procesos de construcción curricular los hemos asumido 

nosotros acá con el equipo de trabajo, con la consejería, con iniciativas propias se ha dado 

como queremos nuestra educación pero para el gobierno no, aún hay una brecha enorme para 

aceptar la educación propia, ellos dicen son autónomos, pero autónomos sin direccionamientos, 

o sea a veces no sabemos para dónde coger entonces da lo mismo, ir a ciegas y por eso es 

precisamente que nos hemos demorado y han pasado los años y aún estamos en construcción. 

(HPMNH3IETABA). 

La Constitución de Colombia dispone que el Estado reconoce, sin ningún tipo de 

discriminación, la primacía de los derechos inalienables de las personas, además reconoce y 

protege la diversidad cultural de la nación colombiana, sin embargo, es permanente la insistencia 

para que en la educación propia de los pueblos indígenas se integre la educación dominante, es 

decir el tipo de educación que coloniza, homogeneiza y no atiende a la diversidad. 



 

 

120 

 

En ese sentido, las concepciones sobre diversidad cultural en torno a la heterogeneidad 

educativa se interpretan como una irrupción por parte de la educación dominante hacia la 

educación propia, entendiendo que los “occidentales” hacen parte de dicha diversidad y que la 

educación dominante iría dirigida únicamente hacia ellos, razón por la cual, se encuentra en las 

citas textuales de las entrevistas y de manera recurrente, que la diversidad cultural supone un 

conflicto cuando los de “afuera” (occidentales, colonos, mestizos) “imponen un modelo 

educativo y las comunidades no lo comprenden por tanto no le dan importancia”. 

(RIETABAH2). 

El mandato educativo del pueblo indígena Awá, aprobado en el año 2010, determina las 

bases y los pilares para el desarrollo de la educación propia, con el propósito de fortalecer y 

salvaguardar la cultura del pueblo Awá. 

El Mandato educativo se constituye en la construcción de la Política 

Educativa del pueblo Awá, el cual tiene como propósito garantizar la 

orientación, fortalecimiento y protección de la educación propia. En el 

Mandato Educativo se recoge el pensamiento sagrado, los conocimientos y 

saberes ancestrales, la memoria de los Mayores, la riqueza y la sabiduría de la 

Naturaleza; el pasado y presente del pueblo Awá; las bases, pilares, 

lineamientos y mandatos orientadores, que permiten proyectarse hacia el 

futuro y garantizar la pervivencia como pueblo indígena. (UNIPA, 

CAMAWARI Y ACIPAP, 2012, p.129) 

En consecuencia se generan contradicciones con las políticas educativas expuestas por el 

Ministerio de Educación Nacional de Colombia, en tanto que se establecen lineamientos para 

evaluar a las instituciones educativas en relación a índices que miden la calidad educativa. 

El Índice Sintético de la Calidad Educativa -ISCE- es un indicador numérico 

que se enmarca entre la escala de 1 a 10 el cual es entregado por cada nivel 

educativo (primaria, secundaria y media) a todos los Establecimientos 

Educativos -EE- del país desde el año 2015. Este índice es calculado por el 

Instituto Colombiano para la Evaluación de la Educación -ICFES- a partir de 

los resultados de las pruebas Saber y la eficiencia interna de los EE, y es 

divulgado por el Ministerio de Educación Nacional -MEN- Con estos 

resultados las entidades certificadas en educación están llamadas a generar y 



 

 

121 

 

aplicar planes de mejoramiento en las instituciones educativas a su cargo. 

(MEN, 2017, p. 3) 

Las pruebas saber irrumpen los procesos de educación propia, puesto que las prácticas 

pedagógicas se orientan a que los estudiantes respondan con un desempeño alto ante dichas 

pruebas, que entre otros aspectos, consolidan los estándares y lineamientos curriculares que han 

sido emanados por el Ministerio de Educación Nacional para y desde una educación de “afuera”. 

“Las políticas educativas del Ministerio de Educación Nacional, están más enfocadas en que 

cumplamos unos contenidos de pronto tendientes a unas pruebas de ICFES, a unas pruebas de 

Estado y a veces con los estándares nos llenamos de contenido y dejamos a un lado nuestra 

cultura y eso si afecta porque no hay una prioridad para la diversidad, a los niños no se los 

evalúa por su contexto cultural, a los niños se los evalúa por conocimiento y entonces si 

representa una desventaja grande para un estudiante indígena porque sus conocimientos no van 

a ser valorados cualitativamente, lo que hace un examen de estado es cuantificar el 

conocimiento, pero no mirar el conocimiento cultural, entonces si afecta bastante”. 

(MPMNH5IEOP). 

Por otra parte, se debe señalar que en las concepciones sobre diversidad cultural se 

identificaron recurrencia en cuanto a la necesidad de tener una actitud con apertura hacia la 

interculturalidad, sin embargo se observa que esta es considerada de manera funcional, puesto 

que la interculturalidad vista desde una perspectiva crítica y de apertura hacia otras culturas, 

genera contradicciones con el Mandato Educativo del Pueblo Awá, en el cual y como se detalló 

en el cuadro 17, no se dirige a la población afrodescendiente y mestiza, aun siendo una gran 

parte de su población. “Desde el inicio de los periodos nosotros hemos dicho a los estudiantes y 

al padre de familia, hemos dicho que este colegio es del pueblo indígena Awá, y el pueblo 

indígena tiene su cultura, entonces personas o estudiantes no indígenas que están matriculados 

aquí, hemos dicho que toca acogerse a la cultura indígena, respetando la forma de convivir, de 

respetar y además a ellos les toca que apropiar la cultura como si fuera indígena”. 

(HPAH7IETABA). 

En ese sentido, la actitud desde una apertura intercultural se interpreta como un proceso 

de acogida desde lo funcional de las culturas, desde el pragmatismo y desde el utilitarismo, para 

este caso, estudiantes que no son indígenas asumen, por ejemplo, el awapit como un requisito 

para escalar en los niveles de aprendizaje, tal como se ha explicado en apartados anteriores.  



 

 

122 

 

En consecuencia, se puede afirmar que las concepciones sobre diversidad cultural surgen 

desde un reconocimiento a la diferencia pero construida en una estructura y matriz colonial de 

poder racializado y jerarquizado que, dependiendo de la situación, ubica a la población Awá 

encima de mestizos y afrodescendientes, esto como un acto de resistencia ante las imposiciones 

de una educación occidentalizada que en ese caso y desde un macro contexto, la ubicación de la 

población Awá estaría por debajo de las demás. 

Finalmente, la enseñanza del awapit sufre constantemente irrupciones debido a las 

contradicciones que se generan por tener que enfrentar a las pruebas saber. “Nosotros decimos 

bueno nos van a medir, el Estado por las pruebas saber, entonces necesitamos bajarle la 

intensidad horaria al awapit”. (MPAH5IETABA). 

De manera que por heterogeneidad se propone entender que las acciones en 

mención generalmente son dispares e incoherentes entre sí o motivadas desde 

diferentes intereses. Para este caso, podríamos mencionar, por ejemplo, la 

tensión permanente entre el propósito de una política educativa centrada en la 

“educación para todos” promovida por el Estado vs. una defensa a la 

educación propia agenciada por el movimiento indígena. (Guido et al. 2013, 

p. 23) 

En coherencia a lo anterior y según los hallazgos de este objetivo, la heterogeneidad 

educativa, entendida como la educación propia y la educación de afuera permean las 

concepciones sobre diversidad cultural frente a las creencias y actitudes que se asumen en un 

contexto culturalmente diverso y que dejan ver la definición de dicha diversidad desde diferentes 

perspectivas, en algunas lo diverso se interpreta desde el ser Awá, es decir la diversidad cultural 

es una población indígena, esto respondería a por qué en los planes educativos se da prioridad a 

esta población; en otras perspectivas la diversidad cultural se asume desde la diferencia entre 

culturas pero se coaccionan los procesos educativos por lineamientos externos que impactan 

negativamente las culturas que confluyen en las comunidades educativas. 

 

 Conclusiones para el segundo objetivo específico 

 

 Las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades educativas seleccionadas, 

se han construido desde la heterogeneidad étnica, lingüística y educativa que se vive en cada uno 

de los contextos y que dejan en evidencia la complejidad que supone atender a dicha diversidad. 



 

 

123 

 

Las concepciones se interpretaron desde un ellos, nosotros y los otros que demarcaron la 

alteridad a la que se encuentran asociadas y que también dejan ver una “ideología basada en la 

asignación de fronteras étnicas, señalando a ciertas poblaciones como otros diversos que se 

distinguen y se separan de un Nosotros supuestamente mayoritario” (Sarrazin, 2016, p.5). 

Desde las citas textuales de los entrevistados, se interpretó como también la diversidad 

cultural se encuentra asociada al concepto de comunidad y específicamente al provenir de 

diferentes comunidades. 

De igual manera, las concepciones sobre diversidad cultural se asocian al idioma de un 

pueblo y a las lenguas en contacto, en este caso el awapit y el español y cómo a partir de ahí se 

asumen diferentes perspectivas que se vinculan con el abandono, la arbitrariedad  y las 

dificultades en el aprendizaje de estas lenguas. 

Las concepciones sobre diversidad cultural también se interpretaron desde la irrupción 

que debido a la diversidad deben afrontar las comunidades educativas en el desarrollo de los 

procesos de educación propia y además se interpretó cómo las concepciones de diversidad 

cultural se asocian con una actitud hacia la apertura intercultural. 

Finalmente, las concepciones sobre diversidad cultural emergen desde un reconocimiento 

a la diferencia pero construida en una estructura y matriz colonial de poder racializado y 

jerarquizado que dependiendo de la situación ubica a unas personas sobre otras. 

 

 Recomendaciones para el segundo objetivo específico 

 

La interpretación de las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades 

educativas seleccionadas, abren el camino hacia futuras investigaciones y que podrían responder 

a la pregunta sobre ¿cómo transitar de la diversidad cultural a la interculturalidad? Esto con el 

propósito de ayudar a las comunidades educativas para crear acciones más pertinentes sobre 

cómo atender la diversidad cultural. 

Es importante que las comunidades educativas se apoyen en el concepto de la 

interculturalidad crítica como: 

 Una estrategia, acción y procesos permanentes de relación y negociación 

entre, en condiciones de respeto, legitimidad, simetría, equidad e igualdad. 

Pero aún más importante es su entendimiento, construcción y 

posicionamiento como proyecto político, social, ético y epistémico de saberes 



 

 

124 

 

•Indagación saberes 
culturales. 

•Caracterización 
cultural de las 
comunidades 
educativas. 

Caracterización 

•Proceso de acogida 
para cada cultura 
identificada. 

•Desarrollo 
integración cultural.  

Acogimiento 

•Integracción 
curricular de 
saberes Awá, 
Afrodescendientes y 
Mestizos. 

•Práctica de valores 
culturales en cada 
una de las áreas del 
conocimiento. 

•Desarrollo de 
semilleros desde y 
para Awá, 
afrodescendientes y 
mestizos. 

Acción continua 

y conocimientos, que afirma la necesidad de cambiar no sólo las relaciones, 

sino también las estructuras, condiciones y dispositivos de poder que 

mantienen la desigualdad, inferiorización, racialización y discriminación. 

(Walsh, 2010, p.4) 

Es necesario que las comunidades educativas comprendan la importancia de considerar a 

cada una de las culturas que confluyen en su entorno y que desde ahí se generen estrategias de 

intervención, considerando especialmente las opiniones de los jóvenes quienes pueden lograr 

dirimir las brechas que se presentan en la heterogeneidad étnica. 

El proceso que podrían acoger las comunidades educativas se plantea en la siguiente 

secuencia. 

 

Figura 22. Secuencia: Atención a la diversidad cultural 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Esta investigación 

 

 

 



 

 

125 

 

3.3. Tercer objetivo: Determinar las implicaciones de las concepciones sobre diversidad 

cultural en la situación actual del awápit. 

 

Para desarrollar este objetivo fue necesario considerar los hallazgos suscitados en los 

anteriores objetivos, por lo cual se relacionaron las citas textuales de los entrevistados que 

anteriormente dieron lugar a la descripción de la situación actual del awapit en las comunidades 

educativas seleccionadas y a la interpretación de las concepciones sobre diversidad cultural de 

dichas comunidades. 

En ese sentido, se observó que las implicaciones emergen desde el estado constante de 

presión que proyectan “ellos”, “nosotros” y “los otros”, tal como se reconocen las personas Awá, 

mestizas y afrodescendientes, presión que da forma a las relaciones de poder que conllevan a la 

situación actual del awapit. Al respecto, Tamez  y Terborg (2009) afirman que: “el poder lo 

obtiene la persona que menos presión siente para alcanzar determinado estado del mundo. La 

fuerza de la presión depende de dos factores: del interés del individuo presionado y del estado 

del mundo (contexto general)” (p.5). 

De manera que, en este objetivo se evidencia que las implicaciones de las concepciones 

sobre diversidad cultural, se configuran desde las relaciones de poder como producto de una 

presión constante y que desembocan en la situación crítica y seriamente en peligro del awapit.  

 

Implicaciones asociadas a las relaciones de poder 

 El desplazamiento del awapit: Fronteras étnicas  

El desplazamiento del awapit se posibilita a partir de las fuerzas de las presiones 

enmarcadas por las relaciones de poder, desde ideologías basada en la asignación de fronteras 

étnicas, puesto que aunque la cosmovisión del pueblo Awá intenta favorecer el mantenimiento 

del awapit, al igual que el interés por parte de las organizaciones e instituciones educativas para 

enseñar y preservar el awapit; se generan contradicciones con las necesidades que presenta la 

población debido al uso del español como herramienta que les permite establecer 

comunicaciones en la carretera y en otros ámbitos como la escuela, alejados de las comunidades 

en las que continuamente se práctica el awapit,  en esa medida, la presión se constituye desde las 

ideologías occidentales que enmarcan como lengua dominante al español y subordinan al awapit. 

 



 

 

126 

 

Es importante clarificar que el desplazamiento lingüístico, es entendido como la acción 

que lleva a que la lengua dominante reemplace a la lengua dominada. Así, se observa que 

dependiendo de los ámbitos en los que se desarrollen los procesos de comunicación, el awapit 

está siendo desplazado por el español. Las razones del desplazamiento también pueden ser extra-

lingüísticas y estriban en la complicada relación entre la estructura social y los ámbitos de uso de 

esta lengua (Roth, 1989). 

Se presenta entonces, la diversidad cultural como aquello en donde emergen relaciones de 

poder que en este contexto implican el favorecimiento en el desplazamiento del awapit, siendo 

esta considerada una lengua minoritaria y subordinada frente a la lengua dominante del español, 

así lo han reconocido los entrevistados:  

“En algunas comunidades, en algunas familias han tratado de mas bien no inculcar la 

lengua materna awapit sino el español porque sabemos que la lengua español pues es una 

lengua que domina a nivel mundial” (GRGSH1). 

“Como la mayoría están trabajando con las comunidades mestizas y con el español, 

entonces ellos (los Awá) dicen no ya no es tan necesario y se van olvidando del awapit” 

(RIETABAH2). 

“A mis demás compañeros tampoco les interesa aprender el awapit, hay solo como tres o 

cuatro personas que hablan el awapit, pero ellos no lo practican con nosotros no lo hablan con 

nosotros, tal vez sea porque el idioma que más usamos es el español, el que más comprendemos 

rápidamente”. (MEANH11IETABA). 

En ese sentido, los hallazgos de este objetivo, revelan que las concepciones sobre 

diversidad cultural desplazan al awapit, en tanto que se le otorga prestigio a la lengua dominante, 

es decir el castellano. Las implicaciones de las concepciones reflejan relaciones de poder desde 

la heterogeneidad étnica (como se ha interpretado a la diversidad cultural) y que demarca una 

fuerza de presión evidenciada en el desinterés asociado al desprestigio por aprender y enseñar el 

awapit.  

De manera que quienes sienten menor presión por interesarse en aprender y enseñar el 

awapit y, por tanto, quienes tendrían el poder de desplazar el awapit son las personas mestizas y 

afrodescendientes, puesto que desde sus concepciones no reconocen a esta lengua como parte de 

su cultura, sino como parte de “ellos” los Awá, los diversos. Es decir, para “nosotros” y “los 

otros”, ser culturalmente diverso, es ser Awá, tener una lengua materna distinta al español y por 



 

 

127 

 

tanto ser diferente de un “yo” occidentalizado. De dicha diferencia, surgen las relaciones de 

poder que desplazan al awapit. 

Antes de continuar,  es importante recordar que el concepto de etnia se lo ha citado desde 

las concepciones de los entrevistados en torno a la diversidad cultural, concepción que atenúa las 

fronteras entre personas Awá, mestizas, afrodescendientes y favorece el desplazamiento del 

awapit; estas fronteras  se reproducen tanto en espacios escolares como comunitarios.  

El problema del concepto de etnia es que efectivamente y como se ha evidenciado en 

páginas anteriores, ha permeado a este contexto y es desde esta categorización: ser Awá, 

afrodescendiente y mestizo, que se construyen las concepciones sobre diversidad cultural y a la 

vez demarcan las fuerzas ideológicas que desplazan al awapit. 

El sentido del planteamiento de la categorización: indígena, afrodescendiente y mestizo, 

vendría a “tratarse desde una noción politizada que vehicula una serie de condicionamientos 

histórico-sociales que terminan en la diferenciación clasista, producto de una realidad 

caracterizada por la dominación de una cultura sobre otra” (Esmeral y Sánchez, 2016, p.17). En 

ese sentido, las categorías que se han conformado para dividir a los seres humanos y que 

albergan al concepto de etnia, surgen desde el interés de la opresión y la deslegitimización que se 

reproduce en las fronteras étnicas observadas en las citas textuales de los entrevistados. 

En el marco de esas fronteras,  es el español al que se reconoce como una herramienta útil 

que se usa para lograr entablar comunicaciones que les permita a los hablantes de awapit acceder 

a derechos como el de la educación e igualmente en la cotidianidad de las dinámicas relacionales 

que se desarrollan fuera de las comunidades. “Nosotros vivíamos bien adentro, hacia el campo y 

dice mi mamá que ella no salía, apenas salía para comprar unas cosas como sal, fosforo, nada 

más y lo contrario todo pasaban allá, pero que había problema, para salir acá debía saber 

castellano”. (HPAH3IETABA). 

De esta manera, las relaciones de poder asociadas al desplazamiento lingüístico como 

implicaciones que surgen desde las concepciones sobre diversidad cultural, dan lugar a la fuerza 

de presión que experimenta la población Awá frente a la necesidad de usar el español, es decir 

una presión de tipo funcional, puesto que al salir de sus comunidades se ven obligados a dejar de 

hablar el awapit para adoptar el español y para lograr acceder a sus derechos. De manera que se  

detona otra fuerza de presión que es la de la inutilidad que supone continuar practicando el 



 

 

128 

 

awapit en un contexto que política y socialmente impone de forma arbitraria al español como 

lengua de prestigio. 

Este desplazamiento lingüístico refleja la situación crítica y seriamente en peligro del 

awapit. Las presiones que se ejercen desde las fronteras étnicas, se han reproducido desde 

décadas anteriores frente al abandono y las humillaciones que el pueblo Awá ha recibido 

históricamente con respecto al uso de la lengua awapit, es decir es el resultado de una 

reproducción de poder histórica, al respecto Calaforra (2003) menciona que: 

La minorización lingüística no tiene nada de natural ni de inevitable, sino que 

es un resultado de determinados procesos históricos. Las comunidades 

lingüísticas no se minorizan en virtud de su inferioridad intrínseca, sino a 

causa de políticas de asimilación y uniformización conscientes y dirigidas. 

Toda estructura sociolingüística — es decir, toda regulación social del uso 

lingüístico— se debe analizar en términos de poder y dominación. En las 

sociedades contemporáneas, la utilidad social —y la supervivencia— de una 

lengua se cifra en su funcionalidad discriminadora-integradora. Sólo se 

mantienen aquellas lenguas que ejercen de alguna manera esta función en su 

comunidad lingüística, de manera que filtran el acceso a bienes simbólicos y 

materiales por parte de los individuos. Por ello, toda estructura 

sociolingüística conlleva implícitas una acumulación de poder social y unas 

determinadas relaciones de dominación. (p.10) 

Las fronteras étnicas evidenciadas en las concepciones sobre diversidad cultural, 

reproducen las relaciones de poder, silenciando especialmente a la población Awá, quienes no 

son escuchados, ni atendidos en su lengua materna, además, se debe resaltar que la lengua hace 

parte del lenguaje y este es la extensión del pensamiento, en ese sentido, el pensamiento Awá es 

silenciado y oprimido, también debido a estas fronteras étnicas, continuamente se replantean su 

identidad y autoimagen, en relación a “nosotros” y “los otros”. De aquí, que sea recurrente en las 

citas de los entrevistados, el desinterés por aprender el awapit. 

Las implicaciones negativas de las fronteras étnicas, además irrumpen en las dinámicas 

relacionales, puesto que para los Awá es importante y necesario hablar continuamente el español 

para ser aceptados y respetados por mestizos y afrodescendientes, esto es una muestra del poder 

coercitivo que presiona hacia el abandono del awapit. De acuerdo a ello, en el cuadro 17, se 



 

 

129 

 

puede observar la premisa que se construye desde las recurrencias de las implicaciones en la 

situación actual del awapit.  

 

Cuadro 15.  Premisa desplazamiento del awapit 

 

Solo si hablo español, soy aceptado y respetado. 

Los Awá hablan awapit. 

Por tanto si soy Awá y hablo solo awapit no soy 

aceptado ni respetado. 

 

Fuente: Esta investigación 

 

La categorización reduce a las personas, limita la expresión de su lengua, de su cultura, 

de su pensamiento, homogeneiza, domina y a la vez divide, esto se evidencia en el uso de la 

etnicidad que responde positivamente al discurso de la jerarquización de las razas y que fue 

recurrentemente identificado en las concepciones sobre diversidad cultural que a su vez 

deslegitimaban al awapit al concebirla como lengua minoritaria. 

 

Figura 23. El circuito del poder en el desplazamiento lingüístico 

 
Fuente: Esta investigación 

 

A 

  

 Hablar 

B C 

PODER 

NO PODER 



 

 

130 

 

En el circuito del poder del desplazamiento lingüístico, se rompe el vínculo entre Awá 

(A), mestizos (B) y afrodescendientes (C). En este circuito, el poder va más allá de la acción 

misma,  es decir, “A” puede hablar pero únicamente en su lengua nativa y fuera de este circuito. 

En este circuito culturalmente diverso, a los Awá no se les otorga el poder de hablar, son 

silenciados y aislados, mientras que “B” y “C” pueden hablar y mantenerse unidos. Además se 

atenúa que “A” es diferente de “B” y “C”, lo cual es completamente contradictorio a la 

cosmovisión Awá, puesto que para ellos, “A”, “B” y “C”, son unidad
1
 y a quienes los une el 

territorio. 

Pareciera que la representación de este circuito careciera de sentido y es que 

efectivamente se quiere plantear que el poder en esta realidad y visto desde la amplificación de la 

lupa de esta investigación, no tiene razón de ser, no hay armonía entre sus elementos, sin 

embargo, existe el generador que le da funcionalidad y es el poder en sí mismo. 

El generador de esta funcionalidad opera desde la clasificación de la población mundial 

que según Castro-Gómez (2014) se gestó durante la edad media junto al discurso de la pureza de 

sangre, es decir, es un proceso histórico que en la actualidad continua reproduciéndose. 

En la historia conocida antes del capitalismo mundial se puede verificar que, 

en las relaciones de poder, ciertos atributos de la especie han jugado un papel 

principal en la clasificación social de las gentes: sexo, edad y fuerza de 

trabajo son sin duda los más antiguos. Desde la conquista de América se 

añadió el fenotipo. El sexo y la edad son atributos biológicos diferenciales, 

aunque su lugar en las relaciones de explotación/dominación/conflicto está 

asociado a la elaboración de dichos atributos como categorías sociales. 

(Quijano, 2000, p.116) 

La categorización, junto al concepto de raza y etnia, emergen bajo el propósito de 

dominar, expropiar, vulnerar, invadir, deslegitimar, entre otras acciones, desde las que opera el 

poder en la clasificación social y que busca como fin último el control de los ámbitos sociales. 

“Las diferencias fenotípicas entre vencedores y vencidos han sido usadas como justificación de 

la producción de la categoría “etnia”, aunque se trata, ante todo, de una elaboración de las 

relaciones de dominación como tales” (Quijano, 2000, p.117).  

                                                 
1
Para este análisis se tuvieron en cuenta las ideas recopiladas de las asesorías y diálogos entablados con la Dra. 

Gabriela Hernández Vega, quien con sus aportes clarificó el desarrollo de este objetivo. 



 

 

131 

 

La dominación, desde el silenciamiento que se observa en el circuito del poder del 

desplazamiento lingüístico, conduce a la colonización del saber y el ser, con el fin de 

universalizar el conocimiento, de validar a un único tipo de ser humano, de homogeneizar las 

culturas, de formular y proclamar una única verdad para la historia de los pueblos, en la cual no 

hay lugar para los espíritus, los saberes y las lenguas ancestrales.  

La colonialidad del ser como experiencia vivida, se manifiesta en las fracturas a la 

identidad cultural que el ser humano sufre al confluir, por ejemplo, en un contexto culturalmente 

diverso, en donde empieza a replantearse la importancia y el sentido de su cultura, a sentirse 

avergonzado y desinteresado por continuar enseñándola, para de pronto abandonarla y asimilar la 

que se le impone. 

 

 

 El desplazamiento del awapit: La vergüenza  

  

El desinterés por aprender y enseñar desde las familias el awapit, obedece a otra fuerza de 

presión que es la vergüenza. Aquí es pertinente mencionar que Foucault define al poder como 

“una relación de fuerzas, o más bien toda relación de fuerzas es una relación de poder” (Como se 

citó en Moreno, 2006, p. 2). La relación de la fuerza de presión dada por la vergüenza que 

supone hablar el awapit, implica el desplazamiento de esta lengua desde las concepciones que los 

participantes tienen sobre diversidad cultural, puesto que la vergüenza se expresa y siente desde 

los Awá, frente a los mestizos y afrodescendientes, puesto que “la vergüenza es una emoción 

exclusivamente social, emerge de las interacciones humanas. Son los otros quienes a través de la 

mirada producen este sentimiento que el yo experimenta en las relaciones de intersubjetividad” 

(Kaplan, 2019, p.3). 

“La mayoría de los que hablan awapit no les gusta, les da vergüenza, no les gusta hablar”. 

(MEAH8IETABA).  

“No lo hablamos porque algunos no quieren aprender o si aprenden no pueden hablar y algunos 

les da vergüenza, ellos (los Awá) les da vergüenza la pronunciación” (HEAH9IETABA).  

“La gente ya casi no habla porque a unos les da vergüenza hablar el awapit, porque como usted 

(mestiza) no puede escuchar no puede entender entonces toca hablar el castellano”. 

(HEAH10IETABA). “Porque mis abuelos ya no hablaban el awapit, y hace un tiempo porque la 

gente de afuera, la gente afrodescendiente discriminaba porque a los mayores, a los 



 

 

132 

 

antepasados los discriminaban por hablar awapit, les decían que ese idioma era fea que 

cambiaran, que no se podía hablar, que eso era malo, entonces mis abuelos fueron metiendo esa 

ideología y por eso no hablaban con lo hijos, entonces mis padres por ese motivo no practican 

mucho y si uno le dice que le hable pa uno entonces se avergüenzan porque piensan que es 

malo” (MEANH12IETABA). 

La ideología de la vergüenza es la fuerza de presión que revela las relaciones de poder 

que implican la situación de desplazamiento que sigue viviendo el awapit, en ese sentido, las 

concepciones interpretadas como heterogeneidad étnica, lingüística, educativa y asociadas con la 

transmisión intergeneracional, implican al desplazamiento del awapit, esto se le atribuye a que 

los mayores y adultos han dejado de enseñarlo a los jóvenes puesto que la población Awá ha 

desarrollado una presión social, guiada por la vergüenza de transmitir a los jóvenes experiencias 

humillantes vividas en el pasado por practicar su lengua, con lo cual se gesta una relación de 

poder que causa la subordinación del awapit, dicho poder principalmente ejercido por mestizos y 

afrodescendientes. 

Los efectos de la vergüenza son devastadores para la pervivencia del awapit, puesto que 

impide su enseñanza de manera transgeneracional y con ello oprime la expresión, libertad, 

manifestación del pensamiento y la verdad de todo un pueblo indígena. 

La vergüenza que sienten los Awá por hablar su lengua materna, es una evidencia de las 

relaciones de poder que se han generado desde la coerción y que conllevan a que “ellos” ante la 

diversidad asuman un comportamiento subordinado, replanteen su cultura frente a la percepción 

de los demás y a la posibilidad de hablar en su lengua en contextos diferentes a sus comunidades, 

lo cual también reduce los ámbitos en los que se practica el awapit. 

La humillación es también una evidencia de las relaciones de poder que se orientan a la 

sumisión forzada, al sometimiento, a la ridiculización y a la desvalorización del awapit, al 

reconocer al español como una lengua dominante. 

Las concepciones sobre diversidad cultural implican el desplazamiento del awapit desde 

la vergüenza que se manifiesta tanto en jóvenes como en adultos y ha sido normalizada frente al 

uso del awapit, es decir, es normal sentir vergüenza y es normal decidir silenciarse e 

invisibilizarse, esto en razón “al miedo a la pérdida o, incluso, a la disminución del prestigio 

social es uno de los motores más poderosos del cambio de las coacciones externas en 

autocoacciones” (Elias, 1987, p. 481). 



 

 

133 

 

El pudor y la vergüenza han sido los ejes centrales que a lo largo del tiempo lograron 

cimentar las bases de la sociedad moderna occidental, una sociedad completamente moldeable, 

dominada, oprimida y a quienes se les ha logrado transferir un pensamiento realista, lógico y 

racional. Por supuesto, en esta lógica moderna no hay lugar para las lenguas ancestrales.  

En ese sentido, las concepciones sobre diversidad cultural demarcadas por las fronteras 

étnicas dan lugar a la vergüenza que impide la transmisión del awapit y además desplaza la 

responsabilidad de la familia a la escuela sobre la lengua y en este espacio también se gestan 

relaciones de poder que desplazan al awapit. 

 

 El desplazamiento del awapit: La escuela colonizadora  

 

La escuela es un microcosmos de lo social (Kaplan, 2008) y en ese sentido, la escuela es 

también uno de los dispositivos que responde a políticas asimilacionistas a partir de la 

estandarización y medición de conocimientos que se construyen desde afuera y no desde los 

saberes de las comunidades. La escuela es el escenario en el cual desde la diversidad se 

reproducen las relaciones de poder asociadas al desplazamiento lingüístico, se constituye como 

un espacio colonizador configurado desde los esquemas hegemónicos que se orientan a la 

homogeneización de los pueblos y a la desvalorización de los saberes ancestrales, en ese sentido, 

las concepciones de diversidad cultural implican los esquemas de poder de una escuela que 

reproduce la subordinación del awapit. Los docentes, por ejemplo, consideran que debido a tener 

esta lengua materna se dificulta el aprendizaje de las diferentes áreas académicas, puesto que el 

vocabulario de los Awá es escaso y por tanto limita el acceso al conocimiento, reafirmando con 

ello la universalización del “conocimiento de afuera” e invisibilizando los conocimientos propios 

del pueblo Awá. 

La invisibilización de conocimientos otros, además de silenciar el pensamiento de los 

Awá desde la represión que implica la situación crítica del awapit, altera las dinámicas 

relacionales en la alteridad, divide y atenúa las fronteras étnicas, como evidencia, en la escuela, 

los Awá hablan con los Awá, los mestizos con los mestizos y los afrodescendientes con los 

afrodescendientes. 

El desplazamiento del awapit como una de las implicaciones que emergen desde las 

concepciones de diversidad cultural, se encuentra en las relaciones de poder que la escuela 



 

 

134 

 

ejerce, puesto que sigue los intereses de una educación que demarca la jerarquización en la que 

el español es el centro y reduce los espacios de práctica del awapit. Este sistema ha sido 

introducido desde la limpieza de sangre de la que habla Mignolo (como se citó en Castro, 2005) 

y que sitúa a los culturalmente diversos como esos hijos expulsados de Noé y por lo cual ante 

ellos queda justificado todo acto de invasión, expropiación, tortura y despojo. Con esto se 

reafirma que el desplazamiento lingüístico responde a un proceso histórico de subordinación del 

awapit y desde las relaciones de poder promovidas en la escuela, continua atenuándose en la 

actualidad. 

 Las relaciones de poder, siempre están presentes en la actividad escolar y 

educativa, puesto que el proceso educativo no puede operar al margen de 

ciertas consistencias. Una de ellas tiene que ver con el nexo estructura social 

– lenguaje y su afectación de la cognición humana. Además, la educación 

difícilmente se articula entre significado y significantes. (Avilés, 2004, p. 9) 

Sin embargo, es importante aclarar que como se logró evidenciar en los objetivos 

anteriores existe interés por parte de organizaciones y directivos en realizar acciones para 

preservar el awapit, aun así no han logrado generar el impacto que se requiere en las 

comunidades educativas y esto se debe a que desde las concepciones que se han construido en 

torno a los Awá, mestizos y afrodescendientes se continúan reproduciendo los esquemas de 

poder que llevan a desplazar el awapit, esto además se reafirma ante la falta de recursos y las 

exigencias del Ministerio de Educación Nacional por la medición de los conocimientos de 

afuera. 

El desplazamiento del awapit deviene de las implicaciones suscitadas por una escuela 

colonizadora, en tanto que se estudian modelos eurocéntricos, se resalta el español sobre el 

awapit y además no se brindan los espacios suficientes para que los estudiantes revaloricen el 

awapit.  

Los planes de estudio en su mayoría se realizan desde y para el español, se centra la 

mayor atención en áreas como la física y las matemáticas que en el área del awapit, esto se 

atribuye a que se reproduce un tipo de educación que responda a los estándares de calidad 

impuestos a nivel nacional y para ello se asume la educación de afuera, sin embargo, se han 



 

 

135 

 

empezado a desarrollar planes de educación propia en la que hay un mejor lugar para el awapit, 

pero este proceso se ha dificultado puesto que los interesados no cuentan con la asesoría y los 

recursos necesarios para proyectar y ejecutar las propuestas.  

“Para el pueblo Awá la educación ha sido compleja, difícil entender, por ejemplo la 

población mayoritaria, la población mestiza, afro, la escuela la han constituido desde muchos 

años atrás y se han aplicado con modelo educativo tradicional, en cambio en los indígenas del 

pueblo Awá, surge de un olvido, abandono, discriminación, muchos factores y por ende ahora 

presencia de actores armados ilegales, presencia de cultivo ilícito, desconocimiento, entonces 

no ha sido tan fácil, para poder fortalecer la educación propia, para fortalecer el awapit, pero 

mientras la educación tradicional ha existido años tras años, mucho años atrás, entonces ya es 

como más fácil escoger el modelo educativo, pero en cambio el pueblo Awá se surge digamos de 

un proceso organizativo para decir bueno queremos tener una educación preescolar, la 

educación de primaria y por ende también educación bachillerato entonces es empezar a 

analizar la necesidad y cómo sería la escuela, cómo sería la formación de niños y niñas y por 

eso aún no tenemos definido un modelo educativo que diga esto es educación bilingüe 

intercultural, donde nos permita a nosotros decir vea este es un modelo propio, donde da 

resultado y permite aprender la lengua materna y otros componentes de áreas propias porque 

no ha existido por eso para escuelas, colegios la educación occidental es difícil para el mundo 

Awá para el niño Awá, porque acá nosotros enseñamos lecto escritura en español y también 

muchas áreas, bastantes áreas, entonces es difícil para el niño Awá. La educación ha sido 

complicada de entender, más bien la educación propia para ellos es allá en la casa, ir a enseñar 

a pescar, contar la historia, todo lo que es el diario vivir, por eso ha sido compleja, por eso 

nosotros hemos llevado un proceso de largo de investigación, hay que hablar con los estudiantes 

con los padres de familia, investigar para poder acercar la educación propia y por ende otros 

pueblos indígenas han venido también construyendo su educación propia y también exigiendo al 

gobierno a que reconozca la educación propia, que nos permita desarrollar educación propia 

como una educación pública pero no solo en un papel escrito, sino que también nos permita 

desarrollar esa educación propia en nuestra lengua, en nuestro territorio y eso hace que obliga 

al gobierno a reglamentar una política publica en su territorio y a reglamentar sus leyes, 

normas pero también asignando recursos para la implementación, entonces eso es un proceso 

difícil” (RIETABAH2). 



 

 

136 

 

 

Las políticas públicas emergen desde las relaciones de poder que en algunos casos 

subordinan a las poblaciones indígenas,  por ejemplo, sobre la falta de recursos que apoyen la 

protección a las lenguas ancestrales y aunque directivos y líderes de las comunidades educativas 

se preocupen por este propósito, se enfrentan a una ecología de las presiones que no les permite 

alcanzar lo que Tamez y Terborg (2009) han denominado como estado del mundo, es decir un 

grado de vitalidad en la que no corra peligro el awapit.  

 

Cuadro 16. Ecología de las presiones: Desplazamiento vs mantenimiento del awapit 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

               Fuente: Adaptación Trujillo y Terborg (2009) 

INTENCIÓN/ ACCIÓN: uso mayoritario del 

español, paulatina corporación del awapit 

PRESIONES 

Dominante: Español 

Subordinada: Awapit 

INTERÉS: Organizaciones e 

instituciones interesadas por enseñan 

el awapit. Sin embargo, el español 

sigue siendo la lengua necesaria para 

la sobrevivencia en la diversidad 

cultural y el interés de los jóvenes 

radica en aprender otras lenguas. 

La cosmovisión Awá, favorece la lengua awapit, sin embargo algunas 

concepciones evidencian las dificultades de su mantenimiento en un contexto 

culturalmente diverso 

ESTADO DEL MUNDO: Situación crítica y 

seriamente en peligro del awapit 

NECESIDADES: Para ser respetados, 

para acceder a la educación, para 

vivir en la carretera, deben hablar 

español. 

Awapit como acción para 

salvaguardar la cultura del pueblo 

Awá 

 

 

 

 

Español como acción para entablar 

comunicaciones  y acceder a los 

derechos básicos 

Implicaciones de 

mantenimiento 

Implicaciones de 

desplazamiento 

Implicaciones de 

mantenimiento 

Implicaciones de 

desplazamiento 



 

 

137 

 

 

Se presenta finalmente en el cuadro 18 las implicaciones de desplazamiento versus 

mantenimiento del awapit, entendiendo que el mantenimiento radica en generar una serie de 

acciones que lleven a salvaguardar una lengua que posiblemente está siendo desplazada por otra. 

Tanto el mantenimiento al igual que el desplazamiento dependen de diversos procesos asociados 

a contextos socioculturales específicos. Señala Fishman que el conocimiento detallado de estas 

situaciones particulares es el primer paso para revertir el desplazamiento, además de sentar las 

bases de conocimiento para las generalizaciones sobre este fenómeno (como se citó en Trujillo y 

Terborg, 2009).  

El estado del mundo, revela el desplazamiento del awapit, las implicaciones que desde 

las relaciones de poder llevan a coaccionar los intereses y necesidades de quienes constituyen la 

diversidad cultural y desde las intenciones y acciones como las que se han evidenciado a lo largo 

de este documento, acentúan al español como la lengua de prestigio y de uso mayoritario. 

Lo anterior, constituye las implicaciones en la situación actual del awapit. Desde las 

concepciones sobre diversidad cultural, en las que se identificaron las relaciones de poder que 

llevan al desplazamiento lingüístico, poder que responde a un proceso opresivo histórico y que 

además se nutre de las presiones de dominancia y subordinación que se esconden tras intereses y 

necesidades creadas desde la colonialidad y que buscan fijar el prototipo de ser humano 

universal.  

 

 Conclusiones para el tercer objetivo específico  

 

Para determinar las implicaciones de las concepciones sobre diversidad cultural en la 

situación actual del awapit, fue necesario principalmente describir la situación actual del awapit 

e interpretar las concepciones sobre diversidad cultural. 

Con la determinación de las implicaciones se logró construir conocimiento en torno a las 

relaciones de poder que conllevan al desplazamiento del awapit y que surgen desde las 

concepciones sobre diversidad cultural.  

El desplazamiento del awapit implica a las fronteras étnicas que se identificaron en las 

concepciones sobre diversidad cultural y desde lo cual se construyó el circuito del poder en el 

desplazamiento lingüístico, en el que se observa quienes pueden o no pueden hablar, y esto 



 

 

138 

 

último entendido más allá de la acción misma, del emitir o articular palabras, sino también del 

expresar el pensamiento y tener voz en un contexto culturalmente diverso.  

Desde las fronteras étnicas también se puede concluir que una lengua es desplazada 

cuando las concepciones sobre diversidad cultural afectan la transmisión de la lengua a los 

jóvenes, debido a que la diversidad cultural representa el encuentro con quienes han ejercido una 

presión social que deslegitima el uso de la lengua. 

Se evidencio cómo la vergüenza y la escuela colonizadora aportan en el desplazamiento 

lingüístico y todo ello desde el marco de las relaciones de poder como producto de las 

implicaciones de las concepciones sobre diversidad cultural.  

Finalmente, todo lo anterior, implican cambios en los ámbitos de utilización de la lengua 

que favorecen el desplazamiento del awapit, esto debido a la reducción y limitación que sufre el 

awapit al ser usado únicamente en determinados espacios producto de la presión funcional que se 

ejerce desde las concepciones que emergen en un contexto culturalmente diverso. 

 

 Recomendaciones para el tercer objetivo específico 

 

Es necesario que las comunidades educativas trabajen sobre las implicaciones que llevan 

a desplazar el awapit y fortalezcan las implicaciones que conducen a mantener la lengua 

materna.  

Es necesario que se considere que un factor importante de mantenimiento lingüístico es 

el papel de las relaciones de los jóvenes con los mayores y las mayoras, quienes guardan los 

saberes ancestrales, enseñan las tradiciones y lengua. Así que se recomienda fortalecer 

dichas relaciones, acercando a los mayores y mayoras a los espacios institucionales para que 

sean escuchados. Se recomienda plantear de manera organizada en los planes de estudio, las 

estrategias que aportarán al retorno de la responsabilidad de la enseñanza de la lengua 

materna por parte de las familias, esto contribuirá en la motivación y habilidades de los 

jóvenes para aprenderla. 

Se sugiere a las comunidades educativas fortalecer el sentimiento de orgullo por el 

awapit, puesto que la vergüenza como producto de las humillaciones que históricamente la 

población ha sufrido por su uso, genera implicaciones de desplazamiento, así que es de vital 

importancia promover una resignificación cultural, para ello es necesario que el uso del 



 

 

139 

 

awapit no se reduzca o limite a unos tiempos y espacios específicos sino que se amplíen los 

espacios tanto para el aprendizaje por parte de estudiantes, como de profesores y padres de 

familia. 

Se recomienda el fortalecimiento de las relaciones entre cada una de las culturas que 

confluyen, haciendo especial énfasis en la importancia de la enseñanza del awapit. Es 

necesario que valores como el respeto y la empatía, se trabajen de manera continua y con 

todos los participantes que integran a las comunidades educativas.  

Finalmente, se recomienda a investigadores desarrollar estudios que lleven a la 

respuesta de preguntas sobre ¿Cómo fortalecer las relaciones interpersonales entre jóvenes y 

mayores en la población Awá? ¿Cómo concientizar a las familias Awá sobre la importancia 

de la enseñanza del awapit? ¿Cómo fortalecer las diferentes culturas que confluyen dentro de 

un mismo contexto? ¿Cómo visibilizar al pueblo indígena Awá? 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

140 

 

CONCLUSIONES FINALES 

 

Las conclusiones que aquí se presentan consolidan la respuesta a la pregunta problema, 

que se ha logrado a partir de la descripción de la situación actual del awapit, la interpretación de 

las concepciones de las comunidades educativas seleccionadas sobre diversidad cultural y la 

determinación de las respectivas implicaciones. 

Para responder a la pregunta: ¿Cuáles son las concepciones sobre diversidad cultural de 

las comunidades educativas que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental 

Bilingüe Awá y Ospina Pérez, y sus implicaciones en la situación actual del awápit?, fue de vital 

importancia acercarse a las comunidades educativas, conocer el significado, la historia del awapit 

y guiarse metodológicamente desde un enfoque cualitativo, lo cual favoreció la mirada de 

estudio sobre la información obtenida de los actores.  

Ahora bien, la respuesta a la pegunta problema indica principalmente que la situación 

actual del awapit es crítica y se encuentra seriamente en peligro, además la interpretación de las 

concepciones sobre diversidad cultural se encuentra asociada a la heterogeneidad étnica, 

lingüística y educativa, las cuales finalmente derivaron en implicaciones asociadas a las 

relaciones de poder que conducen al desplazamiento del awapit y se evidencian en su  

desconocimiento e invisibilización, identificadas en las dinámicas relacionales desde las cuales 

se reproducen esquemas de poder que llevan a demarcar las fronteras entre los seres humanos. 

Lo anterior contribuye significativamente a comprender la situación en la que se 

encuentra el awapit, la cual responde a un proceso históricamente opresivo que ha sido 

reproducido de manera continua y que fue identificado en las concepciones sobre diversidad 

cultural, estas concepciones demarcan las fronteras entre los seres humanos, las cuales dan lugar 

a relaciones de poder que desplazan al awapit desde el sometimiento expresado en la vergüenza 

que supone hablarlo, además, desde el concepto de etnia, se reafirma la categorización de razas y 

se deja en evidencia las falencias de una escuela que coloniza y oprime. 

 

 

 

 

 



 

 

141 

 

RECOMENDACIONES FINALES 

 

El desarrollo de la investigación y los hallazgos encontrados permiten plantear las 

siguientes recomendaciones finales. 

Para el desarrollo de futuras investigaciones, se recomienda que la descripción de los 

contextos, se realice detalladamente para que los lectores logren conocer a las comunidades con 

las cuales se  trabaja en la investigación, más aun si involucran a pueblos indígenas, para ello es 

importante acercarse a la respuesta de la pregunta ¿Quiénes son? 

De igual manera, es importante que la búsqueda, organización y sistematización de los 

antecedentes se desarrolle de forma organizada y que permita reconocer los aportes que se han 

realizado a nivel mundial, lo cual amplia la mirada de estudio y contribuye a las competencias 

como investigador, para ello, se recomienda apoyarse en estrategias como el Mapeamiento 

Informacional Bibliográfico, desde el cual se posibilita la sistematización, rigurosidad y análisis 

de la revisión documental. 

Para el desarrollo de los aspectos metodológicos, se recomienda la utilización del 

Software de análisis cualitativo, Atlas ti, ya que permitió la presentación del análisis de la 

información desde la construcción de redes semánticas en las cuales se lograba visualizar los 

aspectos clave del análisis constituido a partir de las citas textuales de los entrevistados y 

logrando con ello construir conocimiento relacionado con la identificación de estas citas. 

Por otra parte, sobre los resultados de la investigación, se recomienda específicamente  

a las comunidades educativas, desarrollar estrategias de intervención que permitan enfrentar la 

situación crítica y seriamente en peligro en la cual se encuentra el awapit. Es de vital importancia 

que dichas estrategias se encaminen a concientizar a las comunidades educativas sobre la 

necesidad de preservar la lengua materna, para ello, es también necesario realizar procesos de 

acogida dirigidos a los estudiantes Awá, afrodescendientes y mestizos, procedentes de diferentes 

comunidades y que ingresan generalmente al bachillerato, para que comprendan la importancia 

del awapit, no únicamente desde lo funcional y morfosintáctico de la lengua, sino desde los 

saberes, historia y cultura a la cual representa.  

En ese sentido, es también necesario que las comunidades educativas tomen esta 

investigación como un referente que les permita dimensionar el peligro en el que se encuentra el 

awapit y asimismo apelen a las recomendaciones que se han señalado al finalizar cada uno de los 



 

 

142 

 

objetivos específicos, sobre las cuales se agregaría en este espacio, la sugerencia de resignificar 

el awapit en los planes de clase como un elemento que les permita a estudiantes, profesores y 

padres de familia, conocer otros saberes, otras formas de construir conocimiento, otras formas de 

enseñar  y con ello insurreccionar las relaciones de poder que oprimen, aíslan, avergüenzan y 

demarcan las fronteras étnicas, producto de situar a una lengua como la única lengua de 

prestigio. 

De igual manera, es importante que las comunidades educativas desarrollen diálogos 

interculturales críticos, desde los cuales fomenten la importancia de la diversidad cultural, no 

como aquello que separa, sino como aquello que fortalece la unidad de un pueblo y como aquello 

que puede contribuir a la cualificación de las instituciones educativas, puesto que al compartir 

diferentes saberes, se logrará ampliar la perspectiva frente al mundo y contemplar las aristas 

desde las cuales se puede construir conocimiento. 

Finalmente, se sugiere a la comunidad académica continuar desarrollando 

investigaciones que involucren a los pueblos indígenas en la construcción  de  planes de atención 

y educación, como por ejemplo, el salvaguardar la lengua materna. Por tanto, se recomienda la 

realización de investigaciones que visibilicen a los pueblos indígenas, y que coadyuven a 

fortalecer las culturas de estos pueblos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

143 

 

REFLEXIONES 

 

Desarrollar un proceso investigativo en contextos culturalmente diversos, requiere de 

paciencia, rigurosidad y respeto, puesto que implica principalmente, acercarse, conocer y 

comprender a cada una de las culturas. Esta es una tarea compleja que exige orden, apertura y 

flexibilidad, solo con ello se logra caracterizar, interpretar, describir y determinar aspectos que 

involucran a elementos que son de sumo cuidado para cada una de las culturas.  

 

Esta investigación logró dar respuesta a la pregunta problema y además en el transcurso 

la investigadora vivenció un proceso de transformación que la llevó a asumir una consciencia 

crítica frente a la situación que viven las poblaciones indígenas, específicamente sobre el sello 

identitario de su cultura, como lo es la lengua materna. 

 

Este proceso de transformación además suscitó la comprensión de la existencia de 

conocimientos otros y la importancia de asumir una posición crítica frente a la estandarización 

del conocimiento, la homogeneización de las culturas y la escuela colonizadora, para lo cual es 

necesario continuar desarrollando estudios que visibilicen a los pueblos indígenas y a los 

diversos pueblos que dan lugar a la heterogeneidad, la diferencia y la diversidad cultural. 

 

En cuanto a la metodología y estructura general de la investigación, se puede afirmar que 

la consolidación de los antecedentes es decisiva en la argumentación, fundamentación y 

sistematización de una investigación, por lo cual debe realizarse de manera organizada, detallada 

y minuciosa. Además es importante apoyarse en estrategias metodológicas que fortalezcan la 

argumentación en la presentación de los hallazgos. 

 

Finalmente, se debe mencionar que en el desarrollo de esta investigación se 

materializaron cada uno de los saberes adquiridos durante la realización de la Maestría en 

Educación de la Universidad de Nariño, por lo cual este trabajo es una muestra de los 

aprendizajes y aptitudes adquiridas durante este proceso de formación. 

 

 



 

 

144 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

Arbeláez, R. (2002). En el reconocimiento de las concepciones docentes se encuentra el camino 

del mejoramiento continuo de la calidad docente. Revista Docencia Universitaria, 2(2). 

Arias, C. (2014). Agency in the Reconstruction of Language Identity: A Narrative Case Study 

from the Island of San Andrés. Gist Education and Learning Research Journal, 9, 103-

123. 

Azaïs, H. (2005). Lenguaje y discriminación. México. Recuperado de: 

http://repositorio.dpe.gob.ec/bitstream/39000/944/1/CONAPRED-032.pdf 

Bernard, F. (2005). Por una refundación del concepto de "diversidad cultural". Recuperado de: 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3659726 

Banda, G y Martínez, A. (2006). Residentes indígenas y espacio territorial. El triple desafío. 

Derechos, instituciones y políticas para la Ciudad Pluricultural. Ciudad de México, 

México: Dirección General de Equidad y Desarrollo Social/Universidad Autónoma de la 

Ciudad de México 

Beniscelli, L., Riedemann, A., y Stang, F. (2019). Multicultural y, sin embargo, asimilacionista. 

Paradojas provocadas por el currículo oculto en una escuela con alto porcentaje de 

alumnos migrantes. Calidad en la educación, (50), 393-423. 

Bisbicus, T., Paí, N y Paí, N. (2010). Comunicación con los espíritus de la naturaleza para la 

cacería, pesca, protección, siembra y cosecha en el Pueblo Indígena Awá de Nariño. 

Recuperado de https://www.onic.org.co/documentos/1467-comunicacion-con-los-

espiritus-de-la-naturaleza-para-la-cacer 

Bustos, E. (2016). Concepciones de territorio de docentes universitarios formadores de 

Profesionales de las Ciencias de la Tierra (PCT): estudio comparado en dos 

universidades públicas ubicadas en contextos culturalmente diferenciados. Recuperado 

de: https://repository.udistrital.edu.co/handle/11349/6482 

Boereboom, J. (2017). Ethnic group labelling and the reporting of national educational 

outcomes in New Zealand. New Zealand Journal of Educational Studies, 52(2), 315-330. 

Calaforra, G. (2003). Lengua y poder en situaciones de minorización lingüística. ponencia 

presentada en el curso intensivo Europa como espacio cultural: entre integración y 

derecho a la diferencia. Recuperado de: https://www.uv.es/~calaforr/CursColonia.pdf 



 

 

145 

 

Cantero, S. (2014). Teoría fundamentada y Atlas. ti: recursos metodológicos para la 

investigación educativa. Revista electrónica de investigación educativa. Recuperado de: 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1607-40412014000100008 

16(1), 104-122. 

Castro-Gómez, S.  (2014). La poscolonialidad explicada a los niños. Editorial Universidad del 

Cauca. Instituto Pensar. Bogotá, Colombia: Universidad Javeriana  

Coseriu, E. (1986). Introducción a la lingüística, Madrid, Gredos. Recuperado de 

https://textosenlinea.com.ar/academicos/Introduccion%20a%20la%20linguistica.pdf 

Corporación Nacional de Desarrollo Indígena, CONADI. (2017). Estudio Sociocultural Acerca 

de los Apellidos Indígenas Atacameños o Lickanantay. Área de Investigación y Estudios 

Centro de Estudios y Formación Etnográfica. Chile: Ministerio de Desarrollo Social. 

Recuperado de: https://www.etnografica.cl/wp-content/uploads/2019/01/libro-apellidos-

atacamen%CC%83os-2017-final.pdf 

Cortina, R. (2017). How to Improve Quality Education for Indigenous Children in Latin 

America. In Indigenous Education Policy, Equity, and Intercultural Understanding in 

Latin America. Palgrave Macmillan, New York. 

Cruz, J. (2013). Impensar la teoría social de Antonio Gramsci. Política y cultura.  Recuperado 

de http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-

77422013000100008&lng=es&tlng=es. 

Clark, C. y Peterson, P. (1986) Teacher’s thought process. En M. C. Wittrock (ed.): Handbook of 

research on teaching. Nueva York, Macmillan 

Chapela, L y Ahuja, R. (2006). La diversidad cultural y lingüística. CGEIB-SEP. 

Bernard, F. (2005). Por una refundación del concepto de" diversidad cultural". Redes. com: 

revista de estudios para el desarrollo social de la Comunicación, (2), 29-34. 

De Colombia, C. P. (1991). Constitución política de Colombia. Bogotá, Colombia: Leyer. 

De Vincenzi, A. (2009) Concepciones de enseñanza y su relación con las prácticas docentes: un 

estudio con profesores universitarios Educación y Educadores, 12 (2), 87-101. 

De Mejía, A. M. (2017). Bilingual education in dominant languages in South America. Bilingual 

and Multilingual Education. Recuperado de: 

https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007%2F978-3-319-02258-1_31 



 

 

146 

 

Dewey, J. (1995). Democracia y educación: una introducción a la filosofía de la educación. 

Ediciones Morata. 

Díaz, L., Torruco, U., Martínez, H., y Varela, M. (2013). La entrevista, recurso flexible y 

dinámico. Investigación en educación médica, 2(7), 162-167. 

Echavarría, C. (2001). Reflexión sobre el sentido de territorio para los pueblos indígenas en el 

contexto del ordenamiento territorial y el desarrollo minero. Recuperado de: https://idl-

bnc-idrc.dspacedirect.org/bitstream/handle/10625/31833/117224.pdf?sequence=1 

Elias, N. (2003). Ensayo acerca de las relaciones entre establecidos y forasteros. Revista 

Española de Investigaciones Sociológicas, 104 (3), 219-25. 

Elosúa, M. & García, E. (1993). Estrategias para enseñar y aprender a pensar. Madrid, España: 

Narcea. 

Escobar, P., Aytté, J., Rosero, L., y Campiño, M. (2017). Sentidos de diversidad cultural: 

Avizorando los caminos de las prácticas pedagógicas en la identidad cultural. 

Recuperado de: http://ridum.umanizales.edu.co/xmlui/handle/20.500.12746/2836 

Esmeral, S y Sánchez, I. (2016). La educación en comunidades indígenas frente a sus proyectos 

de vida y las relaciones interculturales. Santa Marta, Colombia: UNIMAGDALENA. 

 

Fager, J (2014). Relaciones de saber-poder y colonialidad en el Internado Fray Javier de 

Barcelona, de Araracuara. Caquetá. Recuperado de: file:///C:/Users/hp/Downloads/TO-

17755%20(1).pdf 

Feldman, D. (2004). Ayudar a enseñar. Buenos Aires: Aique. 

Foley, D. (2004). El indígena silencioso como una producción cultural. Recuperado de: 

http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4476 

Fishman, J. (1991). Reversing Language Shift: Theoretical and Empirical Foundations of 

Assistance to Threatened Languages. Clevedon: Multilingual Matters. 

Flores, I. (2005). Identidad cultural y el sentimiento de pertenencia a un espacio social: 

discusión teórica. Revista de Universidad Veracruzana, (136), 41-48. 

Galante, A. (2018). Linguistic and cultural diversity in language education through 

plurilingualism: Linking the theory into practice. Recuperado de: 

https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007%2F978-3-319-44694-3_13  



 

 

147 

 

García, A., y Bernabé, M. (2007). Aproximación a los conceptos presentes en la diversidad 

cultural. Argentina: Global 

García, C. (1987) El pensamiento del profesor. Barcelona: CEAC. 

Giménez, G. (2005). Teoría y análisis de la cultura. Recuperado de: 

https://seminariodemetodologiadelainvestigacion.files.wordpress.com/2011/06/teorc3ada-

y-anc3a1lisis-de-la-cultura-1.pdf 

González, J., y Hernández, Z. (2003). Paradigmas emergentes y métodos de investigación en el 

campo de la orientación.  

Castro-Gómez, S. (2005). La poscolonialidad explicada a los niños. Recuperado de: 

http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.6233/pr.6233.pdf 

Guevara, G., García, D., Guzmán, L., Jutinico, G., Benavides, A., Delgadillo, C., y Bonilla, H. 

(2013). Experiencias de educación indígena en Colombia: entre prácticas pedagógicas y 

políticas para la educación de grupos étnicos. Recuperado de: 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/dcs-

upn/20160601014243/Experienciaseducacionindigena.pdf 

Hannerz, U. (2010). Diversity is Our Business. American Anthropologist, 112 (4), 539-551. 

Hernández, R., Fernández, C., & Baptista, M. (2010) Metodología de la Investigación. México: 

Editorial Mcgraw-Hill. 

Hernández, R., Fernández, C., y Baptista, M. (2014). Definición conceptual o constitutiva. 

Recuperado de  

http://metabase.uaem.mx/bitstream/handle/123456789/2775/506_5.pdf?sequence=1 

Hernández, S. (2013). México y la protección de las lenguas indígenas a partir de la Convención 

para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de la Unesco. 2003-2012 

Recuperado de: https://ru.dgb.unam.mx/handle/DGB_UNAM/TES01000695495 

Herrán, G., y Blanco, Y. (2017). Indicadores de supervivencia y muerte de culturas y lenguas 

indígenas originarias en contextos hispanohablantes excluyentes: la enseñanza como 

clave. Revista Iberoamericana de Educación, 73(1), 9. 

Kaplan, C.(2008). Talentos, dones e inteligencias. El fracaso escolar no es un destino. Buenos 

Aires, Argentina: Ediciones Colihue. 



 

 

148 

 

Kaplan, C., y Sulca, E. (2019). El sentimiento de vergüenza en la experiencia escolar de jóvenes 

indígenas. Voces de la Educación. Recuperado de: 

https://www.revista.vocesdelaeducacion.com.mx/index.php/voces/article/view/212 

Kohler, J. (2005). Importancia de las estrategias de enseñanza y el plan curricular. Recuperado 

de: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1729-

48272005000100004  

Kloss, H. (1969). Research Possibilities on Group Bilingualism: A Report. Recuperado de: 

https://files.eric.ed.gov/fulltext/ED037728.pdf 

Krotz, E. (2004). El concepto “cultura” y la antropología mexicana: ¿Una tensión permanente? 

Recuperado de: 

https://www.academia.edu/3325324/El_concepto_culturay_la_antropolog%C3%ADa_me

xicana_una_tensi%C3%B3n_permanente 

Lacan, J. (1971). De un discurso que no sería (del) semblante. Recuperado de: 

https://www.lacanterafreudiana.com.ar/2.1.7.7%20-07%20%20S18.pdf 

López, L. E., y Sichra, I. (2017). Indigenous bilingual education in Latin America. Bilingual and 

multilingual education, encyclopedia of language and education. Recuperado de: 

https://www.researchgate.net/publication/312266605_Indigenous_Bilingual_Education_i

n_Latin_America 

Lozano, E., y Escudero, P. (2015). Actitudes lingüísticas hacia la maya y la elección del 

aprendizaje de un idioma en un sector de población joven de la ciudad de Mérida. 

Recuperado de: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-

57662015000100006  

Ludhra, G., y  Jones, D. (2008). Conveying the" Right" Kind of Message: Planning for the First 

Language and Culture within the Primary Classroom. English Teaching: Practice and 

Critique. Recuperado de: https://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ832208.pdf 

Macera, M. (2012). Un estudio de las concepciones docentes acerca de la formación 

permanente. Recuperado de:   https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=834/83428627010 

Martínez, M. (2001). La Investigación Cualitativa Etnografía en Educación. México: Trillas. 

McCarty, T., y Coronel, M. (2017). Language education planning and policy by and for 

indigenous peoples. Language policy and political issues in education. Recuperado de: 



 

 

149 

 

https://www.researchgate.net/publication/226437759_Language_Education_Planning_an

d_Policies_by_and_for_Indigenous_Peoples 

Miguel, J. (2016). Producción de mensajes para valorar la diversidad lingüística: aproximación 

de la educación básica a la educación media superior. Recuperado de 

http://www.remeri.org.mx/tesis/INDIXE- 

TESIS.jsp?id=oai:tesis.dgbiblio.unam.mx:000743024 

Mignolo, W. (2001). Capitalismo y geopolítica del conocimiento. El eurocentrismo y la filosofía 

de la liberación en el debate intelectual contemporáneo. Buenos Aires, Argentina: 

Ediciones del Signo-Duke University 

Mignolo, W. (2005). La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial. 

Recuperado de: http://www.ceapedi.com.ar/imagenes/biblioteca/libreria/420.pdf  

Ministerio de Educación Nacional. (2015). Decreto 1075. Recuperado de: 

https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma_pdf.php?i=77913 

Ministerio de Educación Nacional. (2017a) ¿Qué es el Índice Sintético de la Calidad Educativa 

(ISCE)? Recuperado de: https://www.mineducacion.gov.co/1759/w3-article-

397385.html?_noredirect=1 

Molina, A., Mesa, M., Cuellar, N., Velazco, H., Suárez, J., y Sánchez, M. (2010). Mapeamiento 

informacional bibliográfico en el campo de la enseñanza de las ciencias, contexto y 

diversidad cultural: el caso del journal cultural studies in science education (CSSE). 

Recuperado de: 

https://die.udistrital.edu.co/sites/default/files/doctorado_ud/publicaciones/mapeamiento_i

nformacional_bibliografico_en_campo_ensenanza_ciencias_contexto_y_diversidad_cultu

ral.pdf  

Moloney, R., y Saltmarsh, D. (2016). “Knowing Your Students” in the Culturally and 

Linguistically Diverse Classroom. Australian Journal of Teacher Education. Recuperado 

de: https://ro.ecu.edu.au/ajte/vol41/iss4/5/  

Montes de Occa, S (2008). Traductor Traidor. Revista Algarabía. 

Moreno, H. (2006).  Bourdieu, Foucault y el poder.  Recuperado de: 

https://www.uv.mx/tipmal/files/2016/09/BOURDIEU-FOUCAULT-Y-PODER.pdf  



 

 

150 

 

Muñoz, M., López , M., & Assaél, J. (2015). Concepciones docentes para responder a la 

diversidad: ¿Barreras o recursos para la inclusión educativa? Recuperado de: 

https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-69242015000300007  

Ntombela, B. (2016). "The Burden of Diversity": The Sociolinguistic Problems of English in 

South Africa. English Language Teaching. Recuperado de: 

https://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ1097584.pdf  

Olmos-Alcaraz, A. (2016). Diversidad lingüístico-cultural e interculturalismo en la escuela 

andaluza. Un análisis de políticas educativas. Recuperado de: 

https://ojs.uv.es/index.php/RELIEVE/article/view/6832  

Olivencia, J. (2009). Educación y conflicto en escuelas interculturales: valores y concepciones 

pedagógicas del profesorado sobre convivencia y diversidad cultural. Educación y 

diversidad= Education and diversity. Recuperado de: 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2936534 

Ordine, N., y Flexner, A. (2017). La utilidad de lo inútil: manifiesto. Recuperado de: 

https://www.acantilado.es/catalogo/la-utilidad-de-lo-inutil/  

Ozonas, L y Perez, A. (2004) La entrevista semiestructurada. Notas sobre una práctica 

metodológica desde una perspectiva de género. Recuperado de: 

http://www.biblioteca.unlpam.edu.ar/pubpdf/aljaba/n09a19ozonas.pdf 

Palacios, A. (2004). Factores que influyen en el mantenimiento, sustitución y extinción de las 

lenguas: las lenguas amerindias. Barcelona, Madrid: UAM. 

Petersen, W., Novak, M., y Gleason, P. (1982). Concepts of ethnicity. Harvard University Press. 

Petit, M. (2012). Génesis y evolución de los conceptos cultura y diversidad desde los acuerdos 

de la OMC (1994) hasta la Convención de la UNESCO sobre diversidad cultural (2005). 

Recuperado de: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3939173  

Piñacué, J.  (2014). Pensamiento indígena, tensiones y academia. Tabula rasa. Recuperado de: 

http://www.scielo.org.co/pdf/tara/n20/n20a08.pdf. 

Porlán, M., Martín, J., y Rivero, A. (2001) La relación teoría-práctica en la formación 

permanente del profesorado. Sevilla, España: Díada. 

Pozo, J., Scheuer, N., Pérez, E., Mateos, M., Martín, M., y De la Cruz, M. (2006) Nuevas formas 

de pensar la enseñanza y el aprendizaje. Las concepciones de profesores y alumnos. 

Barcelona, España: Grao 



 

 

151 

 

Pozzo, M., y Soloviev, K. (2011). Culturas y lenguas: la impronta cultural en la interpretación 

lingüística. Recuperado de: https://www.redalyc.org/pdf/311/31121089002.pdf 

Quijano, A. (2007). Estar en el mundo Procesos culturales, estrategias económicas y dinámicas 

identitarias entre los mayas yucatecos. México: CIESAS-PORRÚA 

Quijano, A (2000) Colonialidad del poder y clasificación social. Recuperado de: 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20140506032333/eje1-7.pdf  

Ramírez,  B., y Suárez, P. (2016). Conocimiento y aprendizaje de lenguas indígenas en 

bachilleratos rurales y urbanos del estado de puebla, México: Ra Ximhai 

Rebolledo, T y Rodríguez, M. (2015). Escuelas y diversidad cultural. Revista del Cisen 

Tramas/Maepova, 

Regmi, K. D. (2011). Promoting Lifelong Learning in Multilingual Context: A Case from Nepal. 

Recuperado de: https://files.eric.ed.gov/fulltext/ED527494.pdf  

Ribeiro, D. (1968). Las Américas y la civilización. Proceso de formación y causas del desarrollo 

desigual de los pueblos americanos. Caracas, Venezuela: Biblioteca Ayacucho 

Rodrigo, M., Rodríguez, A., y Marrero, J. (1993). Las teorías implícitas. Una aproximación al 

conocimiento cotidiano. Madrid, España: Visor. 

Roth, A. (1989). Desplazamiento lingüístico en el desarrollo regional de México. Recuperado 

de: https://www.colmich.edu.mx/relaciones25/index.php/numeros-anteriores/10-

articulos/1377-articulo-38-desplazamiento-lingueistico-en-el-desarrollo-regional-de-

mexico 

Suchenski, M. (2001). A Comparative Look at Bilingual-Bicultural Education in Mexico and 

Guatemala. Recuperado de: https://files.eric.ed.gov/fulltext/ED470502.pdf 

Tabarez, C., Ramirez, C., y Garzon, J. (2013) Concepciones sobre diversidad, de los estudiantes 

de la Facultad de Educación de la Universidad del Quindío. Recuperado de 

https://revistasum.umanizales.edu.co/ojs/index.php/plumillaeducativa/article/view/348/44

8 

Tarujillo, I., y Terborg, R. (2009). Un análisis de las presiones que causan el desplazamiento o 

mantenimiento de una lengua indígena de México: El caso de la lengua mixe de Oaxaca. 

Recuperado de: https://www.redalyc.org/pdf/552/55211259007.pdf 

Terborg, R y García, L. (2011). Las presiones que causan el desplazamiento-mantenimiento de 

las lenguas indígenas. La presentación de un modelo y su aplicación. Muerte y vitalidad 



 

 

152 

 

de las lenguas indígenas y las presiones sobre sus hablantes. Recuperado de: 

file:///C:/Users/hp/Downloads/2016-04-

20laecologiadepresioneseneldesplazamientodelaslenguasindigenasporelesapanol.presenta

ciondeunmodelo%20(1).pdf 

Sarrazin, J. (2018). Crítica al elogio de la diversidad cultural. Signo y Pensamiento. Recuperado 

de: http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0120-

48232018000100001&script=sci_abstract&tlng=es. 

Sandoval, E., y Montoya,  B. (2013). La educación indígena en el Estado de México. 

Recuperado de: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-

74252013000100010  

Santiago, D. (2010). El problema de la cultura. Recuperado de: 

http://bibliotecadigital.uca.edu.ar/repositorio/libros/problema-cultura-dulce- maria-

santiago.pdf 

Sarrazin, J. (2016). Avatares del pluralismo: usos y abusos del concepto de diversidad cultural 

en medios institucionales. Recuperado de: 

http://revistas.ustatunja.edu.co/index.php/piuris/article/view/1136  

Terborg, R. (2006). La ecología de presiones en el desplazamiento de las lenguas indígenas por 

el español. Presentación de un modelo. Recuperado de: 

file:///C:/Users/hp/Downloads/La_ecologia_de_presiones_en_el_desplazamiento_de_l%2

0(2).pdf  

Téllez, G. (2004). Un instrumento internacional sobre diversidad cultural. México: Universidad 

Nacional Autónoma de México 

Toro, J. (2014). Qué visiones de CTS tienen los docentes de 5º y 9º grado de Colombia? y ¿cuál 

es su relación con los estándares de ciencias del Ministerio de Educación Nacional?. 

Recuperado de:   https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=2510/251032706006 

Trujillo, I., y Terborg, R. (2009). Un análisis de las presiones que causan el desplazamiento o 

mantenimiento de una lengua indígena de México: El caso de la lengua mixe de Oaxaca. 

Recuperado de: https://www.redalyc.org/pdf/552/55211259007.pdf 

UNESCO. (2013). Vitalidad y peligro de desaparición de las lenguas. Recuperado de: 

http://www.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/HQ/CLT/pdf/LVE_Spanish_EDI

TED%20FOR%20PUBLICATION.pdf  



 

 

153 

 

UNIPA, CAMAWARI y ACIPAP. (2012). Actualización Plan de Salvaguarda Étnica del 

Pueblo Awá. Nariño y Putumayo. Recuperado de: 

https://www.mininterior.gov.co/sites/default/files/p.s_awa_1.pdf 

Unidad Indígena del Pueblo Awá. (2012). Itaparuzpa Pit Awapit: las voces de nuestros Mayores. 

Pasto, Colombia: Ed. UNIPA.  

Unidad Indígena del Pueblo Awá. (2018). Diccionario Awapit Español. Pasto, Colombia: Ed. 

UNIPA. 

Van Dam, C. (2008). Tierra, territorio y derechos de los pueblos indígenas, campesinos y 

pequeños productores de Salta. Recuperado de: https://www.worldcat.org/title/tierra-

territorio-y-derechos-de-los-pueblos-indigenas-campesinos-y-pequenos-productores-de-

salta/oclc/489132994 

Vázquez, M., Just, M., y Triscari, R. (2014). Teachers’ Dispositions and Beliefs about Cultural 

and Linguistic Diversity. Institute Of Education Sciences. ERIC, 2(8), 577-587. 

Recuperado de: https://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ1053948.pdf 

Vigotsky, L. (1991). Obras Escogidas, Tomo II. Recuperado de: 

http://www.ateneodelainfancia.org.ar/uploadsVigotskyobrasescogidastomo2pdf 

Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y educación intercultural. Construyendo 

interculturalidad crítica. Recuperado de: 

https://www.humanas.unal.edu.co/repositoriocatedraunesco/files/3515/2702/9795/RAE-

398.pdf 

Wittig, G., y Farías, I. (2018). Trayectorias sociolingüísticas intergeneracionales. Una categoría 

para el análisis de procesos de transmisión y desplazamiento del Mapuzugun. 

Recuperado de: https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S0718-

04622018000100123&lng=pt&nrm=iso  

Yataco, M. (2008). Defensa de la lengua materna de los niños indígenas e inmigrantes del 

mundo. Recuperado de: http://www.linguistic-

rights.org/es/documentos/Defensa_de_la_lengua_materna_de_los_ninos_indigenas_e_in

migrantes_del_mundo_Miryam_Yataco.pdf  

Zavala, V. (2008). Teacher training in bilingual education in Perú. Recuperado de: 

https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007%2F978-3-319-02323-6_31-2 

 



 

 

154 

 

ANEXOS 

Anexo A. Matriz del mapeamiento de información bibliográfica  

El Anexo A, se puede visualizar en la carpeta “Anexos” que ha sido adjuntada en la entrega de 

este informe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

155 

 

Anexo B. Preguntas entrevistas semiestructuradas 

 

UNIVERSIDAD DE NARIÑO 

FACULTAD DE EDUCACIÓN 

MAESTRÍA EN EDUCACIÓN 

 

 

Entrevista dirigida a las comunidades educativas de las instituciones Indígena Técnica 

Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina Pérez. 

Objetivo: Caracterizar las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades educativas 

que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y Ospina Pérez 

y sus implicaciones en la situación actual del Awápit 

 

Líderes 

1. ¿Cuantos habitantes están bajo su injerencia? (gobernador) 

2. ¿Cuantos estudiantes están matriculados en su I. E? (rectores) 

 

Líderes, profesores, administrativos, estudiantes y madres de familia 

3. ¿Usted habla awapit? 

4. ¿Cuantos hablantes hay de awapit? 

5. ¿Qué lengua se habla con mayor frecuencia? 

6. ¿En qué momentos se habla con mayor frecuencia el awapit? 

7. ¿El uso del awapit ha aumentado o ha disminuido? 

8. ¿Cree que el awapit está en peligro de desaparecer? 

9. ¿Cuáles son los motivos que evitan que se siga hablando el awapit? 

10. ¿Ha tenido algún tipo de capacitación sobre el awapit?  

11. ¿De qué manera se fomenta el uso del awapit? 

Líderes, profesores, administrativos, estudiantes y madres de familia hablantes de awapit 

12. ¿Cuál fue la primera lengua que aprendió a hablar y quién le enseñó? 

13. ¿En su familia hablan todos awapit? 

Líderes, profesores, administrativos, estudiantes y madres de familia 

14. ¿Cuáles son las características culturales que hacen que su contexto sea diverso? 

15. ¿Cuáles son las principales fortalezas y dificultades de este contexto culturalmente diverso?  

16. ¿Se han observado conflictos debido al uso del awapit? 

17. ¿Usted cree que la escuela tiene en cuenta a cada una de las culturas de los estudiantes?  

Profesores 



 

 

156 

 

18. ¿Qué actitud se puede adoptar cuando en el aula de clase se manifiesta los diversos conocimientos 

tradicionales de los alumnos? 

19. ¿De qué manera las políticas educativas afectan las decisiones del docente cuando considera las 

necesidades de las diversas culturas de los estudiantes? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

157 

 

Anexo C. Entrevistas codificadas cromáticamente 

 

Objetivo Específico: Describir la situación actual del Awápit en las Instituciones Educativas 

Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá Y Ospina Pérez. 

 

LÍDERES 

Código 

Entrevistado 
Pregunta 

¿Cuantos habitantes están bajo su injerencia? 

GRGSH1 Estamos asentados en los municipios tanto de Tumaco como de Barbacoas, 

en la cual como tal el Resguardo Indígena el Gran Sábalo está conformado 

por 25 comunidades, comunidades que están asentados en jurisdicción de 

Tumaco y Barbacoas, actualmente está habitado por más de 4500 

habitantes Awá, más de 990 familias Awá y de la misma manera cada una 

de las comunidades tenemos representantes que son de las comunidades, 

son gobernadores suplentes, quienes ejercen y desempeñan sus labores en 

aras de salvaguardar la cultura, en aras de proteger lo que son nuestros 

espacios de vida, nuestro territorio, de la misma manera tenemos equipos 

de la guardia indígena que nos acompañan a las familias Awá, que nos 

acompañan en diferentes actividades, que muchas veces convocamos desde 

el equipo del cabildo, nosotros somos un equipo de trabajo que 

acompañamos a las familias Awá y que tenemos esa potestad de gestionar 

para el beneficio de las comunidades, somos representantes elegidos en las 

asambleas por las familias Awá, por los habitantes y de la misma manera 

somos Inkal Awá, nos autodenominamos que somos Inkal Awá que 

significa gente de la selva porque vivimos en medio de la selva convivimos 

con los arboles los ríos las quebradas, convivimos con diferentes espíritus 

que hacen parte también de nuestro espacio de vida y asimismo, según 

nuestra percepción, según nuestra creencia que nos han transmitido de 

generación en generación, nuestro abuelos y abuelas, en nuestro 

cosmovisión tenemos cuatro mundos, primero.. el primer mundo, nosotros 

en este espacio, en el segundo mundo donde nosotros vivimos, en el tercer 

mundo en donde nuestros ancestros nos acompañan también 

espiritualmente, el tercer mundo es donde las personas fallecen y pues 

siempre en el momento de realizar la siembra, el espacio es donde viven 

los espíritus de nuestros ancestros, de nuestras personas que se van de este 

mundo y el cuarto mundo es el mundo del creador, somos personas de 

armonía de la paz que también somos inteligente, personas muy amables, 

muy honestas, muy respetuosos con todos los medios con todas las 

personas. 

¿Cuantos estudiantes están matriculados en su I. E? 

RIEOPNH1 Para este año, la institución cuenta con un total de 470 estudiantes de los 

grados prescolar a un décimo. 

RIETABAH2 

 

En este momento están matriculados 820 estudiantes. 

¿Usted habla Awapit? 



 

 

158 

 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS  

RIEOPNH1 No 

MPMNH2 

IETABA 

No 

HPMNH3 

IETABA 

No 

HPMNH4 

IETABA 

No 

MPMNH5 

IEOP 

No 

HPMNH6 

IEOP 

No 

GRGSH1 Si 

RIETABAH2 Si 

HPAH3 

IETABA 

Si 

MAd.AH4 

IETABA 

Si 

MPAH5 

IETABA 

Si 

MPAH6 

IETABA 

Si 

HPAH7 

IETABA 

Si 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Si 

HEAH9 

IETABA 

Si 

HEAH10 

IETABA 

Si 

HEAH11 

IEOP 

Si 

HEMNH7 

IETABA 

No 

MEANH8 

IETABA 

No 

HEMNH9 

IEOP 

No 

MEMNH10 

IEOP 

No 

MEANH11 

IETABA 

No 

MEANH12 

IETABA 

No 



 

 

159 

 

HEANH13 

IEOP 

No 

HEANH14 

IEOP 

No 

MEANH15 

IEOP 

No 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

No 

MFANH17 

IEOP 

No 

MFAH12 

IETABA 

Si 

¿Cuantos hablantes hay de awapit? 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

RIEOPNH1 No tengo conocimiento y no creo que haya porque es un poquito 

complicado para ellos porque poco a poco han ido perdiendo esa tradición, 

esa costumbre, esa cultura de hablar y han ido dejando de lado el dialecto 

idioma del awapit, no sé si por fuera, allá en las familias, en las 

comunidades, en los resguardos, lo hagan, tengo entendido ya para más 

lejos hacia la frontera con el Ecuador por Los Nulpes, Chicandina, Chical, 

tengo entendido que hay mayores sobre todo, que todavía conservan y 

hablan esa lengua. Aquí en la institución no tenemos un diagnóstico de 

hablantes de awapit. 

MPMNH2 

IETABA 

Es un porcentaje bajo el que habla, pues cuando uno va al aula de clases y 

entonces uno se da cuenta de que ellos, algunos si hablan y otros no porque 

unos son netamente indígenas, uno a simple vista, uno los distingue y sabe, 

pero cuando es una mezcla, es que hay mezclas entre indígena, afro y entre 

mestizo entonces ellos muy poco hablan o no lo hablan. 

HPMNH3 

IETABA 

No puedo decir un número exacto pero podemos decir que  si hay 

hablantes del awapit, ellos manejan su lengua, pero no son muchos, por eso 

las clases por ejemplo las que yo imparto son en castellano porque mira la 

dificultad si fuera lo contrario, si todos fueran hablantes de awapit a mi si 

fuera como una obligación dirigirme hacia ellos en la lengua. 

HPMNH4 

IETABA 

Quizás un 10% el porcentaje de los estudiantes que hablan awapit es bajo, 

a veces son hablantes pero por zafarse de una clase, y quienes hablan no lo 

dicen cuando uno pregunta, son los compañeros los que dicen él es 

hablante. 

MPMNH5 

IEOP 

Sé que en todo el colegio hay uno o dos alumnos que hablan. 

HPMNH6 

IEOP 

Hay uno creo en todo el colegio, pero si han pasado algunos que si saben 

hablar pero ya han salido, actualmente no hay estudiantes que hablen o 

solo uno. 

 

GRGSH1 

Nosotros pues hemos venido trabajando en la actualización del censo pero 

aún no hemos podido tener esos datos exactos desde cuantos por ejemplo 

cuantos niños aún conservan o hablan el dialecto awapit, las mujeres, los 



 

 

160 

 

hombres, no tenemos como esos datos pero si puedo como asegurar más de 

70% de los habitantes conservamos practicamos hablamos lo que es la 

lengua awapit y 30% son poblaciones que también se han venido como se 

podría decir por cuestiones, ha sido igual más también por cuestiones de 

ubicación geográfica porque hay comunidades donde ha vivido se podría 

decir ese muchos múltiples afectaciones que se ha venido viviendo las 

comunidades lo que es la aculturación, presencia de los grupos armados, 

presencia de los grupos delincuenciales, bueno, entre otras afectaciones 

pues que se ha venido viviendo en las familias Awá. 

RIETABAH2 

 

Los que no practican el awapit yo pondría unos 60% y los 40% son los que 

conservan, hablan la lengua materna, porque desde su familia hablan la 

lengua materna, entonces les han orientado su lengua materna. 

HPAH3 

IETABA 

 

Aquí pues son casi, digamos mitad, por ejemplo podríamos decir unos 300 

estudiantes que son hablantes y desde pequeños vienen sabiendo su idioma 

y expresan correctamente y yo como docente más que todo, les digo a los 

más pequeños y a los jóvenes también, yo no les enseño a los que ya 

pueden, sino que únicamente les estoy  mirando o les oriento más en la 

parte de lo que es letras, sonidos, pronunciación, pero para los jóvenes que 

vienen que se han perdido entonces en esa parte tenemos que rescatar. 

MAd.AH4 

IETABA 

Son pocos y aquí vienen y piden más en castellano que en awapit, son 

pocos los que entienden, los que pueden leer y escribir, hablar sí, pero lo 

otro no. 

MPAH5 

IETABA 

Aquí hay algunos que hablan, entienden y escriben pero hay otros que solo 

hablan y no escriben y hay otros que no pueden aprender, entonces son 

pocos los que hablan y entienden. Tenemos en esta institución como muy 

poco los niños que hablan el awapit y también está el motivo de que a este 

colegio llegan niños no solamente de un resguardo sino de 

aproximadamente de 17 resguardos o 17 cabildos indígenas del pueblo 

Awá, entonces la gran mayoría hablando a nivel del pueblo Awá, la gran 

mayoría de los resguardos, ya no manejan la lengua materna, ya son 

algunos adultos mayores que queda la lengua materna en algunos 

resguardos. Digamos en este resguardo de Gran Sábalo en el que está 

asentado la institución IETABA, todavía digamos el 45% son hablantes 

dentro de los centros educativos que están asociados a la IETABA. 

MPAH6 

IETABA 

Son pocos, al menos aquí en mi salón de 21, tengo como 6 estudiantes 

hablantes de awapit. 

HPAH7 

IETABA 

Son algunos, que si hablan, otros entienden y no hablan, otros no escriben, 

son un porcentaje de 30% o 40% 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Algunos si hablan otros estamos aprendiendo y otros no pueden. 

HEAH9 

IETABA 

Son pocos los que en verdad pueden. 



 

 

161 

 

HEAH10 

IETABA 

Aquí algunos si pueden hablan otros casi que no. 

HEAH11 

IEOP 

Pues aquí en el colegio solo dos, mi hermana y yo lo hablamos nadie más. 

HEMNH7 

IETABA 

Son pocos, no todos hablan o entienden, yo por ejemplo no. 

MEANH8 

IETABA 

No hablan todos. 

HEMNH9 

IEOP 

Solo hay dos estudiantes hablantes. 

MEMNH10 

IEOP 

Dos estudiantes hablantes. 

MEANH11 

IETABA 

Algunos, no sé exactamente cuántos, porque es que algunos saben palabras 

pero así hablar, hablar no. 

MEANH12 

IETABA 

En mi curso no hay tantos, o sea algunos saben palabras que el saludo, 

decir gracias, eso siempre nos han enseñado pero hablar largo no podemos. 

HEANH13 

IEOP 

Aquí hay 2 estudiantes que pueden. 

HEANH14 

IEOP 

Solo dos saben hablar awapit. 

MEANH15 

IEOP 

Dos hablantes hay aquí en el colegio 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

En las comunidades la mayoría habla, aquí en la carretera si son muy pocos 

los que hablan. 

MFANH17 

IEOP 

No en esta zona ya no hablan awapit, hay unos muy poquitos, más adentro 

o para allá El Diviso hablan más. 

 

MFAH12 

IETABA 

Aquí solo algunos en las comunidades hablan más 

 ¿Qué lengua se habla con mayor frecuencia? 

 LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

RIEOPNH1 A pesar de que tienen su lengua propia, es el español que más hablan, es 

que han venido a la carretera y pues acá es todo en español. 

MPMNH2 

IETABA 

Adentro, en las comunidades se habla más el awapit, en algunas familias 

pero por acá ya es español. 

HPMNH3 

IETABA 

Si yo hablo con los que ahorita, en este momento me relaciono la mayoría 

son hablantes de castellano, ellos hablan más el castellano. 

HPMNH4 

IETABA 

La que predomina en su mayoría es el castellano, sin embargo, en las 

comunidades lo que domina es el awapit o sea ellos se comunican en 

awapit. 

MPMNH5 

IEOP 

Español. 

HPMNH6 

IEOP 

Español. 



 

 

162 

 

GRGSH1 En las comunidades donde el dialecto awapit es muy común, es decir, más 

se utiliza lo que es la lengua awapit, en medio familiar, con los niños, con 

las niñas, con los abuelos y abuelas, en las mingas, en las reuniones en las 

asambleas, más hemos sido la lengua materna awapit, el español para 

nosotros ha sido como el segundo idioma, en donde también hemos venido 

acogiendo, hemos venido aprendiendo pero constantemente y 

mayoritariamente pues hemos sido la lengua materna awapit, ha sido la 

lengua que hemos estado más utilizando en diferentes espacios por ejemplo 

en las mingas, en las reuniones, en la siembra, en la cacería, asimismo en el 

entorno familiar. 

RIETABAH2 

 

En las comunidades se habla más awapit, pero ya los que han tenido que 

salir, les toca hablar más español, aquí lo que pasa es que a veces los profes 

enseñan del awapit en la escritura y ellos a veces fracasan, los que hablan 

no tienen problema son bilingües y escriben, pero los que no hablan, uno 

va al salón y dicen, yo no estoy aprendiendo yo no puedo aprender, pero 

como así si este es un colegio bilingüe, usted debería estar aprendiendo, 

pero hablan más español. Aquí algunos estudiantes terminan bilingües y 

otros no terminan bilingües. 

HPAH3 

IETABA 

 

En esta zona hablan más el castellano, en la carretera, hacia adentro más 

awapit, pero algunas comunidades. 

MAd.AH4 

IETABA 

Es que acá es más español, por lo que todos en el colegio son español, más 

los profesores de español que de awapit. 

MPAH5 

IETABA 

Aquí por lo que estamos en la carretera es el español, pero también el 

awapit en las clases de lengua materna, eso es lo que hemos tratado que se 

hable más el awapit. 

MPAH6 

IETABA 

Aquí más español, adentro ya es awapit en algunas familias. 

HPAH7 

IETABA 

Aquí pues como la mayoría de clases son español, pues les toca español. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Adentro de habla awapit, aquí nos toca español. 

HEAH9 

IETABA 

Pues a mí me gusta más usar el español porque la otra es difícil y en mi 

casa hago sola las tareas que me dejan en awapit porque en mi casa no 

saben, entonces es mejor el español. 

HEAH10 

IETABA 

En la casa hablamos más awapit. Aquí castellano. 

HEAH11 

IEOP 

Aquí es más que todo español, de pronto en la montaña ya hablamos con 

las familias awapit. 

HEMNH7 

IETABA 

Aquí el español. 

MEANH8 

IETABA 

Español. 



 

 

163 

 

HEMNH9 

IEOP 

Español. 

MEMNH10 

IEOP 

Español. 

MEANH11 

IETABA 

Español 

MEANH12 

IETABA 

Español 

HEANH13 

IEOP 

Español 

HEANH14 

IEOP 

Español 

MEANH15 

IEOP 

Español 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Es más el español 

MFANH17 

IEOP 

Español 

MFAH12 

IETABA 

En mi comunidad hablan awapit, pero acá a veces nos toca más hablar 

español porque la mayoría habla en español. 

¿En qué momentos se habla con mayor frecuencia el awapit? 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

RIEOPNH1 Aquí en la institución no hablan awapit, pero en sus comunidades allá los 

hablantes si practican su lengua. 

MPMNH2 

IETABA 

En momentos de descansos, en momentos en que tienen espacios como 

libres a veces uno les da como unos 5 o 10 minutos que conversen o que 

hagan trabajos individuales en talleres, entonces ahí es donde ellos se 

comunican en awapit, esos son los espacios que más utilizan y el descanso. 

HPMNH3 

IETABA 

Ellos entre hablantes…yo tengo un octavo y a veces, se sientan atrás y yo 

los escucho que están hablando entre ellos y empiezan a cuchichear entre 

ellos porque da la casualidad de que hay dos hablantes en los octavos y 

ellos los muchachos, hablan en su lengua pero es entre ellos y se conversan 

de cosas y se ríen y yo sé que están hablando en awapit y en cualquier 

momento lo hacen ellos, en el descanso, en la clase, ellos lo practican. Pero 

cuando yo trato de que me digan o me enseñen hay algunos que les da pena 

enseñarme, pero yo también soy partidario de que tienen una exposición y 

les digo quienes son hablantes y todo el mundo sabe, están identificados, 

dicen, “ellos profe” los que son hablantes la pueden hacer en awapit, la 

presentación háganla en awapit y ahí siento que no que a ellos les da pena, 

pero a eso les pasa a los pequeños, en séptimo, si no me hablan en 

castellano pues obviamente les va a quedar más duro hablar en awapit, 

HPMNH4 Pues aquí en la institución hablan awapit en momentos de libre 



 

 

164 

 

IETABA esparcimiento cuando están molestando pueda que a veces haya una 

conversación que son un poco agresivas, ofensivas o grosera, entonces ahí 

hablan awapit o a veces cuando quieren comunicar algo pero que no 

quieren que el profesor o los demás se enteren. 

MPMNH5 

IEOP 

No lo hacen cotidianamente, sino cuando a veces uno les pregunta 

palabras, como buenos días, uno trata de las palabras que uno más utiliza 

en el diario vivir y si hay estudiantes que a uno le dicen cómo se pronuncia 

o esto es así, pero que lo hagamos de forma cotidiana que lo hagan todos 

los estudiantes, en todo momento, no, en eso hay una falencia grande. 

HPMNH6 

IEOP 

Yo creo que los que saben hablar, si es que saben, cuando están en la casa, 

allá adentro, por acá ya no. 

GRGSH1 En los momentos donde constantemente hablamos la lengua materna 

awapit, han sido en las reuniones comunitarias, en las asambleas que 

convocamos desde el mismo equipo del cabildo, así mismo han sido en 

fiestas que son rituales de curaciones lo que es el chutún, el duende, son 

espacios donde los niños se integran, las niñas se integran, bueno toda la 

comunidad en general. 

RIETABAH2 

 

En todo momento, en actividades culturales, en juegos tradicionales, 

también cuando hay escenarios, eventos, encuentros, reuniones, minga 

comunitaria, en esos espacios siempre realizan dialogo en awapit, la lengua 

materna, espacios promovidos por los profesores, por la comunidad, la 

autoridad, también se expresa la lengua materna cuando van a las 

actividades pedagógicas, ellos hablan su lengua materna, pero con los 

compañeros que hablan el awapit, con los compañeros que hablan awapit, 

con los no hablantes hablan castellano. 

HPAH3 

IETABA 

 

Pues aquí en la institución cuando se les enseña y otros cuando están en las 

comunidades, allá donde todavía hablan con las familias. 

MAd.AH4 

IETABA 

En la casa, con la familia. 

MPAH5 

IETABA 

Se habla en awapit, los hablantes con las amistades con los amigos se 

manifiesta en awapit, en el recreo se habla el awapit, en el momento de 

hacer deporte también se comunican en awapit, los estudiantes de este 

grado y los que no saben tratan de aprender, de remedar en el modo de 

querer aprender entonces eso es lo que hacen, piden permiso en awapit, 

trato de explicar por ejemplo las temáticas que se miran en diferentes áreas 

en awapit para que me comprendan y así puedan desarrollar las actividades 

de la forma más entendible posible. 

MPAH6 

IETABA 

Los hablantes de awapit hablan en el descanso, pero no con los estudiantes 

no hablantes no hablan y yo les he preguntado y he conversado y dicen los 

no hablantes para pronunciar es muy difícil para expresar es muy duro si 

quiero aprender y si entiendo pero para hablar es duro. 

HPAH7 

IETABA 

En horas de la tarde si pero mucho menos en clase, ya no hablan, sino 

cuando entre ellos sí pero no todo el día, sino que en clase como que ya 

poco dejan de hablar, pero así en la mañana cuando me encuentran me 

saludan en awapit, yo entro saludando en awapit me contestan, eso es lo 



 

 

165 

 

bonito todavía, pero ahora esta vez estamos tratando de fortalecer la 

oralidad. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

En las clases de lengua materna. 

HEAH9 

IETABA 

Con mi familia en todo momento, conversamos en todo, en el saludo, 

desde que se levanta y en este momento allá están hablando en awapit y 

pues aquí cuando estoy con los hablantes de awapit y con algunos 

profesores. 

HEAH10 

IETABA 

Pues yo aquí en la institución hablo dos idiomas, cuando me piden que 

traduzca ahí hablo awapit, sino hablo no más castellano, porque los 

compañeros como no son hablantes de awapit no entienden y por eso me 

toca hablar no más español. 

HEAH11 

IEOP 

Aquí no se habla en ningún momento. Pero en mi casa en todo momento, 

desde el despertar, saludamos en awapit, hablamos en awapit, nosotros en 

mi casa hablamos más awapit. 

 

HEMNH7 

IETABA 

Los hablantes a veces en el descanso entre ellos hablan y también con el 

profesor de lengua materna. 

MEANH8 

IETABA 

Es más los que pueden con las familias o con los profesores hablantes. 

HEMNH9 

IEOP 

En las comunidades en la pesca o la cacería en esas actividades. 

MEMNH10 

IEOP 

Para saludar solo usan esas palabras, pero aquí como solo hay dos 

hablantes eso no se les escucha. 

MEANH11 

IETABA 

Yo he visto más cuando están con las familias o aquí a veces en el 

descanso. 

MEANH12 

IETABA 

Pues lo que puedo aquí en el colegio saludo, decir amanecimos bien, pero 

los que pueden hablan en momentos con la familia.  

HEANH13 

IEOP 

En las familias porque aquí no hablan. 

HEANH14 

IEOP 

Los que hablan, en las comunidades hablan más, cuando están en familia 

con gente que si habla awapit. 

MEANH15 

IEOP 

En la casa se habla más en momentos con familia. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Es casi ya no se habla pero de pronto más es para el saludo, de buenos días 

o adiós. 

MFANH17 

IEOP 

No se habla en ningún momento. 

MFAH12 

IETABA 

En las comunidades todo el tiempo estamos hablando awapit. 

¿El uso del awapit ha aumentado o ha disminuido? 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

RIEOPNH1 En lo que nosotros conocemos y hemos mirado, por lo que vivimos acá y 

mantenemos una relación constante con las comunidades indígenas, ha ido 



 

 

166 

 

disminuyendo. 

MPMNH2 

IETABA 

Para mí ha disminuido porque la verdad los muchachos ya no quieren 

hablar, ya no les gusta, dicen no yo no hablo, mi papá no lo habla o mi 

mamá no habla y yo tampoco lo hablo, entonces yo pienso que eso ha ido 

disminuyendo y es ya muy pocos lo que hablan el awapit o hay otros que si 

lo hablan pero no hablan acá, hablan castellano y ya no hablan el awapit. 

HPMNH3 

IETABA 

Yo creo que a lo largo de este tiempo ha aumentado, no mucho como 

quisiéramos porque a estas alturas creo que debería haber un mayor 

número, que todo el mundo lo utilice que es lo que siempre hemos querido 

pero es un avance en el hecho de que los profes también queramos 

aprender eso y practiquemos, yo sé que no es el ideal pero de poquito en 

poquito, “pichin pichin” como dicen ellos, vamos haciendo esa 

articulación. 

HPMNH4 

IETABA 

Yo lo consideraría que sigue igual, porque estamos en una región en donde 

la lengua que la mayoría habla tanto por no indígena, como por afro, y la 

mayoría de comunidad es el castellano, entonces el hecho de que cuando 

una persona sale de la comunidad, así sea solo hablante, cuando llega acá 

obligatoriamente tiene que aprender castellano y otra de las cuestiones es 

porque ya saben castellano piensan que el awapit no les va a servir para la 

vida y entonces hay desinterés por aprenderlo, esa es la razón hay mucho 

desinterés. 

MPMNH5 

IEOP 

Pues sinceramente creo que ha disminuido, el hecho de que el mundo 

occidental, la tecnología, todas esas cosas que en sí son positivas, si han 

influido grandemente en que dejemos de lado de pronto nuestra lengua, 

nuestras tradiciones, nuestras culturas, porque estamos viendo 

prioritariamente otro. En el mandato educativo pues se habla de que el 

indígena debe estudiar dos idiomas que son el castellano y el awapit, ni si 

quiera es el inglés, no lo ven como prioridad, pero pues lastimosamente 

hay otras exigencias que nos hacen que nosotros veamos el inglés y el 

castellano como una forma de poder subsistir y de seguir adelante y 

dejamos de un lado el awapit y dejamos de un lado de pronto la lengua que 

es muy importante que se la preserve y que se la conserve. 

HPMNH6 

IEOP 

Ha disminuido, o sea nosotros no nos hemos puesto en la tarea de ese 

rescate, porque no hemos empezado todavía con el PEC, que es el proyecto 

educativo comunitario, donde exigen que se aprenda la lengua, hay otras 

instituciones por acá en la costa en El Diviso, donde si están en el rescate 

de la lengua y hablan pero aquí todavía no, en ese sentido ha disminuido, 

se ha ido perdiendo. 

GRGSH1 

 

En cuanto a la IETABA, podemos asegurar que ha disminuido, hay 

muchos niños, niñas, adolescentes, jóvenes y jovencitas que son de 

diferentes resguardos y hay resguardos donde ya han dejado de hablar y de 

conservar lo que es la lengua materna awapit y es muy poco donde los 

resguardos, donde las familias Awá conservan aun la lengua materna, pero 

en el Resguardo del Gran Sábalo, ha sido uno de los resguardos donde 

mayoritariamente conservan la lengua materna awapit y por lo tanto hay 

niños y niñas que son de nuestro resguardo, donde los niños conservan la 



 

 

167 

 

lengua materna awapit, pero si en la IETABA hay niños y niñas que 

conservan sin ninguna dificultad la lengua materna awapit. 

RIETABAH2 Ha aumentado, a nivel del pueblo Awá ha aumentado, hablando del pueblo 

Awá ha aumentado, porque la lengua materna desde la UNIPA, se ha ido 

promoviendo que es muy importante a nivel del pueblo, entonces, antes era 

muy difícil, como yo le comentaba, la lengua materna estaba en riesgo de 

perderse, solo lo hablaban los mayores, hoy lo hablan los niños, los 

jóvenes, lideres, profesores en diferentes espacios, escenarios en la familia, 

en la comunidad, entonces eso significa que ha generado un espacio 

importante, la importancia de la lengua materna. 

HPAH3 

IETABA 

 

En esta parte se ha disminuido un poco, porque, digamos en esta parte 

Gran Sábalo, todavía se conserva más o menos se podría decir a 70% pero 

hay otros como resguardos que ya no hay hablantes, jóvenes ya no quieren 

aprender, hay algunos mayores que si saben pero como jóvenes no 

interesan, ellos tampoco tratan de seguir, nuestra comunidad si todavía casi 

la mayoría. 

MAd.AH4 

IETABA 

Ha disminuido por lo que los más jóvenes ya no quieren hablar. 

MPAH5 

IETABA 

Ha disminuido porque las familias ya están dejando de enseñar a los niños, 

a las niñas, pero aquí en el colegio está aumentando, con las clases con lo 

que uno les enseña, de eso tratamos de que no se pierda. 

MPAH6 

IETABA 

Hoy en día pues nosotros hablamos pero nuestros hijos, creo que poco a 

poco están suspendiendo. 

HPAH7 

IETABA 

Si ha disminuido porque uno dentro de la familia hay relación con muchas 

personas que no son hablantes, dentro de eso, por ejemplo una familia se 

conforma, la mujer hablante o el hombre no hablante, parte y parte, en ese 

sentido se ve disminución de hablar, aparte de eso tenemos un problema 

muy serio, dentro de una familia hablante y se están dejando de hablar, 

dicen no yo ya no voy hablar más eso está feo, así entre ellos, y eso hemos 

dicho nosotros, vea ellos están diciendo que ya no vamos a hablar más en 

awapit se está discriminando uno mismo, por lo que no se puede 

desconocer la identidad de uno, la cultura de uno, entonces tenemos esa 

dificultad. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Ha disminuido porque les da pena hablar, les da vergüenza, piensan que los 

van a discriminar por hablar así 

HEAH9 

IETABA 

Si hablan menos porque hay muchas personas que se están olvidando 

hablar el awapit, entonces menos, porque los niños están olvidando awapit 

y están aprendiendo más castellano y olvidando awapit, no saben hablar 

awapit, yo creo que los padres no enseñan awapit y solo enseñan 

castellano. 

HEAH10 

IETABA 

Ha disminuido, la gente ya casi no habla porque a unos les da vergüenza 

hablar el awapit, porque como usted no puede escuchar no puede entender 

entonces toca hablar el castellano. 

HEAH11 Ha disminuido, aquí por ejemplo solo dos hablamos de tantos estudiantes 



 

 

168 

 

IEOP que hay en la institución, eso ya en las familias es que no les enseñan. 

HEMNH7 

IETABA 

Ha aumentado, porque hay personas que vienen de otras partes y aprenden 

y profesores que no saben, ellos aprenden, ellos saludan en awapit, 

preguntan como están, qué hacen y a veces hablan awapit. 

MEANH8 

IETABA 

Yo creo que ha disminuido bastante, porque el desinterés de que nosotros 

como estudiantes le ponemos al awapit, porque nos hemos encaminado 

más en el inglés en aprender a hacer otro tipo de cosas, a jugar, a micro, y 

nos centramos en otro tipo de cosas y pues ya el awapit lo dejamos 

relegado, lo dejamos de lado porque vemos o creemos que no es tan 

importante. 

HEMNH9 

IEOP 

Ha disminuido 

MEMNH10 

IEOP 

Ha disminuido ya casi nadie habla, aquí en el colegio nadie habla y por 

fuera tampoco se los escucha hablar. 

MEANH11 

IETABA 

Ha disminuido en algunos casos, en las familias que ya no lo están 

enseñando. 

MEANH12 

IETABA 

Ha disminuido, los jóvenes ya no quieren hablar. 

HEANH13 

IEOP 

Ha disminuido porque ya en las familias no lo enseñan. 

HEANH14 

IEOP 

Ha disminuido ya no hablan los jóvenes awapit. 

MEANH15 

IEOP 

Ya no les enseñan en las casas por eso ha disminuido. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Ha disminuido 

MFANH17 

IEOP 

Ha disminuido 

MFAH12 

IETABA 

En algunos lugares sigue igual, en otras zonas como en esta que se está 

enseñando pues ha aumentado pero si también ya se está perdiendo, por las 

familias que ya no quieren enseñar o tampoco hablan. 

¿Usted cree que el awapit está en peligro de desaparecer? 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

RIEOPNH1 

 

Por lo que yo conozco y que son muy poquitos los que están tratando de 

rescatar eso, si, aunque ya miramos que en algunos colegios, están tratando 

de implementar el área o la asignatura de esta lengua awapit. 

MPMNH2 

IETABA 

Puede ser porque algunos jóvenes, los más pequeños ya poco hablan, no 

quieren ya hablar. 

HPMNH3 

IETABA 

Es que si los más jóvenes la dejan de hablar si se va a perder y sí nosotros 

no la aprendemos también. Yo había, en un taller que tuvimos, había hecho 

una recomendación de que para aprender la lengua nos den las facilidades 

porque yo sé que está en iniciativa propia obviamente, de que si uno quiere 

uno lo hace pero que bueno fuera que se den los espacios, como te digo acá 



 

 

169 

 

hay unos profes que pues ojala se retomen unos talleres para que se siga 

hablando porque eso es de hablar y hablar menos escritura y más hablar 

porque ese es uno de los errores que se estaba cometiendo con los 

estudiantes y por eso ya no aprenden y ahí si se desaparece, se les estaba 

dando escritura porque yo sé que también es una necesidad porque es que a 

veces sí la lengua no se escribe no hay unas evidencias pero la lengua se 

aprende es al hablar, con la oralidad, en la casa y ya se fortalece acá, pero 

sí en la casa ya no les enseñan ahí si se pierde, desaparece. 

HPMNH4 

IETABA 

Desde un punto yo lo pondría así, por parte de los estudiantes hay 

desinterés pero por parte de los directivos del colegio o de las 

organizaciones que están a cargo de la institución como es UNIPA, hay 

mucho interés por fortalecer el awapit, entonces estamos como en un 

equilibrio, desinterés por los que tienen que aprender y mucho interés por 

los que quieren preservar la lengua, entonces se podría mantener, a futuro 

puede ser que genere interés por extranjeros y esas cuestiones pues si esto 

se pone turístico yo veo que podría aumentar, pero así como van las cosas, 

la verdad no lo sé. 

MPMNH5 

IEOP 

Puede ser que sí, es que así como aquí aun siendo una institución con la 

mayoría de estudiantes Awá, solo 2 hablan y además usted ya no mira con 

vestidos con sus colores vivos, si los ve es adentro pero acá ya no se visten 

como indígenas, entonces si se ha perdido bastante, más que todo los niños 

que ya crecieron con el uso del celular, entonces ya no se reúnen en el 

fogón, que el fogón es una sabiduría, y antes nuestros ancestros se reunían 

para hablar la lengua y escuchar las historias, ahora que vamos a tener a los 

estudiantes reunidos en el fogón, difícil, entonces esos liderazgos a veces 

se han perdido, lo importante es rescatar. 

HPMNH6 

IEOP 

Claro, si no se lo rescata pero ya hay instituciones, donde están rescatando, 

pero también si en las familias ya no practican, difícil. 

GRGSH1 

 

Si, hemos tenido ese temor, esa gran preocupación porque la lengua 

materna awapit, personalmente yo si considero que está en peligro de 

extinguirse, por cuestiones de que ya en algunos resguardos pues se han 

dejado de manejar de conservar la lengua materna awapit  y asimismo hay 

muchos niños y niñas, padres y madres de familia, algunas comunidades en 

donde ya no les interesa la lengua materna awapit, porque muchas veces 

pues nosotros hemos tratado de investigar el motivo del porque pues 

muchos no desean escuchar aprender a querer pronunciar, hemos visto 

incluso de algunos compañeros y compañeras, de las mujeres, de los 

hombres, de los niños, de los jóvenes, de los mayores y mayoras el temor 

también, el temor de expresar la lengua materna awapit por cuestiones de 

que históricamente el pueblo Awá siempre ha vivido en grandes atropellos, 

humillaciones, maltratos, engaños, entonces por ese motivo en algunas 

comunidades, en algunas familias han tratado de mas bien no inculcar la 

lengua materna awapit sino español porque sabemos que la lengua español 

pues es una lengua que domina a nivel mundial, entonces ha sido por ese 

motivo, pero también puedo asegurar que gracias pues a la organización 

del pueblo indígena Awá que es la UNIPA, donde especialmente la 



 

 

170 

 

consejería de educación ha venido trabajando fuertemente, 

incansablemente en tratar de fortalecer la lengua materna awapit, en tratar 

de fortalecer lo que es la etnoeducación, la educación propia como tal, la 

educación propia con sentido de pertenencia Inkal Awá, la educación 

donde los niños y las niñas, los jóvenes, mujeres y hombres, donde los 

mayores y mayoras tratemos de comprender realmente cual es el 

significado para nosotros, cual es la importancia de saber expresar, de 

saber manejar pues tratar de dialogar en la lengua materna awapit, una 

educación en donde los niños y las niñas y la comunidad en general traten 

de entender que significa lo que es el canasto, que significa lo que es la 

igra, cual es la importancia de escuchar la música, lo que es la marimba, 

qué importancia tiene para realizar estos rituales de curaciones, entonces 

hemos venido trabajando a los 28 años que ya ha venido trabajando la 

organización como tal, se ha venido trabajando fuertemente en eso en tratar 

de en otros ocasiones, en otras actividades en tratar de recuperar pero 

nosotros no hablamos en recuperar, más bien de tratar de fortalecer, porque 

aún tenemos viva la lengua  materna awapit, la cultura, las creencias, 

tradiciones, usos y costumbres, entonces siempre hemos venido trabajando 

fuertemente en tratar de fortalecer la lengua materna awapit, la cultura, 

todos los usos y costumbres que tenemos como pueblo Awá. 

RIETABAH2 Peligro en algunas comunidades por lo que no hablan awapit, donde no 

hablan, pues la mayoría donde no hablan, entonces hablan castellano y de 

pronto puede haber una familia, dos familias, y la mayoría que no hable 

awapit, entonces hablan castellano, entonces ahí es peligro, los riesgos de 

que se pierdan, pero en sí el territorio Awá, en general, creo que el 60% 

aún conservan en sus comunidades hablen la lengua materna y el 40% en 

ciertos lugares, resguardos, ubicados en diferentes municipios, Tumaco, 

Barbacoas, Ricaurte no hablan, ahí hay riesgo, entonces vemos riesgo, pero 

igual ellos están haciendo esfuerzo de aprender la lengua awapit, pero 

digamos ellos hacen esfuerzo también por aprender en diferentes 

escenarios, encuentros que se organizan a nivel de organizaciones 

indígenas. 

HPAH3 

IETABA 

Puede desaparecer es que hay jóvenes que de verdad, algunos se interesan 

bastante, están comprometidos por rescatar, aprender y seguir hablando, 

conversando con los mayores, eso es lo que han dicho, me gusta y 

reconozco e identifico de ser Awá. Pero algunos otros me han dicho 

directo, no me gusta, yo no aprendí, nuestros padres no nos enseñaron y 

eso me da duro para aprender. Entonces si ya no aprenden pues desaparece. 

MAd.AH4 

IETABA 

Para mí que si porque hay adultos que ya no hablan, y ya quedamos unos 

poquitos que hablan, y hay jóvenes que ya no quieren hablar entonces a 

futuro se puede perder. 

MPAH5 

IETABA 

Si yo pienso que está en peligro de desaparecer, porque cada vez uno mira 

que las familias Awá pues ya no tienen ese interés para transmitir la lengua 

a nuestros hijos, son muy pocas las familias que trasmiten la lengua 

materna, como le decía la mayoría de los resguardos del pueblo Awá ya no 

manejan la lengua materna, son muy pocos. 



 

 

171 

 

MPAH6 

IETABA 

En las comunidades no, adentro, hay un 80% 

HPAH7 

IETABA 

Si, tal como vamos, tal como van unas familias eso a poquito tiempo pues 

puede de desaparecer y creo que dejaremos unos materiales, tal como está 

aquí, todo es archivo es escritos, pero además a nivel nacional, estamos en 

la lista de perder la lengua materna. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Si porque la mayoría de los que hablan awapit no les gusta, les da 

vergüenza, no les gusta hablar 

HEAH9 

IETABA 

Si por lo que los jóvenes no están aprendiendo. 

HEAH10 

IETABA 

Si pues si ya no aprenden ya desaparece. 

HEAH11 

IEOP 

Si, porque algunos de los padres, por ejemplo, hay una familia que el papá 

y mamá si hablan y tienen tres hijos y no hablan, no les han enseñado a los 

hijos, por lo que hoy en día ha habido mucha humillación a la parte 

indígena, entonces los padres no quieren que tengamos esas humillaciones 

por lo que son humillaciones grandes que se les han hecho a los indígenas 

y por ese motivo debe ser que se está perdiendo la lengua awapit. 

HEMNH7 

IETABA 

No, porque esa es una lengua de aquí, del Gran Sábalo y pues no creo que 

desaparezca. 

MEANH8 

IETABA 

Sí los jóvenes seguimos así sin interés por aprenderlo, si va a desaparecer 

porque los mayores pues ya van envejeciendo y sí un día ya no están pues 

las únicas personas que hablan ya van muriendo y así se muere la lengua. 

HEMNH9 

IEOP 

Si 

MEMNH10 

IEOP 

Si ya quedan poquitos que saben hablar. 

MEANH11 

IETABA 

Si porque en ciertas partes muchos de los jóvenes ya no practicamos, 

solamente los mayores y pues los mayores con el tiempo se van 

envejeciendo y pues se van falleciendo entonces muy poco y pues los 

jóvenes no estamos poniendo atención a eso.  

MEANH12 

IETABA 

Si porque ya desde las casas cuando nacen no les enseñan, o sea primero el 

castellano y luego ya vienen acá a aprender, así en mi casa no me 

enseñaron. 

HEANH13 

IEOP 

Si porque ya casi por esta zona ya casi nadie habla, más es adentro pero 

allá también ya lo están dejando de hablar, pues la gente ya sale acá y se 

queda con el español. 

HEANH14 

IEOP 

Si porque ya no lo están enseñando. 

MEANH15 

IEOP 

Si está en riesgo de desaparecer si no lo siguen enseñando, se van a morir 

los que saben y se va a desaparecer. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

No, yo no creo que desaparezca, es que mayoría como decir de la 

comunidad, ellos, hablan, los niños pequeños van creciendo y están 

hablando en awapit, es que más casi de los de acá que hemos salido, que 



 

 

172 

 

estamos como decir en la vía que estamos perdiendo el awapit. 

MFANH17 

IEOP 

Si se siguen interesando por ayudar a mantenerlo no creo que desaparezca, 

desde la organización que sigan ayudando. 

MFAH12 

IETABA 

No está en riesgo de desaparecer porque en mi comunidad todos hablan 

awapit. 

¿Cuáles son los motivos que evitan que se siga hablando el awapit? 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

RIEOPNH1 

 

Porque no se cuenta con los profesores, de esta asignatura, de esta lengua 

materna y lo otro es que también hay mucha reserva de la comunidad 

indígena, ellos no dan a conocer y tampoco quieren expresar a través de 

esta lengua lo que ellos creen, lo que ellos piensan y es muy poco lo que se 

conoce de la parte del habla como tal, porque sé que hay mucho escrito 

mucha teoría pero como tal hablarlo no se atreven, porque se reservan 

mucho, por cultura, por miedo. 

MPMNH2 

IETABA 

El awapit les da vergüenza hablarlo, ese es el único motivo, que ellos creen 

que al hablar ellos el awapit, uno les va a decir que eso es feo que así no 

hablen, entonces ellos piensan que uno los va criticar o porque uno les va a 

decir una cosa mala, entonces por eso ellos no comparten cuando uno está 

ahí no hablan. 

HPMNH3 

IETABA 

Pasa algo es que yo ya conociéndoles y mirándoles a veces a ellos como 

que les genera pena hablar en su lengua, pero en los chiquitos de séptimo 

veo esa timidez, yo veo que por cultura es tímido, el Awá es tímido y más 

sí no te conocen y no le dan la confianza, ellos no te hablan, como todo 

pues hay personas que son muy extrovertidas, entonces si no te hablan en 

castellano peor en su lengua, si es por pena. 

HPMNH4 

IETABA 

El desinterés del estudiante y también del docente porque yo por ejemplo 

digo chévere aprender el awapit pero no lo miro como útil para mi vida y 

asimismo lo miran muchos estudiantes, no lo miran como útil para la vida 

de ellos, el desinterés, es que lo difícil es cambiar el desinterés en una 

persona, si una persona está muy interesada en algo pues lo hace fácil, pero 

si no hay interés entonces no va a haber nada. 

MPMNH5 

IEOP 

Los estudiantes ya no la practican la lengua awapit, porque ya la mayoría 

de sus padres, también son más de pueblo, entonces esa socialización con 

el mestizo y con más de pueblo ha hecho que ellos dejen de lado y por lo 

tanto también los hijos se basen en un mundo donde el awapit ya no es una 

prioridad y que no necesitan el awapit para poder relacionarse, entonces 

esa es la problemática más grande también que se está presentado porque 

como se relacionan, y como la mayoría están trabajando con las 

comunidades mestizas y con el español, entonces ellos dicen no ya no es 

tan necesario y se va olvidando, yo pienso que ellos conocen la 

importancia del awapit, pero el mismo tiempo va haciendo que ellos se 

vayan olvidando de practicarla y una lengua que no se practica se pierde. 

HPMNH6 

IEOP 

No sé, ellos tienen cierto recelo y ellos quieren estar como al día en todo, 

en la moda, en las lenguas, si por ellos fuera hablaran inglés en vez de 

awapit. 

GRGSH1 Algunos padres, madres, han dejado de enseñar a sus hijos la lengua 



 

 

173 

 

 porque el pueblo Awá ha sufrido muchas humillaciones y también salir a la 

vía les exige hablar más el español. Por otra parte, siempre ha sido muy 

difícil con el gobierno nacional porque ellos dan unos parámetros sobre 

cómo enseñar a los niños y niñas pero a pesar de que siempre hemos 

exigido por ejemplo tenemos lo que es el plan de salvaguardas, mandatos 

educativos, plan de vida del pueblo Awá, asimismo tenemos autos en tratar 

de fortalecer en lo que se requiere el pueblo, a pesar de que se han hecho 

mingas siempre ha sido difícil de concertar y cumplir los acuerdos que se 

pactan. 

RIETABAH2 Pues de pronto uno ha sido por la influencia del no indígena y presencia de 

actor ilegal, presencia de cultivos ilícitos, de pronto también la escuela, los 

maestros que a veces no son hablantes de awapit, no son indígenas, 

entonces la cercanía del pueblo a la carretera, eso impide aprender la 

lengua materna, donde no hablan, donde no se promueve la política 

organizativa comunitaria, entonces siempre está en riesgo de perder su 

lengua materna y no permite aprender. 

HPAH3 

IETABA 

Pues yo me he dado cuenta que como cada día se ha ido cambiando a raíz 

de que ha habido un cambio en cuanto podríamos decir en la civilización 

que han llegado personas de otros países o de la misma, en los resguardos 

ya están conviviendo y los niños y jóvenes se han dedicado más de 

aprender el castellano y el idioma awapit se han dejado un poquito en esa 

parte, pero eso no significa que no es Awá, ellos se reconoce su cultura su 

valor, eso sería. El motivo también pues parece ser que la junta entre 

jóvenes…ya…mejor dicho, quieren hablar más en castellano por eso 

parece ser. 

MAd.AH4 

IETABA 

Ellos quieren castellano. Es más que todo los jóvenes, yo se escuchar a 

veces paso por allá arriba y saludo en awapit y me responden en castellano 

y yo ya no puedo decir nada más porque responden en castellano. 

MPAH5 

IETABA 

Puede ser por varias circunstancias, sucede cuando por ejemplo de que hay 

madres que no tienen esa claridad de que la pervivencia, lo más importante 

es el aprendizaje de la lengua materna sino pues como se ha vivido esa 

discriminación de hace años sobre el manejo del awapit, nos han dicho 

pues cosas feas que de pronto nos han hecho sentir, entonces de pronto 

ellos no quieren que el hijo sienta de esa manera, entonces tratan de como 

enseñar el español, pues algunos les han enseñado el español bien y hay 

otros que el español no tan bien hablado, pero asimismo tampoco les han 

enseñado la lengua materna. Hay niños que entienden el awapit pero no lo 

hablan, hay niños que prácticamente que son indígenas, pues ni entienden 

ni hablan porque hay familias que como dije hace un rato tienen razones 

para no haberles enseñado. 

MPAH6 

IETABA 

Es porque creo que la mamá no habla awapit, por eso nuestros hijos si no 

hablan, no enseñamos, ellos no van a aprender, porque aquí enseño saludo, 

pero allá en la casa se olvidan, no tiene con quien conversar y papá no 

habla, mamá no habla, y van perdiendo. Toca que con ellos desde niños, 

desde recién nacido, pues toca hablar primero debe enseñar en awapit 

desde chiquito y nosotros empezamos primero en castellano el niño va 



 

 

174 

 

desarrollando en castellano, pero no enseñamos en awapit, empezamos 

primero en castellano el niño va a crecer así. Yo tengo un bebe de un añito 

yo empecé primero en awapit y ahora ya entiende y dice quiere comer en 

awapit, ya escucha el niño va entendiendo. Pero las mamitas son hablantes 

de awapit y aquí estamos empezando en castellano, se escucha pero no se 

habla, es en nuestro hogares que no estamos hablando en awapit, por eso se 

está perdiendo porque la verdad la familia aprende en castellano, para que 

hable bien en castellano, el papá o mamá hay algunos que no les gusta, 

algunos dicen que hable en castellano bien y después se aprende en awapit. 

HPAH7 

IETABA 

Porque hay muchos estudiantes que tenían vergüenza de hablar al público 

de saludar, por lo que les molestaba bastante a él sentía molestia, a veces 

remedaba por ahí. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Les da vergüenza hablar. 

HEAH9 

IETABA 

Pues es que mis compañeros que no saben, ellos es difícil para aprender, a 

veces me preguntan que les enseñe…yo la verdad enseño pero ellos no 

escuchan, ellos no pueden, no lo hablamos porque algunos no quieren 

aprender o si aprenden no pueden hablar y algunos les da vergüenza, ellos 

les da vergüenza la pronunciación, a veces me da vergüenza pero a veces 

no. 

HEAH10 

IETABA 

Ya no quieren hablar y en la casa ya nos les están enseñando a los hijos. 

HEAH11 

IEOP 

Algunos les da parece vergüenza, otros es que ya les parece difícil 

aprender. 

HEMNH7 

IETABA 

Porque a veces les da vergüenza, ellos sienten vergüenza, no les gusta 

hablar, pero cuando están entre ellos sí, pero con otros hablan el español, 

eso y porque piensan que los van a discriminar, les dan vergüenza y pues 

para mí ha sido difícil aprenderla porque es difícil hablarla, leerla, pero 

algunas palabras son fáciles, pero para escribir es sencillo, pero conjugar 

los verbos y escuchar a veces es difícil porque ellos hablan muy rápido esa 

lengua, entonces uno se confunde y uno se sabe no más unas palabras y 

pues no entiende. 

MEANH8 

IETABA 

No hay interés y en las familias los padres de familia tampoco lo están 

enseñando. 

HEMNH9 

IEOP 

Que lo dejaron de enseñar en las familias y en las escuelas. 

MEMNH10 

IEOP 

El desinterés por aprenderlo por ser parte de la cultura, es que aquí ya se 

ofrece más el español, entonces ya uno lo ve más importante porque si uno 

viene acá y no habla el español y solo el awapit pues no le entenderían a 

uno porque los demás no saben habalar. 

MEANH11 

IETABA 

La verdad es difícil entenderla, escribirla, es difícil pero yo creo que es más 

porque no quieren hablar, porque se usa más el español.  

MEANH12 

IETABA 

Porque creo que es pienso desde mi opinión porque mucha gente ha salido 

de su montaña y ha venido a la carretera y eso hace que coja el ritmo de la 

gente occidental como que se avergüence o no se coja otra forma de vivir y 



 

 

175 

 

hace un tiempo porque la gente de afuera, la gente afro discriminaba 

porque a los mayores, a los antepasados los discriminaban por hablar 

awapit, les decían que ese idioma era fea, que cambiaran, que no se podía 

hablar, que eso era malo, entonces mis abuelos fueron metiendo esa 

ideología y por eso no hablaban con lo hijos, entonces mis padres por ese 

motivo no practican mucho y si uno le dice que le hable pa uno entonces se 

avergüenzan porque piensan que es malo. 

HEANH13 

IEOP 

Ya algunos piensan que los van a humillar o se les van a burlar entonces ya 

no hablan y también ya no aprendieron desde pequeños. 

HEANH14 

IEOP 

De pronto allá en mi pueblo, no hablan, no hay un profesor, entonces ellos 

no aprenden la lengua, hay desinterés. 

MEANH15 

IEOP 

No les gusta, no quieren aprender, en mi casa mi familia es Awá y no 

saben nadie hablar awapit, si hubiera un profesor fuera bueno. Los abuelos 

después ya no hablaban, mis padres tampoco entonces yo tampoco aprendí 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Mi marido dice que porque yo no le respondo en awapit, entonces él no 

habla, mejor es puro en castellano, yo le digo enséñele al niño, aunque yo 

no pueda responder a mí también hábleme en awapit, porque yo de 

entender entiendo pero le digo háblele al niño sobre alguna cosa que vaya a 

traer mándelo en awapit, entonces él dice no yo no soy loco para estar 

hablando solo. Cuando llega la familia, llega una sobrina o llega la 

hermana ahí si, llega el hermano ahí si conversa pero hasta el momento que 

no llega nadie de la familia de él entonces no habla, habla totalmente más 

es castellano. Él dice que como nadie le responde para qué va a estar 

hablando. Y yo ya he criado cinco niños y ninguno de ellos habla el 

awapit, casi ni entienden. 

MFANH17 

IEOP 

Porque algunos ya no les interesa enseñar a los hijos, otros ya no nos 

enseñaron, mi papá mi mamá ya no me enseñó entonces que les voy a 

enseñar. 

MFAH12 

IETABA 

Pues es cuando ya salen a la carretera que ya dejan de hablar, entonces es 

por eso, también algunos ya no les enseñar a los hijos el valor y no los 

hacen entender. 

¿Ha tenido algún tipo de formación sobre el awapit? 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

RIEOPNH1 Se podría decir que no, aunque tuvimos un exalumno que hablaba y que 

estuvo colaborando dando unas clases. 

MPMNH2 

IETABA 

Si aquí hemos tenido, pero no hemos seguido pero si nos han dado, los 

docentes que son hablantes de awapit ellos nos han capacitado. Pero pues 

muy poco hemos trabajado, nos han enseñado los saludos, las formas de 

sentarse, de mirar, la forma de observar al niño, la forma de saludar, eso es 

lo único que nos han compartido. 

HPMNH3 

IETABA 

Pues el año anterior lo estábamos, nos estaban dictando unos talleres los 

profesores hablantes de awapit, solamente que pues se dejaron de dar, se 

interrumpieron, yo pienso que es porque tenemos muchas ocupaciones, 

porque estamos en una cosa en otra y el tiempo va pasando y cuando 

menos lo pensamos que toca entregar boletines y que esto, que lo del 



 

 

176 

 

colegio, pero si tuvimos una formación, lástima que no sea continua, 

porque uno para aprender una lengua es constante, no puede parar, si paras 

después ya se olvida, eso falta, nos falta más posibilidades de formación. 

HPMNH4 

IETABA 

He tenido muy pocas capacitaciones que ya no me han dado y por eso el 

conocimiento sobre el awapit es poquito, ajustado a las necesidades básicas 

como el saludo, el agradecimiento y despedidas. 

MPMNH5 

IEOP 

Pues no la verdad no. 

HPMNH6 

IEOP 

No. 

GRGSH1 Nosotros generalmente tratamos de apoyar en las capacitaciones pero es 

algo que nos falta hacerlo más continuamente. 

RIETABAH2 

 

Nuestros mayores han conservado muchos años atrás, de los cuales, como 

pueblo Awá queremos fortalecer, digo fortalecer, porque aun conservamos, 

pero tenemos que fortalecer para que nuestros niños y jóvenes puedan 

aprender y conservar nuestra lengua materna, por ende nuestros mayores 

siempre nos orientaron, nos enseñaron la oralidad en el diario vivir de igual 

en los trabajos comunitarios nos enseñaron a hablar la lengua materna y 

también la política de nuestro pueblo Awá es que a través de escuelas o 

colegios, también los maestros, maestras y mayores puedan enseñar la 

lengua materna a nuestros estudiantes pero hay muchas familias Awá y 

jóvenes que todavía no saben, no hablan el awapit y por lo tanto ha sido un 

proceso como muy difícil y complejo porque como es oralidad no capta 

con facilidad lo que es la lengua materna y por tanto hemos optado por 

hacer investigaciones, hacer cursos de lingüísticas y también con apoyo de 

nuestros mayores, cómo enseñar a nuestros niños y jóvenes, entonces 

hemos llevado un proceso de capacitación, encuentro, talleres, pero eso nos 

ha permitido pues dar importancia a la lengua materna, pero también 

producir material didáctico propio, para poderles orientar y facilitarles 

como material de guía y también que los niños tengan más facilidad para 

aprender, por lo que muchas familias algunos no hablan awapit, entonces 

ha sido difícil aprender el awapit, entonces en este momento pues nosotros 

estamos a través de CEI – SEI- a través de educación propia, pues 

investigar con los mayores, con los profes, buscar estrategias de como 

poder enseñar lengua materna para que los niños y jóvenes puedan 

aprender con mayor facilidad. 

HPAH3 

IETABA 

Nosotros hemos colaborado con las capacitaciones para los no hablantes 

pero ahora ya no se han hecho las capacitaciones, antes si se hacían. 

MAd.AH4 

IETABA 

Aquí los profes hablantes daban capacitaciones pero ahora ya no se ha 

podido hacer más capacitaciones. 

MPAH5 

IETABA 

Son pocas las capacitaciones que a veces nosotros mismos hemos dado 

pero que ya se han dejado de hacer. 

MPAH6 

IETABA 

Aquí muy poco. 

HPAH7 

IETABA 

Capacitación, ni a los estudiantes, ni a los líderes, ni a los padres de 

familia, no la tenemos, pero si hemos querido establecer o formar un 



 

 

177 

 

equipo de hablantes porque nos hace falta , hay muchos los niños docentes 

no indígenas a ellos les hace falta, hay que capacitarlos, el año pasado 

teníamos en la tarde como una especie de capacitación pero por periodos, 

por ejemplo en cada periodo había dos encuentros, pero solamente con los 

docentes de aquí de la institución, más no se incluía los docentes que 

trabajan en las escuelas, hemos intentado, pero la idea es seguir, establecer 

un grupo de capacitadores y quienes estén interesados pues que asisten, 

además hemos dicho abrir una escuela de awapit para poder enseñarlos en 

hora de la tarde, estamos en ese proceso, tutorías, mentores, monitores. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

El profesor de lengua materna nos enseña. 

HEAH9 

IETABA 

Aquí nos enseñan la lengua materna. 

HEAH10 

IETABA 

Nos enseñan la materia de lengua materna. 

HEAH11 

IEOP 

No. 

HEMNH7 

IETABA 

Pues en nos dan lengua materna que es la materia del awapit. 

MEANH8 

IETABA 

Nos enseñan awapit como materia y requisito. 

HEMNH9 

IEOP 

No ninguna 

MEMNH10 

IEOP 

No 

MEANH11 

IETABA 

Si de awapit aquí en el colegio nos enseñan.  

MEANH12 

IETABA 

Nos enseñan la lengua materna. 

HEANH13 

IEOP 

No nada. 

HEANH14 

IEOP 

No. 

MEANH15 

IEOP 

No. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

No 

MFANH17 

IEOP 

No 

MFAH12 

IETABA 

No 

¿De qué manera se fomenta el uso del awapit? 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

  



 

 

178 

 

RIEOPNH1 

 

Bueno nosotros hace unos meses estuvimos implementando con un ex 

alumno de acá de la institución, la lengua awapit y estábamos dando unas 

clases de los grados sobre todo grados sextos, séptimos y octavos, para ir 

inculcando en los muchachos esta lengua que es tan importante en la 

comunidad indígena Awá, pero desafortunadamente no se cuenta con los 

recursos y él tuvo que estar solo algunos meses y ya no se pudo porque no 

se cuenta con los recursos para el pago del docente. 

MPMNH2 

IETABA 

Se les deja por ejemplo, yo les dejo un taller o una investigación o digamos 

un dibujo que el compañero que sabe hablar awapit no lo entendió 

entonces el otro le explica y ellos hacen sus actividades, yo si yo nunca les 

digo eso no lo hablen porque es el idioma de ellos. 

HPMNH3 

IETABA 

yo de mi parte siempre trato de estimularlos, precisamente yo este año me 

he propuesto de que el profe Jaime que es el profe hablante, él nos ha 

entregado unos comandos, que son palabritas que se pueden utilizar en 

cualquier momento, entonces como decir, siéntense, párense, venga, 

entendieron, mírenme, escúchenme, cositas así como para ir empezando a 

trabajar, yo personalmente las entregas de las evaluaciones escritas estoy 

ya tratando de aplicar esas cosas, entonces en vez de decirles te fue muy 

bien, en español lo hago en awapit y si no le fue tan bien no le digo malo, 

sino que hay una palabra en awapit que significa puedes mejorar, mira que 

en castellano esta la palabra “mal” pero en la lengua awapit buscar ese 

equivalente que no suene tan feo, entonces en mi caso he tratado de, 

porque si soy consciente de que la lengua no la puedes aprender escrita, lo 

escrito es una parte importante pero como un aprende es hablándola y si 

uno no la practica en tu diario vivir pues ahí queda muerta, entonces yo 

estoy dando mis pininitos, aprovechando de los que son hablantes, por 

ejemplo, digo una palabra en awapit y les ¿está bien? y al inicio estaba mal 

y uno les dice como se dice esto y uno interacciona con ellos y ellos 

también te van enseñando que esa es la idea. 

HPMNH4 

IETABA 

La verdad, no hago actividades que diga, tienen que hacer estas actividades 

de matemáticas en awapit, no lo hago, tal vez el único espacio que yo les 

podría dejar, es cuando yo dejo un ejercicio, un ejemplo que ellos lo tienen 

que desarrollar y los dejo que lo hagan en libertad, entonces ahí pude ser 

que ellos van se ayudan entre ellos se preguntan entre ellos y 

probablemente resulte, no estoy seguro, pero como te digo la mayoría 

hablan español. 

MPMNH5 

IEOP 

Pues casi no lo fomentamos porque uno, yo no hablo el awapit, no puedo 

enseñar algo que yo no lo sé, si se ha propendido porque aquí venga un 

profesor en awapit, vino hace años un indígena que sabía hablar awapit, 

pero en sí nosotros no, lo que propendemos a través del castellano es el 

rescate de los mitos, leyendas, de nuestras comunidades pero así fomentar 

el awapit, awapit no. 

HPMNH6 

IEOP 

Pues no se fomenta mucho, porque aquí no hay hablantes, si acaso uno y 

también porque uno no sabría cómo hacerlo, pero sobre la cultura en 

general, por ejemplo nosotros en el grado octavo ahorita estábamos viendo 

mitos y leyendas y ellos consultaron mitos y leyendas de la cultura Awá, 



 

 

179 

 

todo eso, eso es lo único que se ha hecho. 

GRGSH1 Con los procesos que se han venido trabajo en las comunidades y también 

aquí en la institución educativa ha sido trabajar con los docentes que son 

bilingües, docentes que aportan y apoyan para preservar y fortalecer la 

lengua materna awapit, son docentes etnoeducadores, nativos de la 

comunidad del resguardo y ellos han sido personas clave para tratar de 

fortalecer la lengua materna awapit, a través de la oralidad, de la escritura, 

de la investigación, a través de la observación, esos son estrategias que se 

han venido trabajando desde el grado preescolar hasta el grado once, así 

mismo pues hemos venido trabajando fuertemente, bueno para nosotros, lo 

primero pues, la educación principal para nosotros es en la familia, la 

educación donde aprenden los niños y las niñas a manejar lo que es el 

dialecto awapit, la primera responsabilidad está en la familia, en los 

abuelos, las abuelas, los padres y madres, de los tíos y tías, de los primos y 

primas, son espacios donde los niños aprenden a transmitir y a expresar en 

la lengua materna awapit y lo segundo está en las escuelas y también en el 

colegio, en donde los niños aprenden a escribir, a pronunciar a deletrear y 

pues a tratar de investigar en lo que es la lengua materna awapit. 

RIETABAH2 Generamos espacios, un taller de capacitación dirigido a los maestros, para 

que los maestros también hagan esfuerzo y aprendan awapit para que 

puedan orientar a los estudiantes, es que por ejemplo el caso de aquí en la 

IETABA, son 30 maestros, de los 30 maestros son 5 docentes hablantes de 

awapit, son minoría, pero igual orientan en algunos cursos, no en todos, 

pero igual un docente rota en todos los cursos, una hora, pero eso no es 

suficiente, pero entonces, qué hemos generado, el día del idioma que se 

hable en la lengua materna, que se hable mediante el dialogo, carteleras, 

audiovisuales, el día del idioma, que sea el día de la lengua materna, para 

poder motivar, afianzar el fortalecimiento de la lengua materna y ahí 

mismo en ese momento pues también los profes aprovechan para prender 

la lengua materna el awapit. 

HPAH3 

IETABA 

En la parte de dialogo, conversación, oralidad más que todo, en la mañana 

saludo en awapit, ellos mismos también saludan y también les he enseñado 

algunas palabras que en nuestra casa nosotros a diario, expresamos, 

dialogamos, esas palabras les he escrito para que vayamos interpretando, 

aprendiendo, allá en la casa o aquí también, he buscado forma, a ver cómo 

puedo hacer para que ellos puedan seguir y vayan aflojando. 

MAd.AH4 

IETABA 

Pues a veces piden diccionarios para hacer trabajos de awapit y hay unos 

que cuentan todos los historias pero esos libros ya no están, se los llevan 

todos y hay veces que nos quedamos sin libros. 

MPAH5 

IETABA 

Pues yo trato de ser lo más, o sea de transmitir más awapit en el salón en 

todas las actividades que desarrollo, digamos explico las actividades en 

awapit, trato de hacer algunas ordenes, por decir de escuchar, de que 

atiendan, palabras por ejemplo en awapit, contar historias propias y 

identificar pues personajes importantes de la historia en awapit, yo les digo 

a los niños también que manejan la lengua materna, pues que lo hablen en 



 

 

180 

 

awapit a los compañeros para que ellos vayan captando algunas palabras y 

vayan manejando. 

MPAH6 

IETABA 

Yo saco con el canto de saludo en awapit, como se saluda en las mañanas, 

en la tarde, en la noche, eso es las actividades, y siempre hago así y 

también estoy con cantos de la madre naturaleza, pero oralidad, ellos como 

no escriben a veces hacen dibujitos y después colocan Inkal montaña y 

también los animalitos, y hacen dibujos de árboles y entienden oralmente. 

HPAH7 

IETABA 

Empecé a trabajar grupos de dos y los hablantes variaditos ahí que esté 

integrado con hablantes y no hablantes y ellos hasta el momento no tengo 

inconveniencia dentro del grupo que está trabajando y además ese grupo 

que se va trabajar va a estar hasta que se finalice el año si hasta que ellos 

empiecen a hablar conversar preguntar para eso está y pues me están 

colaborando algunos no han querido integrar al grupo, dicen no me 

entiende, o no explica, pero después ya buscamos otra estrategia que estén 

integrado todos para que pueden aprender todos. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Nos enseñan la lengua, al saludar, despedirnos y nos dejan tarea de awapit. 

HEAH9 

IETABA 

Aprendiendo la lengua materna pero con el profe de lengua materna sí, 

pero en las otras clases no dejan hablar el awapit porque ellos no 

entienden, no escuchan y no lo hablan, los otros profesores. 

HEAH10 

IETABA 

Enseñan a saludar pero solo en la clase de lengua materna, en las otras no 

permiten que se hable el awapit, solo en lengua materna, porque los 

profesores explican lo de ellos y no es awapit. 

HEAH11 

IEOP 

Pues aquí en la institución no se nos enseña awapit. 

HEMNH7 

IETABA 

Nos enseñan la lengua materna, pero solo con el profe de lengua materna 

que es indígena, solo se habla el awapit en la clase de lengua materna, con 

los otros profesores no hablamos. 

MEANH8 

IETABA 

Enseñándonos la lengua materna. 

HEMNH9 

IEOP 

Pues aquí no nos enseñan 

MEMNH10 

IEOP 

Creo que eso hace falta que lo fomenten porque aquí y también por aquí 

cerca no lo están haciendo ya nadie quiere hablar. 

MEANH11 

IETABA 

Nos enseñan palabras cotidianas, nos enseñan en la materia de lengua 

materna. 

MEANH12 

IETABA 

Con la enseñanza de la lengua materna, es una materia que debemos 

aprender si entramos a esta institución. 

HEANH13 

IEOP 

De ninguna manera. 

HEANH14 

IEOP 

No acá ni en las escuelas enseñan awapit, no hay profesores de awapit. 



 

 

181 

 

MEANH15 

IEOP 

No nos enseñan el awapit. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Aquí les enseñan la materia de awapit en la IETABA 

MFANH17 

IEOP 

No que yo conozca ninguna. 

MFAH12 

IETABA 

Les enseñan en el colegio para que no olviden lengua materna. 

 

Preguntas para hablantes de awapit y para Awá no hablantes 

 

¿Cuál fue la primera lengua que aprendió a hablar y quién le enseñó? 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

GRGSH1 

RIETABAH2 

Awapit, mi madre me enseñó y mis abuelos 

RIETABAH2 Awapit, mis padres en la familia me enseñaron 

HPAH3 

IETABA 

Eso también tengo historia porque a nosotros…no sé en qué año más o 

menos, podría ser del 70, nuestro madre, papá, a nosotros, a los abuelos, a 

los tíos, en esta población ha sido bastante complicado, o sea esta parte era 

de la carretera y nosotros vivíamos bien adentro, hacia el campo y dice mi 

mamá que ella no salía, apenas salía para comprar unas cosas como sal, 

fosforo, nada más y lo contrario todo pasaban allá, pero que había 

problema, para salir acá debía saber castellano, los de acá que vivían en 

carretera, no querían saber de idioma awapit, entonces en ese caso es que 

dijo mi mamá, mi papá, que por qué no nos enseñamos castellano, bueno 

yo hasta donde me acuerdo, yo sabía castellano pero no estaba correcto, no 

estaba bien hablado y luego ya mi mamá, mi papá, nuestra familia entera, 

como ellos todo era directamente awapit, pues yo aprendí más awapit, en la 

casa por la tarde conversando con nuestra mamá, abuelos y todos así, en el 

trabajo, eso en cualquier parte que uno va se aprende conversando. 

MAd.AH4 

IETABA 

Awapit me enseñó mi mamá. 

MPAH5 

IETABA 

Awapit me enseñaron mis padres, ellos y mis abuelos. 

MPAH6 

IETABA 

Me enseñó mi madre, desde pequeño me enseñó, mi mamá siempre ha sido 

hablante de awapit, mi mamá nunca me enseñó castellano, solo awapit y 

eso era oralidad, mi mamá me enseñó a hacer de todo pues nosotros 

caminamos, el idioma es así, así se aprende oral y mi mamá me enseño de 

todo. 

HPAH7 

IETABA 

Yo aprendí primero el awapit, con mi mamá, con mi papá, con toda la 

familia en la casa. Yo nací en, de aquí del Diviso a un día, soy nacido allá, 

ya vivo hace un tiempito aquí en el predio el verde, pero generalmente 

aprendí a hablar mi idioma con mi mamá, con mi papá, así en actividades 



 

 

182 

 

en el recorrido en la finca, en el castellano, ya lo aprendí de 1998 en 

adelante y aún más todavía cuando yo pase a trabajar acá, seguía yo 

hablante awapit y no entendía castellano, si me ha costado bastante para yo 

aprender hablar en castellano, utilice materiales como diccionario, cuando 

hablaban la palabra que no entendía apuntaba en el cuaderno, buscaba en el 

diccionario, tenía tarea para saber qué era lo que significaba cada palabra o 

algunas palabras que yo no entendía, así de esa manera lo aprendí, igual lo 

estoy aprendiendo el castellano, no hablo muy bien, a veces hablo de a 

revés y por eso algunos estudiantes se ríen, me dicen así no es, entonces le 

digo pues pido perdón primero, yo nací así y estoy aprendiendo. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Español me enseñaron en la casa, luego awapit aquí el profesor. 

HEAH9 

IETABA 

Awapit me enseñó mi mamá y después castellano. 

HEAH10 

IETABA 

El awapit primero aprendí. Mi madre me enseño hablando, conversando. 

HEAH11 

IEOP 

Aprendí primero awapit y mi enseñó mi papá 

MEANH11 

IETABA 

Fue el español primero y mis padres. 

MEANH12 

IETABA 

El español. Luego el awapit pero ya en la escuela 

HEANH13 

IEOP 

Español, no me enseñaron awapit porque ni mi papá ni mi mamá hablan 

awapit, mi abuela si hablaba pero a mis padres no les enseñaron. 

HEANH14 

IEOP 

Español me enseñaron en mi casa. 

MEANH15 

IEOP 

Español me enseñó mi familia. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Lo primero que aprendí hablar fue el español. 

MFANH17 

IEOP 

Yo solo aprendí el español, el awapit nada. 

MFAH12 

IETABA 

Primero aprendí awapit, luego español por necesidad de que me vení acá y 

si uno hablaba awapit pues ya no le entendían entonces toco aprender. 

¿En su familia hablan todos awapit 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

GRGSH1 Si 

RIETABAH2 Todos no, poco a poco han ido perdiendo, los hijos que ya no quieren 

aprender sobre todo. 

HPAH3 

IETABA 

Bueno, en ese caso he tenido un poquito dificultad, como aquí, como le 

digo, ya habido cambio, ya no es lo mismo que antes, nosotros allá en la 

casa con mi esposa hablamos todo en awapit, pero los hijos muy poco, el 

mayor la hija ella si conversa, hablamos, pero otros que vienen más atrás 

poco quieren aprender. 



 

 

183 

 

MAd.AH4 

IETABA 

Mi esposo no, a él el papá y la mamá no son hablantes. Mi hija, la niña de 

11 años, habla, de escuchar escucha todo, hay veces que da como duro para 

hablar...dicen…y ella como ya lleva días en Pasto, dice me da vergüenza 

hablar, antes cuando era chiquitica si me hablaba, me decía mamá quiero 

esto en awapit, pero ahora digamos se siente avergonzada, allá solo habla 

castellano y por eso está hablando más el castellano, el niño si habla 

awapit. A ellos les da vergüenza hablar con otras personas que no hablan el 

awapit, hay veces que conmigo hablan pero ella ya no habla bien, ella se 

siente avergonzada dice que ya está olvidada y como allá no hay con quien 

hablar, le toca hablar castellano con las demás compañeras. Yo le digo 

esfuércese, así hable lo que no era uno se corrige y aprende, ella con mi 

mamá habla en awapit y tiene unas amigas con las que poco habla, pero 

con los wisha no. Ahora aprende más inglés se le facilita y allá se habla 

más inglés. 

MPAH5 

IETABA 

Pues en mi casa, mis abuelos son hablantes, mis padres también son 

hablantes, mis hermanos, entonces, estamos ahí. Como le decía hay 

familias que viven en la carretera y nacen niños y uno lo transmite, pero 

hay el caso de que hay familias de que ya no. 

MPAH6 

IETABA 

Pues algunos ya no hablan, ya no aprendieron pero a mi hijo le estoy 

enseñando. 

HPAH7 

IETABA 

Si en mi casa hablamos tanto mi mujer, mi papá, yo, todos somos hablantes 

y los hijos también. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

No, porque de mi familia no saben hablar awapit, a mi abuela no le gusta el 

awapit y creo que la mamá de ella no le gustaba hablar awapit. 

HEAH9 

IETABA 

Toda mi familia habla awapit, padres y hermanos. 

HEAH10 

IETABA 

Todos en mi familia hablan awapit. Mi mamá, papa, abuelos. 

HEAH11 

IEOP 

Si todos hablan awapit, papá, mamá y hermana. 

MEANH11 

IETABA 

No, en mi casa no les gusta el awapit. Mi padre que él es el indígena 

discrimina, no le gusta, pero mi madre no tiene ningún problema, mi padre 

dice que son indígenas que deben ser indígenas, mejor dicho los discrimina 

por su raza. 

MEANH12 

IETABA 

Mis padres no hablan awapit, solamente mis abuelos. 

HEANH13 

IEOP 

No mi papá y mamá no hablan, solo mi abuela pero ella ya no tiene con 

quien hablar. 

HEANH14 

IEOP 

En mi pueblo nadie habla awapit. 

MEANH15 

IEOP 

En mi familia son Awá y nadie habla awapit. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

No mi papá y mamá ellos hablan el awapit, son awapit, pero yo como ya 

crecí, y pues entender con mis hermanas entendemos pero hablar no 



 

 

184 

 

hablamos. Yo me acuerdo que cuando la familia llegaba y ellos hablaban y 

era puro en awapit conversaban mi mamá y mi papá, mis abuelos ellos eran 

hablantes de awapit, ellos conversaban y le digo por qué nosotras no hemos 

aprendido desde chiquitos, qué sería que a nosotros no nos enseñó y 

nosotros tuvimos error de no haber aprendido, ahora dice Mario que había 

sido porque nosotros no respondimos a la mamá, yo le decía mi mamá me 

hablaba todo en awapit, si me decía vaya a traer una olla todo era en 

awapit, si me decía vaya a traer un plato todo era en awapit o cocine era en 

awapit, porque yo entiendo todo eso pero yo no contestaba y todos somos 

así mi hermano también, entender entiende pero hablan no lo habla, a mí 

me da durísimo para aprender a responder. 

MFANH17 

IEOP 

Allá no, parte de la familia de nosotros no saben, abuelos ni mi mamá, ni 

nadie. En mi casa nadie habla. 

MFAH12 

IETABA 

En mi familia todos hablan awapit, mis hermanos, padres, hijos. 

 

 

Objetivo Específico: Interpretar las concepciones sobre diversidad cultural de las comunidades 

educativas que pertenecen a las instituciones Indígena Técnica Agroambiental Bilingüe Awá y 

Ospina Pérez. 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

Código 

Entrevistado 
Pregunta 

¿Cuáles son las características culturales que hacen que contexto sea 

diverso? 

GRGSH1 El Gran Sábalo es un Resguardo donde la mayoría de la población en la 

mayoría de las comunidades aun conservamos la lengua materna awapit, 

donde nuestras familias Awá convivimos en medio de la naturales, 

nosotros convivimos en medio de un territorio majestuoso, en un territorio 

donde tenemos mucha riqueza, mucha diversidad cultural, biodiversidades, 

vivimos en un espacio de total tranquilidad, porque ser Awá significa tener 

tierra porque nosotros sin tierra no tenemos donde vivir, no podemos 

trabajar, estudiar, aprender, divertir, compartir, dialogar, pensar, proyectar 

y construir y proponer, para nosotros lo primero es la tierra, para nosotros 

la tierra es la madre que nos permite vivir armónicamente, tenemos 

muchos creencias, tradiciones, por ejemplo en el momento de pasar una 

quebrada, si desea tomar agua de una quebrada de un rio, siempre nos han 

enseñado es a saludar porque para nosotros el agua también es gente es 

persona, entonces por ese motivo, en todos los medios saludamos, también 

saludamos y comunicamos con los arboles con los animales, con la piedra, 

con gente del viento, gente de la loma, el sol, la luna, así mismo con gente 

del trueno, para nosotros siempre tenemos esa comunicación esa 

interlocución con todos los seres, así mismo, somos un pueblo, un pueblo 

que tenemos viva la cultura, aun conservamos las formas de realizar 

rituales de curaciones lo que es el chutún, el duende, el espanto, el mal 



 

 

185 

 

viento, así mismo bueno tenemos también nuestra forma de realizar la 

cacería la pesca la siembra como tal también de los productos propios que 

se dan acá en el territorio, entonces para nosotros eso siempre  nos 

caracteriza y mucho más lo que es la lengua materna awapit, porque a 

nosotros la lengua nos permite  identificar como etnia, como indígena 

Awá, que estamos asentados en el departamento de Nariño y que hacemos 

parte de este país que es Colombia. Las características más representativas 

de nuestra cultura ha sido la lengua materna awapit, una lengua un dialecto 

que se ha venido transmitiendo de generación en generación por muchos 

años, nuestro abuelos y abuelas han sido muy inteligentes de poder 

preservar, de poder conservar, de poder trasmitir la oralidad por medio de 

la oralidad, porque no habido escrito palabras en awapit, en los tiempos 

pasados pero hoy en día hemos venido realizando investigaciones 

intensamente para poder dejar memorias porque el tiempo pasa y por lo 

tanto pues hemos tratado de realizar investigaciones, la lengua pues ha sido 

uno de los elementos que nos ha permitido identificar como Inkal Awá, 

como gente de la selva, y lo segundo ha sido lo de las artesanías, por 

ejemplo lo que es el canasto, las igras, la música tradicional, la música 

propia que es la marimba, así mismo, las trampas que son elementos que 

nos permiten realizar casería, han sido los elementos que se han 

caracterizado que se han visibilizado a nivel del pueblo. 

RIEOPNH1 Aquí el contexto es principalmente de la etnia Awá, ellos tienen su propia 

lengua que es el awapit, es una población indígena, pero también hay 

afrodescendientes y mestizos, generalmente se destacan por sus 

costumbres, tienen su propia cosmovisión y creencias, su música como la 

marimba, la comida principalmente el plátano y valores sobre el respeto 

por el territorio. 

RIETABAH2 

 

En este contexto por ejemplo la mayoría son Awá de los resguardos 

asociados a la UNIPA, otros son mestizos, campesinos y afros y también 

de otros pueblos indígenas que han venido, de por allá, son indígenas Nasa 

y también son indígenas Embera, son de la costa pacífica. De 

características culturales, el awapit es la lengua materna de los Awá, es 

idioma nativo de acá de nuestro territorio, por eso es tan importante para 

nosotros, para seguir siendo indígena, seguir siendo Inkal Awá, Inkal Awá 

significa gente de la selva, gente de la montaña. 

MPMNH2 

IETABA 

Aquí los estudiantes y familias son de diferentes comunidades pero todos 

pertenecen al pueblo, hay Awá, afrodescendientes y mestizos. La lengua es 

el awapit, ellos manejan un poco pues no que se diga total porque igual hay 

unos que son hablantes y también tenemos unos que no son hablantes, son 

indígenas pero no son hablantes.  

HPMNH3 

IETABA 

Bueno principalmente aquí el contexto es muy diverso, empezando, bueno 

primero el concepto de comunidad, son las unidades que conforman los 

resguardos, el resguardo tiene comunidades, o sea aquí hay gente de varios 

resguardos, tengo entendido que son más o menos 24 establecidos y 

comunidades son muchísimas, hay personas que son del Verde que es más 

acá abajo, tenemos uno acá arriba que se llama la Faldada y aquí 



 

 

186 

 

específicamente en la institución atendemos a muchos resguardos y 

comunidades son muchísimas, por eso es un contexto con mucha 

diversidad cultural y las características son diversas pero la población 

mayoritaria es indígena aunque yo trabajo con afros y mestizos y bueno 

para describir sus características culturales pues es necesario saber que 

unos son indígenas y se basa en el apellido, si son Canticus, Bisbicus, Paí, 

al tener un listado ahí no hay pierde de decir sí son o no son pero si ya tu 

encuentras unos apellidos que son cortes o bueno aquí también tenemos la 

dificultad de que viene Cortes con otro apellido indígena pero hay Cortes 

Flores por ejemplo u Ortiz, que nos son los propios de las familias que 

formaron este territorio, también pasa de que hay indígenas nasa, tuvimos 

el año anterior, este año creo que no tenemos, gente que llega por 

diferentes razones pero siguen siendo indígenas, pero de características 

pues de la población mayoritaria que son los Awá, ellos tienen su idioma 

propio que es el awapit, la creencia en los espíritus, su ley de origen y todo 

lo que los representa y pues la mayoría son tímidos, eso los caracteriza.  

HPMNH4 

IETABA 

Aquí el contexto es que hay mestizos, hay afros y también pues la mayoría 

de la población que es indígena. Las características culturales es que por 

ejemplo en la institución hay algunos estudiantes, no todos, hay una 

población que yo la consideraría baja, de la cual tienen dominio o son 

hablantes de awapit, ese sería característica o rasgo de la cultura Awá, 

sobre aspectos sociables de los Awá, si de esta cultura o de la población 

como tal, son un poco callados, pasivos, obedientes o no son agresivos de 

lo que yo me he dado cuenta, a diferencia de los estudiantes mestizos que 

son un poco más extrovertidos que del Awá y con estudiantes que son 

mulatos, ellos son un poco más en el temperamento y el comportamiento 

son más agresivos que un Awá y que un negrito, los estudiantes afro, por lo 

general son más expresivos, hablan más, hablan más fuerte, son más 

chistosos, son más risueños en cambio el Awá es silencioso, pero si es un 

mulato es un tipo digamos diferente, es como más agresivo, sobre sale más 

de los demás grupos, si con ellos toca como con más calma. 

MPMNH5 

IEOP 

Aquí en la institución en este contexto, en la comunidad educativa, es la 

cultura Awá, el hombre de la montaña, más o menos en este año hay de un 

70 75% de indígenas Awá en la institución, el resto son afros y mestizos. 

Las características culturales, son diversas pero la lengua es lo más 

representativo que es la lengua awapit y por eso el mandato ya de 

CAMAWUARI directamente, entonces ellos tienen su mandato donde se 

especifica que es lo que el estudiante indígena debe trabajar, debe conocer, 

debe tratar de preservar, porque las instituciones pues son esa forma en la 

cual se debe preservar y se debe también fomentar estos valores, entonces 

si en el mandato esta lo de la cultura, lo de la lengua y todo eso pero ya 

como le digo es directamente el mandato que se trabajó con CAMAWARI 

 

HPMNH6 

IEOP 

Los estudiantes de la IEOP el 80% pertenecen a la etnia Awá, aunque hay 

afrodescendientes, mestizos, el 30% lo cubren esos grupos. Ellos vienen de 

los municipios de Mallama y del municipio de Barbacoas, ellos en su 



 

 

187 

 

mayoría son agricultores, son de bajos recursos, hay muchos desplazados, 

en cuanto a la cuestión religiosa hay muchos que son católicos y hay 

algunos que son evangélicos. Hablan el español. Yo creo que el awapit lo 

hablan pero no los estudiantes sino algunos familiares de ellos pero muy 

raro, muy pocos. Ellos ya están aculturizados, porque ellos perdieron su 

lengua, la religión pues ya a pesar de que ellos eran católicos, han seguido 

con el catolicismo, pues que más a ver de lo que nos dejaron los españoles, 

acá a veces se practican unos juegos, por ejemplo se juega chaza que esa 

nos trajeron los españoles, en las fiestas se hace el palo encebado, que 

también es una tradición de allá, en semana santa se viste en vivo, los 

pasos de la semana santa y se va de aquí haciendo las estaciones hasta 

llegar a la iglesia, de aquí de Ospina a Cuaiquer, están ya las estaciones 

aquí, incluso a los estudiantes los llevamos y vamos haciendo las 

oraciones, y como la mayoría de latinoamericanos, pues los hombres les 

gusta tomar traguito y acá también impera el machismo, hay violencia 

intrafamiliar, debido a eso al alcohol y se dan esos casos y ellos nunca 

contraen matrimonio, consiguen la parejita y se van a poner amañando, 

dicen acá, y así tienen sus hijos pero son también irresponsables porque 

dejan a la mujer con el hijo y luego se van con otra. 

HPAH3 

IETABA 

Aquí en este contexto la mayoría es Awá, también hay afrodescendiente y 

están los mestizos. Lo que los caracteriza es su lengua el awapit y que 

siempre se piensa en vivir bien, tranquilidad que no haya violencia que 

haya problema dentro de la comunidad muy poco, es decir antiguamente 

los mayores vivieron muchos años y conservaron la cultura propia el 

idioma eso todavía se mantiene vivo, tenemos nuestra comunidad y la 

forma de vivir la caza era diferente no como  ahora, ahora ya tenemos 

material de madera y los mayores o ancestros todo era de chonta, eso por 

aquí hay bastante, materiales que eran de la misma comunidad, y no 

utilizábamos ningún puntilla o clavo, todo era amarre de chaldé de bejuco, 

y pisos de chonta, tampoco no  se dividían piezas, nada un espacio libre, 

solamente la cocina y el fogón y pa dormir siempre digamos se compartía 

en cercanos y siempre de la noche se dialoga se conversa y en la 

madrugada también se conversaba y conversar la historia la importancia de 

trabajo que vamos a hacer para mañana pensar cosas positivas todo lo 

bueno. Como Awá tenemos varias características de la cultura que es muy 

diversa tenemos varias creencias, creencias historias, mitos, voy a contar 

dos creencias, un ejemplo nosotros creemos mucho, hay un ave que nos 

indica a nosotros que es el colibrí, nosotros en awapit llamamos ñangara y 

ese ñangara en la mañana o a medio día en el camino nos indica, cuando es 

peligro le dice sshi y cuando es falso  o mentira dice shui y cuando es 

verdad dice sisisi, entonces nosotros creemos mucho, no hace mucho 

salimos con un profe a buscar unos materiales para artesanías íbamos 

caminando en el camino y cuando encontramos ese ave que paso chillando 

entonces yo le digo a profe, le digo nos pasó ese pajarito que nos indica 

peligro cuando nos dice shi debemos tener cuidado, vamos en el camino y 

vamos en el monte, puede pasar algo, encuentre una culebra, un animal o 



 

 

188 

 

puede ser que suceda algo, bueno llegamos a un sitio donde encontramos el 

bejuco y lo encontramos, ese bejuco estaba bien amarrado desde arriba, no 

se quería caer, pero entonces tratamos de tumbarlo con unos arbolitos, 

entonces ya se cayó y estábamos ya recogiendo y cuando venía una rama 

cayendo de encima y casi me escapo de matarme, me dejo tapando todo, 

entonces nosotros creemos en esa ave que nos avisa. Lo otro es los ríos las 

quebradas a las personas desconocidas se nos ojea y el ojeado empieza a es 

como la enfermedad pero uno cuando es primera vez desconoce puede ser 

que del yo soy de acá de la comunidad pero yo voy a otras comunidades y 

a mí las quebradas me desconocen entonces las piedras están son vivas 

también, entonces para poder tomar o bañar siempre toca pedirles permiso 

y más que todo en la tarde, en la mañana muy poco, en la tarde cuatro o 

cinco, esas horas ya no se puede, si no respetamos, se nos ojea, empieza 

fiebre de frío, dolor de cabeza, de todo el cuerpo y esos síntomas nos 

presenta pero luego para curar de la misma quebrada hay que recoger las 

piedras, se calienta bien y se le echa el agua con unas plantas y con la 

misma se cura, entonces nosotros creemos mucho tenemos mucho respeto. 

En cuanto a la parte de la religión, nosotros más que todo nuestra cultura 

creemos en Dios, que existe, Jesucristo, pero nuestros mayores, nos 

enseñaros que vivía el único que era Dios era Jesús, así nos enseñaron y el 

otro era la naturaleza, la montaña, ríos, quebradas, los sitios sagrados, más 

plantas medicinales, eso era como ser creador o sea que respetaba. Y la 

parte, digamos, lo que es, más que todo en eso creemos, pero también 

creemos en Dios, nosotros en este momento ya somos bautizados de la 

iglesia, digamos somos católicos también respetamos, pero más creemos 

en lo que es nuestra cultura. 

MAd.AH4 

IETABA 

Aquí hay varias costumbres de los Awá que son mayoría, porque también 

hay afro y mezclados, y pues aquí lo principal es el awapit, las creencias, la 

montaña, la alimentación, el cuidado por la selva y el territorio. 

MPAH5 

IETABA 

Es caso especial en este contexto y más a nivel de la institución de la 

IETABA, es rico por la diversidad cultural, porque pues están niños afros, 

niños campesinos de aquí de las veredas cercanas y claro que la gran 

mayoría son indígenas, pues los cupos especiales son para los niños Awá 

que vienen de las comunidades de quinto de primaria, por lo que pues en 

las comunidades como no hay bachillerato entonces ellos terminan hasta 

quinto y ya salen aquí y pues se les guarda ya los cupos especiales para 

ellos pero pues sin embargo si aún hay más cupos se recibe a los niños que 

no son indígenas pero en ese caso especial de mi grado, lo bueno es que 

todos son indígenas, por lo que uno se puede realizar actividades con 

mayor confianza e incluso pues los padres son indígenas, los niños son 

indígenas, tienen el conocimiento del tema indígena de la parte cultural, de 

la parte de la lengua materna, el interés, entonces ellos saben ya más o 

menos de las prácticas culturales, entonces las actividades que uno pues 

desarrolla acá, o sea con el enfoque de la educación propia entonces se 

siente pues con más confianza a cuando de pronto hay personas que no son 

indígenas también que quieren aprender de la lengua materna de la cultura, 



 

 

189 

 

entonces por eso han llegado a esta institución, pues las características 

culturales lo más importante en este contexto y de mis estudiantes, es el ser 

Awá, el ser indígenas Awá, pertenecer a una organización, a un resguardo 

o cabildo a una comunidad, y ellos conocen de algunos tradiciones 

culturales de la familia de la comunidad como por ejemplo conocen las 

artesanías pues por lo que ellos son muy pequeños no tienen la edad de 

aprender todavía así bien, pero ellos ya conocen lo que es un canasto, que 

una igra, para que nos sirve, quien lo corta, quien lo hace, de donde se saca 

los materiales y ellos conocen bastante por ejemplo sobre la naturaleza, la 

montaña, entonces ellos ya mencionan que importante es el agua, los 

árboles, la naturaleza, los animales, lo que nosotros hacemos acá es como 

concientizar en caso de la cacería pues cazar adecuadamente, no cazar 

demasiado con ciertos métodos de cacería, pues porque a veces utilizan 

otros métodos de cacería que utilizan las personas que no son indígenas, 

que llegan pues a contaminar cierta pues el medio ambiente, entonces 

hacemos eso concientizar, a seguir fortaleciendo a seguir practicando los 

usos y costumbres en el diario vivir lo del pueblo Awá lo que se hace en el 

diario, por ejemplo la siembra, la cosecha, ellos prácticamente viven en 

eso, conocen, pero acá lo que hacemos es mostrar, miradas o consejos para 

que ellos no olviden eso y sigan practicando, y lo otro que nos caracteriza 

bastante a nosotros como Awá es el ser o sea somos artísticos, en el sentido 

de que somos buenos dibujantes, buenos pintores y se destacan también 

varias habilidades, por ejemplo en la música y danza, pero lo más, lo más 

que se destaca es en el dibujo y pintura, si entonces ellos dibujan bastante 

la naturaleza, lo que ellos observan diariamente, a veces también dibujan 

los niños, en el dibujo… a mí me gusta más que todo trabajar en la parte 

del dibujo porque ellos transmiten es lo que ellos sienten, lo que ellos ven, 

lo que ellos quieren, entonces, hay dos cosas, hay uno que ellos transmiten 

toda la riqueza cultural en ese dibujo, los sueños, lo que ellos piensan, lo 

que ellos hacen, pero hay otro lado que pues triste, que ellos en el dibujo 

reflejan como pues las problemáticas que se están viviendo en el 

resguardo, en las comunidades, en el ámbito que ellos viven, se mira pues 

que ellos dibujan helicópteros así con soldados o dibujan aguas negras, es 

porque ellos están viviendo con esa contaminación, con esa dificultad, o 

conflicto que se vive dentro del resguardo, en imagen simples ellos lo 

manifiestan, por eso yo trabajo bastante con los dibujos, porque a pesar de 

que no somos muy expresivos, somos como poco tímidos, pero a través de 

los dibujos dicen muchas cosas.  

MPAH6 

IETABA 

Aquí la mayoría es Awá, hay mestizo también. La cultura del Awá lo 

principal es el awapit que es conocimiento de nuestros abuelos que han 

dejado muchos años que han hablado nuestros idiomas que han dejado de 

antes nuestros idiomas, que han enseñado, que han dejado huellas a 

nosotros, las creencias, la montaña, la vida, los espíritus, las artesanías, la 

higra que significa el ombligo de la mujer, es ombligo de la mujer porque 

ahí nacimos nosotros desde inicio la higra que tengo esto, donde inicia, es 

ombligo de la mujer porque aquí nace, y después formamos la familia, 



 

 

190 

 

unidos y esos procesos siguen sin fin, pues no se terminan, sigue y sigue 

los procesos, la familia, estamos aquí, los pensamientos y conocimientos 

que nosotros tenemos dentro de la higra. Somos Awá que es gente de la 

montaña, porque nosotros Awá salimos de la selva, porque nuestro idioma 

salió de allá. 

 

 

HPAH7 

IETABA 

Aquí el contexto es diverso porque hay Awá, afro, mestizo, indígenas de 

otras comunidades pero mayoritariamente somos más población Awá. Para 

nosotros el ser Awá es una persona que siempre hemos vivido en la selva, 

por eso nuestra familia, nuestra población ha sido dentro de la selva, no 

como está poblado en este momento sino en la selva, hacemos parte de la 

naturaleza, tenemos mucha relación con espíritus de naturaleza, por 

ejemplo el agua, el viento, el trueno, para nosotros ellos son espíritus quien 

nos da vida a nosotros, por eso le llamamos nosotros ser Inkal Awá y 

tenemos mucho contacto en relación a la madre naturaleza, porque hable el 

“pi” el rio el agua, allá nosotros tenemos nuestros hermanos, espíritus, 

llamamos “pi Awá” ellos son nativos de allá porque nuestros mayores 

alcanzaron a conocer, conversaron, conocieron como vivían ellos, igual 

ellos también hacia acá, por parte del viento nosotros llamamos Inkal Awá, 

tenemos una emisora que se llama Inkua pi, la voz del viento, entonces ese 

el viento es un espíritu, era una persona normal como nosotros, pero él 

tenía su poder de cuando él movía, y eso dice que los árboles se movían a 

través del viento. Yo lo conozco porque es contado a través de los mayores 

y aparte de eso tenemos el trueno, también fue convertido de un niño Awá, 

se convirtió y eso pues dice que son espíritus, digamos ahorita es así, pero 

no hace mucho que vino un mayor decía… pues…que él tocaba 

aconsejarlo que porque no estaba respetando el trueno los Awá porque 

estaba ese rayo cayendo muy cerca de la casa, si por ejemplo aquí hay unos 

niños, niñas pequeños, entonces se molestaron, y el mayor sale en ese patio 

y empieza hablar en presencia de ese momento que estaba tronando y 

entonces le dijo “no pues usted fue un niño Awá, de una familia Awá, 

usted no está respetando, en cambio nosotros estamos respetando a usted, 

tiene que dar ejemplo” ese fue el consejo que le dio, así están algunos 

mayores, que todavía toca llamar la atención a los espíritus. 

 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Pues aquí son la mayoría Awá, también hay afro y mezclas, de la cultura 

pues aquí nos enseñan el awapit que es lo más importante para nosotros los 

Awá, también los valores, el respeto por el territorio, el cuidado y nos 

enseñan acerca de las normas, aquí hay personas que vienen de diferentes 

partes entonces son varias las culturas pero aquí todos aprendemos de 

nuestra cultura Awá, ser Awá significa pertenecer a una comunidad, tener 

su propia cultura. 

HEAH9 

IETABA 

Aquí somos Awá las gran mayoría, tenemos la lengua materna que es el 

awapit que es una lengua para proteger nuestro medio ambiente, para no 



 

 

191 

 

olvidar, porque hay personas que quieren aprender castellano y quieren 

olvidar awapit, pero deben aprender awapit para proteger nuestro territorio 

y que nos enseñan en el colegio, también tenemos nuestras propias 

creencias, nuestra propia cultura,  

HEAH10 

IETABA 

Aquí en este contexto hay de diferentes comunidades, porque todos quieren 

venir a la carretera y estudiar en este colegio, entonces hay mezclados, 

afrodescendientes y están la mayoría Awá, que tenemos la propia lengua el 

awapit y para mí el awapit es fácil de hablar y como soy Awá toca hablar, 

sobre nuestras creencias, la religión pues es la montaña que es buena para 

andar, allá existe Dios, animales y hay muchas cosas hacia el rio. 

HEAH11 

IEOP 

Pues del contexto que hay mucha diversidad hay de varias partes vienen de 

varias comunidad, vienen los afro, vienen los occidentales vienen de todas 

partes, aquí nuestra cultura es la Awá y ser Awá viene de una raíz de 

mucho antes, los aborígenes fueron Awá y desde ahí pertenecemos a la 

etnia Awá y el ser Awá no es solamente el color de la piel sino el vivir en 

la montaña, el tener una tradición, una cultura y una propia idioma nos 

hace sentir Awá, somos felices de vivir en nuestra montaña, practicando y 

realizando todas las cosas que dejaron nuestros mayores elaborando 

artesanías en cacerías, construcciones de caza, mingas comunitarias etc, 

hay muchas cosas que nos identificamos Awá. 

HEMNH7 

IETABA 

La cultura es principalmente Awá, ellos tienen su lengua awapit, aquí se 

enseña el awapit y la ley de origen, las creencias. 

MEANH8 

IETABA 

Hay gente de diversas partes, vienen de la montaña, de las comunidades 

que son muchas comunidades, aquí es el reguardo el gran sábalo y pues 

principalmente la cultura es Awá, su lengua es el awapit, nosotros 

aprendemos la lengua materna que es lo más importante para los Awá. 

HEMNH9 

IEOP 

Pues está en su mayoría la cultura del pueblo Awá, pero ya han ido 

perdiendo sus tradiciones culturales, ellos las tienen y pues de 

características culturales del campo, trabajamos en el campo, en la siembre, 

tenemos nuestras creencias, nuestra alimentación a base de plátano, eso 

ellos no son como nosotros y ellos los Awá tienen sus remedios naturales, 

eso más que todo. 

MEMNH10 

IEOP 

En este contexto se encuentra con personas que son indígenas, mestizos y 

también hay unos que son afrodescendientes, que al estar en este territorio 

hemos conocido la cultura Awá y compartimos las creencias, las 

tradiciones, vemos que hacen las mingas, luchar por el territorio. Pues la 

cultura y pues las características es que son personas que viven bien 

internadas, en sitios lejanos, ¿cómo se llama?, las ¿comunidades que hay 

por allá? Ah si los resguardos, que están bien internados y pues son 

personas que tienen su habla, tiene una forma diferente, ellos tienen sus 

costumbres, el chiro que es su alimento básico, tienen la marimba, pues la 

marimba es de aquí del pueblo de Ricaurte, del departamento de Nariño, 

ellos pues saben hacer sus marimbas, sus tambores, sus canastos para 

empacar su chiro, saben tejer con su tetera, así son lo básico de ellos, de lo 

que ellos pueden mantenerse, porque saben salir a vender la tetera, o traen 

así papaya,, y por cada casa van ofreciendo, estas cosas me lo contaron mis 



 

 

192 

 

abuelos, pues ello si pertenecieron a un resguardo, yo los miraba, mis tíos, 

trabajan con tetera, mis tíos viven en un resguardo, el habla no se la sabe 

pero las costumbres si las tienen todavía. 

MEANH11 

IETABA 

Aquí principalmente es el ser indígena Awá, con la cosmovisión que 

tienen, los cuatro mundos, los espíritus, el awapit, el compartir con las 

familias, las comunidades. 

MEANH12 

IETABA 

Hay personas de diferentes comunidades pero todos son Awá, hay unos 

que son mezcla otros afros pero ya todos son Awá, están el territorio y 

comparten cultura Awá, el idioma que es el awapit, lo más importante y las 

creencias y valores. 

HEANH13 

IEOP 

Aquí son casi todos ya son Awá, hay mestizos también y pues se 

comparten las culturas, las creencias, la siembra, el ser de campo, esas son 

características culturales, que se comparten. 

HEANH14 

IEOP 

Las características culturales pues aquí son de varias parte pero pues por 

eso es de las características es algo que te hace diferente a las otras razas, 

aquí la mayoría son Awá y pues te hace diferente ya que tiene el pueblo 

Awá sus propias costumbres, cultura, usos muy diferentes a las demás, 

entonces digamos que es algo que te hace identificarte, tiene su lengua 

awapit, pues es una lengua bastante importante porque es de una cultura 

pero se me hace un poquito difícil aprenderla. 

MEANH15 

IEOP 

Aquí la mayoría es la cultura de la etnia Awá y las características es estar 

unidos, cuidar del medio ambiente, saber nuestra cultura, nuestras 

costumbres, ese tipo de cosas, su lengua es el awapit es una lengua nativa 

de los indígenas de hace tiempo, muchos aun los tienen el awapit pero casi 

aquí donde se vive, nadie de las personas habla el awapit, entonces es 

como una tradición que se está perdiendo y nosotros como indígenas 

debemos tratar que la lengua awapit no hacerla desaparecer, es una lengua 

en donde nuestros abuelos la han heredado y no se habla ya casi, no se 

escucha. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Somos Awá, casi todos aunque hay afros pero de las características 

culturales pues para es haber pasado por las raíces de nuestros abuelos, de 

nuestra cultura y tradición y llevar un liderazgo en la comunidad donde 

uno vive. 

MFANH17 

IEOP 

La cultura es tener el idioma propio, eso caracteriza al Awá, conocer la 

montaña, aunque aquí hay de varias partes, pero todos ser Awá, hablar 

awapit, algunos ya lo están perdiendo pero de su cultura pues eso el idioma 

propio. 

MFAH12 

IETABA 

Aquí hay de diferentes comunidades pero casi todos ya están como Awá, 

ser Awá no es solo el nombre sino vivir como Awá, ser hijo de la selva, 

creer en los espíritus, respetar los espacios sagrados, eso es lo cultural de 

las características tener el idioma propio, salvarlo y protegerlo como el 

territorio. 

LÍDERES, PROFESORES Y ADMINISTRATIVOS 

 

Código 
Pregunta 

¿Cuáles son las principales fortalezas y dificultades de vivir en un 



 

 

193 

 

Entrevistado contexto culturalmente diverso? 

GRGSH1 Las fortalezas es que nosotros los Awá como hijos, hijas, nietos y nietas de 

nuestros ancestros denominados Sindagua, nosotros hijos de la selva, 

enseñamos a los que no son Awá, enseñamos a cuidar la selva  a vencer las 

adversidades pero siempre hemos manifestado que de acuerdo a nuestros 

principios que son la unidad, el territorio,  la cultura, y la autonomía, 

hemos venido trabajando de la mano con todas las comunidades y que 

vienen acá de diferentes partes, diferentes personas y nosotros como Gran 

Sábalo, también hemos considerado y hemos manifestado que somos 

corazón y pulmón del pueblo Awá porque Gran Sábalo es un resguardo 

que da respiro a la organización, al mismo pueblo Awá, porque 

expresamos tranquilamente hoy en día la lengua materna awapit, 

conservamos, expresamos la lengua tranquilamente en el colegio, en las 

universidades, asimismo en el momento de integrarnos siempre ese ha sido 

la forma de expresar, de compartir entre nosotros y pues la fortaleza es que 

nosotros no nos limitamos solamente con nuestra cultura, también hemos 

manifestado que para nosotros es muy importante lo que es la educación 

intercultural, es decir aprender también de otras culturas, la educación 

occidental muy importante para también nosotros tratar de afianzar 

también y obviamente también tratar de fortalecer en diferentes actividades 

que son pertinentes también para la misma comunidad y para el mismo 

pueblo. Las dificultades es más que todo con el gobierno nacional porque 

ellos dan unos parámetros como si fuera igual para todos, sin tener en 

cuenta la diversidad, unos parámetro sobre cómo enseñar a los niños y 

niñas pero a pesar de que siempre hemos exigido por ejemplo tenemos lo 

que es el plan de salvaguardas, mandatos educativos, plan de vida del 

pueblo Awá, asimismo tenemos autos en tratar de fortalecer en lo que se 

requiere el pueblo, a pesar de que se han hecho mingas siempre ha sido 

difícil de concertar y cumplir los acuerdos que se pactan. 

RIEOPNH1 Fortalezas pues muchas porque eso nos permite, tener mayores espacios 

para trabajar con muchas temáticas y proyectos especialmente con la 

comunidad, pero las dificultades serian es que a veces no contamos con el 

apoyo del gobiernos, del Estado y sobre todo las comunidades indígenas, 

son muy pobres, muy bajas de recurso y generalmente los papas no tienen 

una educación avanzada y cuando más saben leer, escribir y muchos en el 

caso de la etnia Awá no saben leer y escribir hay una alta tasa de 

analfabetismo y que el gobierno no ha podido superar esa problemática. 

RIETABAH2 Hay varios estudiantes de diferentes comunidades, la mayoría indígenas e 

igual tenemos afros y mestizos, nosotros pues como fortaleza que estamos 

resignificando el PEC y nuestro tejido de aprendizaje, o sea en vez de 

malla curricular, le decimos tejido de aprendizaje y también desarrollamos 

proyectos pedagógicos de acuerdo a las necesidades de la comunidad y de 

los estudiantes pero si nos falta bastante seguir trabajando con padres de 

familia, con los profesores, con los estudiantes, para que la educación sea 

más acorde a la realidad, a la necesidad de la comunidad y eso permite 

generar espacios con padres de familia, líderes, autoridades, concejeros, 



 

 

194 

 

mayores, profesores, estudiantes, para que la educación sea pensada y 

construido por la misma comunidad, para que eso tenga más sentido 

pertenencia, porque si no es así la educación es como una imposición traen 

un modelo educativo de afuera y no le va a entender la comunidad, no le va 

a dar la importancia, por eso creemos que al dar estos espacios entonces 

vemos que podríamos definir, hacer entender y apropiar la educación. Las 

dificultades siempre ha generado porque falta elaborar material didáctico, 

falta capacitar a los maestros, falta más socialización a la comunidad 

educativa para que este proceso sea muy claro en ellos para así tener 

sentido de pertenencia. 

MPMNH2 

IETABA 

Las fortalezas pues algunos son muy buenos para aprender, aprenden  muy 

fácil, así sea que sean hablantes, entienden, aprenden fácil, otra es que a 

veces los dejan solos, los padres no están pendientes de los muchachos, los 

dejan encargados donde una tía, donde un familiar, entonces eso hace de 

que el niño no estudie, no haga actividades, cuando uno deja actividades 

ellos no las hacen y la otra es que a veces en las casitas tienen televisión, 

entonces estas tecnologías han hecho de que los muchachos se dediquen 

más a la tecnología, a la televisión, a la radio, a la comunicación y no se 

dediquen a hacer las actividades que tienen que hacer. 

HPMNH3 

IETABA 

Pues una si nos vamos a la debilidad es la falta de material que no se 

cuenta ni con material, una clase que va con la ciencia no tenemos material 

ni tecnologías para acceder a ese conocimiento científico, también pues 

tenemos el apoyo para que todos esos procesos propios que si los hay que 

si se ha investigado pues también se publique que se hagan públicos y que 

nosotros como docentes podamos ser apoyo de eso, esa es como una el 

material adecuado a la diversidad cultural del contexto, lo otro también no 

tenemos unas instalaciones, en si yo soy muy agradecido si comparamos 

esa institución con otra, pero igual falta, tenemos hacinamiento muchos 

estudiantes y no son las condiciones cursos, estamos como en un colegio 

de ciudad en un salón donde hay 40 estudiantes, eso no debería ser lo ideal 

debería ser cursos pequeños para ser procesos propios de educación 

acordes a lo que te digo a esa diversidad cultural, pero trabajar con 42 45 

estudiantes no lo veo ético ni tampoco practico si nos vamos básicamente a 

esas dos los materiales, la infraestructura, también nos falta los docentes 

por ejemplo para fortalecer la parte agro, el colegio tiene una parte 

agroambiental y no tenemos el profesional, el espacio por ejemplo nosotros 

quisiéramos generar espacios de producción y no contamos con una granja 

o sea si entonces ese tipo de cosas, y la otra debilidad es eso nos hace falta 

una reformulación del PEC, nuestro PEC es muy occidental, mas es un PEI 

que un PEC esa parte nos falta mucho, hoy en día estamos trabajando los 

tejidos, que es nuevo para nosotros, cambiarle la forma, pero hay unas 

cosas que todavía necesita trabajar.  

Con los estudiantes pues yo tengo ya por los años uno los aprende a 

conocer, a llegarles, entonces en ese sentido no hay ese choque, porque a lo 

largo dela vida que yo llevo acá, han habido compañeros que han chocado 

entonces esa es una barrera, que importante que el docente sepa llegarles 



 

 

195 

 

bien a los estudiantes, caerles bien eso no significa no ser exigente, porque 

yo si me considero exigente y ellos lo saben pero tampoco pasarme de esa 

línea de exigencia que a uno lo ven como bravo sino también es el respeto 

que uno ha logrado a lo largo de todos los años, pero el inconveniente que 

yo tengo para poderles llegar a todos esos estudiantes es si yo veo que es la 

lengua porque qué más quisiera yo poderle hablar a un estudiante que llega 

por primera vez al colegio en su lengua, que en su casa le hablan awapit y 

que yo no pueda explicarles, ni más ni menos que yo me fuera a otro país 

quisiera aprender tengo muchos expectativas pero me hablan en chino yo 

como hago ahí, sé que por más que quisiera las iré cogiendo poco a poco 

porque ya sé que esto por lo que me escribe iré asociando, ese choque 

siempre se da, en especial con los que llegan por primera vez. Hay algo 

que es muy evidente y es que quien sale de comunidad llega acá a un sexto 

y es duro, tenemos bastante dificultad con los quintos y sextos los mayores 

índices de perdida se da en esos grado, porque son estudiantes que les 

cuesta, porque en el centro educativo no le dan la importancia a la 

educación  y la exigencia, también hay estudiantes casos de casos que 

llegan a la institución a un nivel sexto y que no saben leer y escribir bien, 

entonces imagínate esa situación, que no tenga las bases y al llegar a un 

sexto, séptimo, entonces choca no poder con esa carga, se va, deserta. Pero 

los que aguantan llegan a un octavo y van mejorando y si uno ve en un 

octavo las perdidas ya son menos, noveno ya ha pasado un año y ellos se 

van amoldando a las dinámicas de la institución, a las exigencias y ya diez 

y once ya ni hablar, casi ya no hay perdida, creo que también ya hay más 

conciencia, es que a veces ellos vienen muy solos, los mandan a la 

IETABA y allá vera los papas en la finca no están pendientes, el grado de 

escolarización de los papas, muchos son analfabetas entonces como apoyas 

a tus hijos si tú no sabes, es duro, pobres muchachos porque a más de que 

hacen sus esfuerzos, la falta de alimentos, no tienen casa, entonces muchos 

a veces salen acá al Predio y los dejan y ellos verán si comen bien y si no 

pues son muchas las necesidades y sin eso pues es mucho el esfuerzo, les 

queda de pa arriba. 

HPMNH4 

IETABA 

Una fortaleza es que el comportamiento de los chicos es muy manejable, 

son personas muy tranquilas, no son personas desordenadas, no son 

personas problemáticas, obviamente hay unos casitos excepcionales, es 

muy diferente a trabajar en un colegio de afuera en donde los estudiantes 

son muy rebeldes, el vocabulario es diferente, el desorden es diferente, la 

agresividad con los docentes es muy diferente, acá no se mira eso, es una 

fortaleza grande de trabajar en un contexto así, con la cultura así, porque 

especialmente con los Awá se lo puede tener bajo control, especialmente 

en la disciplina bueno mucho mejor. 

Debilidades en mi campo por ejemplo las habilidades matemáticas es 

complicado con ellos, hay diversidad de habilidades, yo comparo los 

estudiantes afro y los estudiantes Awá y considero que los afro aprenden 

mucho más rápido que los Awá. 

MPMNH5 En primer lugar en un aula culturalmente diversa hay muchas culturas, es 



 

 

196 

 

IEOP que todas las culturas son diferentes, la mestiza tiene su cultura, lo Awá, 

los afro, venimos con características diferentes pero la principal dificultad 

es el desconocimiento por parte de los docentes de esa cultura, yo creo que 

ese es el problema más grande porque el hecho de la inclusión y de eso o 

sea se lo hace, el respeto por el indígena, el respeto por el afro, también el 

respeto por el mestizo, pues se lo imparte, pero si hay una falencia grande 

en el hecho de que nosotros como docentes no conocemos de la cultura y 

pues también que hay una dificultad grande que de pronto el indígena se 

siente avergonzado, es tímido, temeroso, pero en mi caso he tratado que el 

estudiante se exprese que es lo más importante, que el estudiante no le de 

vergüenza, porque incluso habían estudiantes que les daba vergüenza decir 

que eran indígenas, entonces se ha tratado de que ellos se expresen, de que 

ellos no sientan vergüenza por su cultura, porque ellos no se sientan 

discriminados o rechazados y lo bueno es que como aquí el 70% son 

indígenas, entonces no va a ver mucho el roce o la diferencia con otras 

culturas. 

De fortalezas pues que la diversidad nos obliga a que en el currículo todos 

los docentes debemos trabajar un aspecto, eso es lo que se está 

proponiendo ahorita en la IEOP, y todos los profes en sí trabajan algo, 

parte de sociales trabaja la legislación, trabajan todo lo que tiene que ver en 

ciencias sociales de territorio, en la parte por ejemplo de castellano, la 

parte de mitos, la parte de leyendas, de todo lo que tenga que ver, que este 

inmerso la literatura, por ejemplo, en la parte artística se trata de trabajar la 

parte de la tetera y todo eso, entonces si se ha tratado, si bien no tenemos 

un PEC, pero si lo hemos tratado de hacer a nivel de áreas a nivel de 

docentes, a nivel de plan de clase y en nuestro plan de área hemos tratado 

de incluir estas temáticas y que se vayan desde preescolar hasta el grado 

once. 

HPMNH6 

IEOP 

Las dificultades son de a veces los Awá, pues hablando de un alto 

porcentaje, digamos no comprenden como los demás, hay algunos que 

vienen de Pasto de por allá y ellos están como más adelantados y ellos 

cualquier tema que se les explica lo entienden más fácil, en cambio los de 

acá es muy duro le cuento trabajar con ellos, es más difícil porque algunos 

o la mayoría vienen de escuelitas de por allá del territorio indígena y allá 

no hay muchas exigencias, empezando porque ellos querían manejar su 

educación y les han dado una parte allá y a los profes pues no les estaban 

pagando, entonces antes, antes, que los profesores iban un mes y luego 

venían un mes a descansar acá, entonces que podían aprender los 

estudiantes y entonces ellos traían un nivel más bajo y acá se miraba la 

diferencia y a veces para sexto no podían ni escribir ni leer, entonces era un 

problema porque imagínese ya que iban a poder comprender un texto y 

hacer los talleres pues que se les dejaba ahí. 

Y pues la dificultad grande también de este contexto por la diversidad es 

que nosotros hemos hablado, aquí han venido representantes indígenas, se 

han hablado de las pruebas ICFES, se ha hablado de que los, por ejemplo 

nosotros los profesores, ellos han venido y han dicho ustedes como 



 

 

197 

 

profesores deben implementar la lengua, pero es que aquí es como difícil 

porque desde allá no nos nombran un profesor que venga porque se 

necesita un profesor que hable la lengua y uno va al municipio y tampoco, 

dicen no nosotros no podemos nombrar profesores, en ese sentido no 

podemos nosotros implementar lo de la lengua y con nosotros los 

profesores pues, los han nombrado a unos profesores que pertenecen a la 

etnia y a nosotros como mestizos nos han dejado afuera y nos han dicho, a 

ustedes no les damos el aval porque son mestizos y no saben que por 

ejemplo yo estoy aquí 19 años aquí compartiendo con ellos, comiendo lo 

que comen ellos y todo eso, sin embargo si nos han discriminado a 

nosotros también, no nos dan el aval, porque nosotros somos provisionales 

casi todos, y nos han dicho que no. Porque se necesita un aval de 

CAMAWARI, los gobernadores dicen nosotros les damos, porque son de 

estas veredas de acá, pero necesitamos el aval de CAMAWARI que es el 

cabildo mayor y no nos dan, a veces por política y todo eso, nos 

discriminan a nosotros, nos excluyen, ciertamente hay como una rivalidad, 

sus argumentos es que no somos indígenas, por ellos ya nos hubieran 

sacado, querían cambiar al rector, sino que no han podido, porque a 

nosotros nos protege una ley que dice que si la institución no está en 

territorio indígena o atiende a población indígena, eso de que atiende a 

población indígena, nos está beneficiando a nosotros, sino ya nos hubieran 

sacado a nosotros, ya nos hubieran mandado reemplazo, pero eso nos está 

amparando a nosotros, porque al rector le mandaron reemplazo y él puso 

abogado y todo y no lo pudieron sacar.  

Las fortalezas son en el sentido de que ellos son muy pacíficos en cuanto a 

comportamientos se comportan bien, aunque no son muy activos, o sea no 

participan en la clase, porque pues ellos han vivido aislados y ellos como 

que todavía sienten temor como participar, ellos como que tienen en la 

mente de que van a ser rechazados, criticados y por eso no participan. 

HPAH3 

IETABA 

Hablando de las fortalezas hay jóvenes que de verdad, algunos se interesan 

bastante, están comprometidos por rescatar, aprender y seguir hablando, 

conversando con los mayores, eso es lo que han dicho, me gusta y 

reconozco e identifico de ser Awá. La Debilidad algunos me han dicho, 

directo, no me gusta, yo no aprendí, nuestros padres no nos enseñaron y 

eso me da duro para aprender. En caso de mi persona, yo me he dado 

cuenta. Wisha (mestizo), tienen interés, telabat (afro) ellos también, ellos 

para que por ejemplo, yo otro año estuve como director de sexto habían 

dos o tres que eran afros, wisha también, ellos ponían más empeño, interés 

por sacar adelante, para sacar los trabajos, bien presentados en awapit, 

hacían la forma, se ponían a investigar a preguntar al compañero o a padres 

de familia, yo me he dado cuenta que han tenido más interés por aprender, 

ese ha sido un logro. Hay algunitos por ahí que no han querido entender, 

pero otros bien comprometidos, digamos, wisha y telabat son más 

interesados que los Awá por aprender, pero tengo duda porque siendo Awá 

no nos han querido entender, creo que eso se siente como egoísmo, no 

quieren ser Awá, quieren cambiarse la forma, todo eso. 



 

 

198 

 

MAd.AH4 

IETABA 

Pues aquí la fortaleza es que se enseña de las dos culturas de los Awá y 

occidentales. 

Para mí, dificultades, sobre el castellano, pues aquí como nuestra cultura es 

la lengua propia, entonces no debemos olvidar, debemos aprender nuestra 

lengua, y aquí los estudiantes ya no quieren saber más de eso, entonces los 

niños yo sé que ellos quieren más en castellano, ya se quieren olvidar del 

idioma propio, ya no quieren saber. También para los estudiantes que no 

son Awá les queda muy difícil aprender la lengua, dicen me queda duro, no 

puedo, hay veces que pronuncian como no son las cosas, por ejemplo se 

confunden la primera vez al decir Inkal y con unas letras, por eso es que 

hay veces que dicen no yo me quedo y les queda muy difícil para escribir y 

se van quedando en las calificaciones, se quedan porque no pueden, hay 

otros que si entendían pero otros no, y así se han quedado varios, hay 

algunos jóvenes que saben pronunciar pero otros no entienden. 

MPAH5 

IETABA 

Pues algunas fortalezas es que los niños aprenden tienen interés y uno 

como docente da lo mejor que tiene como aprendizaje, el conocimiento lo 

transmite tratando de como guiar de orientar el camino hacia un buen 

camino, un buen vivir como Awá y un buen vivir con todos con los no 

indígenas también, o sea somos un solo pueblo pero nosotros como 

indígenas tenemos otras características pero en sí todos somos hermanos, 

todas somos hermanas, entonces esa es una fortaleza porque se transmiten 

esos valores pero las dificultades es que hay ciertas familias que han 

perdido esos valores, todavía siendo indígenas, los padres de familia no 

tienen esa visión de educar a los hijos, entonces casi no los mandan a clase, 

no asisten mucho, otra es inasistencia por cuestión de salud se enferman 

demasiado, por otras enfermedades entonces están los niños como con ese 

bastante problema de salud y lo otro es la distancia que a veces eso les ha 

afectado para venir y entonces pues acá en el colegio yo trato de reforzar a 

los padres, incluso a los niños, pero este es un trabajo en equipo no solo de 

los docentes, sino de los líderes, de las autoridades, de los padres de 

familia, de nosotros como docentes, del interés de la familia entonces eso 

venimos haciendo dentro del mandato educativo y del PEC, pues en el 

mandato educativo se habla de la educación propia que se quiere 

desarrollar en los centros educativos, en las instituciones, no solo 

encerrarnos en una sola institución sino en diferentes eventos pues para 

nosotros los indígenas, y los no indígenas, si llegan a una institución 

indígena pues hay que acoger las enseñanzas ya por autonomía suya pues 

en el mandato educativo no está, que el no indígena esto y esto no, dentro 

de nuestra autonomía esta lo que nosotros queremos la misión la visión y 

de igual manera que como yo decía nosotros tenemos ese respeto por los 

no indígenas y accedemos a que ellos quieran aprender, pero si no quieren 

tampoco obligamos, pero de igual manera es un requisito, para graduar de 

esta institución tiene que haber pasado la asignatura del awapit y respetar 

las normas propias del cabildo estudiantil o sea de lo que sucede dentro de 

la institución pues se trata de hacer unos cronogramas, actividades 

culturales, entonces participar porque pues si ya llega aquí, es acoger lo 



 

 

199 

 

que se va hacer acá y pues tampoco se obliga sino también tienen la 

decisión de devolver y de ir donde ellos quieran. 

MPAH6 

IETABA 

Fortalezas pues hicimos con ellos trabajos, pues fortalezas pues ellos ya 

unas palabritas se entienden en awapit unas palabritas el conocimiento de 

ellos si practican pero hay algunas dificultades, los estudiantes no les gusta 

en awapit, los que no hablan, los mestizos, los afro dicen yo no soy Awá, 

ese idioma es de Awá, ese no es de nosotros porque yo no soy Awá dicen, 

las dificultades. La fortaleza algunos estudiantes les gusta expresar, hablar, 

saludan en awapit, les gusta en mingas comunitarias en awapit, oralmente 

nosotros trabajamos minga y así se aprende el idioma esa es una fortaleza 

para nosotros que hay estudiantes que trabajan la cultura, hablan el 

conocimiento, mantiene ellos y pues frente a las dificultades lo que se 

necesita es un encuentro con los mayores, ellos son los sabios, que viven 

en territorio, con ellos una capacitación y con nuestros jóvenes eso no se ha 

hecho y también capacitaciones con las autoridades indígenas, con ellos, 

con los jóvenes, de la parte lingüística. 

HPAH7 

IETABA 

Desde el inicio de los periodos nosotros hemos dicho a los estudiantes y al 

padre de familia, hemos dicho que este colegio es del pueblo indígena 

Awá, y el pueblo indígena tiene su cultura, entonces personas o estudiantes 

no indígenas que están matriculados aquí, hemos dicho que toca acogerse a 

la cultura indígena, respetando la forma de convivir, de respetar y además a 

ellos les toca que apropiar la cultura como si fuera indígena. Eso es uno, 

segundo algunos estudiantes, en cuanto a la dificultas, por poquitos, no 

todos, estudiantes matricularon, otros asistieron hasta ciertos días del 

primer periodo se han retirado, porque dicen no este awapit está muy duro 

no entiendo y además desconocen por no apropiar la cultura entonces han 

decidido trasladarse, pero no es qué la institución esta mala, sino que a 

veces también hay criticas puede ser desde el padre de familia, criticas en 

cuanto a veces por ejemplo nuestro idioma awapit ha sido burlado por 

parte de los mestizos, entonces decían que eso está hablando mal, se 

escucha feo, poco de comentarios entonces en ese sentido muchos mayores 

o muchos hablantes que eran han dejado de hablar, entonces a veces como 

ellos casi no les gusta de otro idioma de este contexto que aprende, 

entonces se han trasladado, y estos son padres de familia que no son 

indígenas, pero igual algunos hoy tenemos estudiantes no son indígenas 

igual pues ahorita se han entendido como este colegio ya lleva su proceso 

entonces han entendido y hemos promocionado algunos estudiantes que no 

son indígenas. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Pues de fortaleza es que todos nos comportamos bien, a veces si, en mi 

salón hay dos compañeros, uno es mestizo y el otro es afro pero pues igual 

ellos deberían saber que estar aquí es un orgullo estar aquí en la institución 

y no tienen tanto como ese sentido de pertenencia pero si ellos quieren 

aprender, pues dificultades también con los occidentales que son la gente 

que vive acá en la carretera, vive en la ciudad, no conoce nada de nuestra 

cultura, tiene otra forma de vivir, otra costumbre, otra forma de vestir, 



 

 

200 

 

entonces los jóvenes miran eso como un modelo, entonces empiezan 

acatarse a las modas que van presentando acá fuera entonces van dejando 

las costumbres que anteriormente se venía realizando y van cogiendo otras 

costumbres. No digo que todas las cosas que ellos hacen son malas, son 

buenas también porque de igual a nosotros nos ha servido de mucho 

porque a veces uno estar allá en la finca, en la montaña, no conoce gente y 

hace que el salir acá tenga una relación no solamente ante nosotros sino 

con diferentes personas. 

HEAH9 

IETABA 

Dificultades para aprender el castellano y pues para los no indígenas 

aprender el awapit porque a veces me preguntan que les enseñe, yo la 

verdad enseño pero ellos no escuchan, ellos no pueden y por eso no lo 

hablamos el awapit, porque algunos no quieren aprender o si aprenden no 

pueden hablar y algunos les da vergüenza, ellos les da vergüenza la 

pronunciación,  

HEAH10 

IETABA 

Pues aquí algunos tienen dificultad para hablar awapit pero estamos 

aprendiendo tres idiomas, español, inglés y lengua awapit y eso a la vez es 

una fortaleza. 

HEAH11 

IEOP 

Yo creo que las dificultades es por el español porque algunos salen acá y 

no lo hablan bien y acá es más español y se les dificulta la matemática pero 

de fortaleza es que ya están enseñando el awapit. 

HEMNH7 

IETABA 

 

MEANH8 

IETABA 

Yo creo que la diversidad de etnia no hay inconveniente, yo creo que el 

inconveniente es el profesor que el profesor de awapit no marca una 

autoridad que diga, yo soy el profesor de awapit como los son los otros 

profesores que dicen, bueno yo soy el profesor de matemáticas y les voy a 

dictar matemáticas, así que presten atención porque es importante, 

entonces es más el profesor que debe dar esa autoridad que tenga y pues 

que diga, yo soy el profesor de awapit y vamos a hablar de awapit y tenga 

esa voz de mando, ese liderazgo, mis compañeros no son tan juiciosos con 

los profesores de awapit como lo son en otras áreas, es más que todo, pues 

que los otros profesores tienen esa voz de líder, de decir mira yo soy el 

profesor, entonces el profesor de awapit no es así, entonces ellos son así, si 

ustedes quieren hacer pues hagan o bueno no importa, yo les coloco la nota 

y ya, es como tan fresco en todo el ámbito de la área de awapit, entonces 

uno como que también es uno para que va a aprender awapit si ni el 

profesor ve interés por el. 

HEMNH9 

IEOP 

De dificultades pues he visto que a los indígenas ellos les gusta hablar en 

awapit y no entienden y entonces se sienten discriminados y les da 

vergüenza, les dicen choros, aquí se utiliza más esa palabra, choros y ahí se 

sienten discriminados, esa sería una dificultad y fortaleza es que ya la gente 

va aprendiendo a respetar y ya están defendiendo su cultura. 

MEMNH10 

IEOP 

Pues de dificultades no porque a mí me han infundido desde pequeña, que 

no hay que discriminar por lo que hablan, por su físico, todos somos 

iguales, al contrario eso sería bueno, porque en ellos vemos un caso de 

superación y en si nos estamos conociendo unos de los otros y eso no lo 



 

 

201 

 

veo como un problema, pues yo pero quizás en otros contextos si se da la 

discriminación, al ser Awá o afros. 

MEANH11 

IETABA 

Pues de dificultades he visto que como somos varios pues tal vez por el 

desorden y porque veo que a mis demás compañeros tampoco les interesa 

aprender el awapit, hay solo como tres o cuatro personas que hablan el 

awapit, pero ellos no lo practican con nosotros no lo hablan con nosotros 

tal vez sea porque el idioma que más lo usamos es el español que más 

comprendemos rápidamente. También a veces mis compañeros que no son 

Awá utilizan esas palabras que son como groseras o dan a mal entender, 

por ejemplo una palabra… no me acuerdo, mis compañeros tienen una 

mente corrompida entonces ellos empiezan a hablar así de esa manera, 

como por ejemplo la palabra “coger” usted ya entenderá en el segundo 

sentido que es coger entonces por eso ellos empiezan a molestar y lo dicen 

en awapit, los compañeros preguntan a los profesores hablantes y ellos ya 

comienzan a recocha, esa es una gran dificultad, pero fortaleza es que aquí 

se sigue enseñando la lengua y eso es importante porque si la dejan de 

enseñar se va a perder. Sino que la dificultad es nosotros pues a veces si 

pedimos seriamente que nos enseñen y todo eso pero es que a veces como 

que no le prestamos mucha atención y aprendemos por el momento y 

después se nos olvida. 

MEANH12 

IETABA 

Las fortalezas es que podemos aprender de diferentes culturas, los colonos 

y los Awá, desde nuestras creencias y lengua propia, pero a veces se nos 

dificulta aprender la lengua porque es difícil y también las casas uno ya no 

tiene con quien practicar. 

HEANH13 

IEOP 

Pues de dificultades que aquí a pesar de haber tanto Awá ya no están 

aprendiendo el awapit, aquí tampoco se enseña el awapit, más es el español 

todo es en español entonces parte de nuestra cultura la estamos perdiendo y 

eso es por, muchas veces por la llegada de gente de afuera, ya mucho 

occidental, muchas personas por fuera que vienen y los de acá miran eso y 

quieren olvidar cultura, pero pues así también hay en algunas instituciones 

que están salvaguardando y pues protegiendo la lengua entonces eso si 

sería algo bueno. 

HEANH14 

IEOP 

A veces se han dado discriminaciones como indígenas de los mismos afros 

o los mestizos y eso genera desacuerdos para todo pero eso se ha venido 

superando y hoy ya respetan más, pues fortalezas es que se puede conocer 

a diferentes personas porque acá viene mucha gente de afuera. 

MEANH15 

IEOP 

Dificultades es que desde las entidades que deben proteger a los pueblos 

poco se ve que ayuden, yo veo que a todos nos quieren meter en el mismo 

cajón y eso no se puede, tenemos diferentes necesidades, aquí no se enseña 

el idioma propio y siendo tanto indígena, todo es español y español y pues 

una fortaleza es que el pueblo a pesar de todo se ha sabido mantener unido 

y siempre al de afuera lo recibe aunque ahora ya haya más desconfianza 

por todo lo que le han hecho pero eso es algo bueno que tenemos. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Pues la dificultad que yo veo es con el idioma, el aprendizaje pero en las 

escuelas ya lo están enseñando. 



 

 

202 

 

MFANH17 

IEOP 

A veces los jóvenes quieren seguir el ejemplo de la gente que no es de aquí 

y eso a veces dificulta para aprender el idioma o para defender lo nuestro 

como Awá. 

MFAH12 

IETABA 

Pues a veces se ha visto gente de afuera que hace mucho daño, que se 

burlan de nuestra forma de pensar, que dañan nuestro territorio y ese si es 

un gran problema, la falta de respeto de la gente que como no es de acá no 

le importa pero las organizaciones están tratando de cambiar eso y eso es lo 

bueno que fortalecen el respeto por todo el que vive aquí. 

¿Se han observado conflictos debido al uso del awapit? 

GRGSH1 La lengua awapit que significa idioma de los Awá, dialecto de los Awá, de 

la gente de la selva, pues si se ha observado conflictos en el sentido de que 

hay gente que ya no está hablando el awapit, familias que ya no inculcan 

todo lo que el awapit significa que para nosotros significan los 

conocimientos porque en una palabra que expresamos significa mucho, o 

sea la lengua materna hoy para nosotros son conocimientos, son sabidurías, 

son palabras que nos da la vida, que nos da el aliento que nos armoniza, en 

el entorno familiar, en el entorno comunitario, en el resguardo, en el pueblo 

y como tal en diferentes espacios, así mismo, para nosotros significa la 

vida, la vida de los Inkal Awá, la vida de la gente de la selva, porque sin 

lengua moriría la cultura, moriría lo que es el pueblo y por ese motivo 

hemos venido trabajando fuertemente en aras de proteger la lengua, en aras 

de salvaguardar, en aras de fortalecer la lengua materna awapit, porque ya 

muchas familias no la están viendo de esa manera y pues que la educación 

sea en español, que venga gente no aprende awapit y todo se haga español, 

que el gobierno desconozca todo lo que significa para nosotros el awapit 

por eso son los conflictos. 

RIEOPNH1 En el caso nuestro no, porque nosotros acá se trabaja el español o el inglés, 

pero no se ha generado algún tipo de discriminación o de convivencia que 

se está tratando de la comunidad Awá o de la lengua awapit. 

RIETABAH2 

 

Hemos visto que para la mayoría de hablantes de awapit la educación no la 

ven con tanta importancia por eso acá en muchas familias viven todavía 

indocumentados, muchas familias no mandan a sus hijos a la escuela dice 

pues para qué eso, es como perder el tiempo, eso no tiene sentido para 

ellos, por eso la educación ha sido complicada de entender, más bien la 

educación propia para ellos es allá en la casa, ir a enseñar a pescar y se 

hace más complejo venir y aprender todo en castellano entonces ahí si 

habido conflicto. 

MPMNH2 

IETABA 

Si en ocasiones hay algunos que solo hablan awapit y pues al yo no hablar 

awapit se hace difícil para que comprendan las clases. 

HPMNH3 

IETABA 

Si hay un choque, uno lo evidencia en la escritura, en la escritura a veces 

hay dictados por ejemplo que uno hace en clase, por ejemplo como para 

ellos la T es una D, entonces ellos la escriben y uno percibe eso ciertas 

confusiones en la parte de escritura, ahora por ejemplo en la parte de que 

ellos hagan una mejor comprensión de lo que uno está diciendo pues obvio 

que para el hablante se le dificulte lo que uno como docente está tratando 

de explicarles claro que ahí hay una barrera, que ellos hacen su esfuerzo 



 

 

203 

 

que yo admiro demasiado porque imagínate alguien que de por sí una 

persona normal, no normal, hablante de castellano que quiere entender 

conceptos nuevos para él, imagínate una persona que todavía no tenga muy 

claro unas palabras, entonces se le va a hacer más complicado entenderlas, 

entonces en ese sentido yo si veo dificultades con los hablantes, entonces 

los conflictos también se dan porque nosotros como docentes no sabemos 

el awapit. 

HPMNH4 

IETABA 

Hay un limitante en ese caso, por ejemplo si en el diccionario existen 100 

palabras y yo solo conozco 20. Por ejemplo, yo les digo la palabra 

conmutar, ¿si saben que es conmutar? Dicen no nunca he escuchado eso, o 

cosas por el estilo entonces uno se tiene que introducir ahí, bueno conmutar 

es cambios entonces hay palabritas que ellos desconocen porque en su 

idioma awapit no están, muchas palabras desconocen, tanto en matemáticas 

como en otras áreas, el vocabulario de ellos es muy escaso. 

MPMNH5 

IEOP 

Más que todo yo miro en grados superiores en donde los niños de todas 

maneras ya han pasado por instituciones que en si en su gran mayoría son 

dictadas por profesores mestizos, entonces cuando ya llegan a un noveno 

no se ve tanto la diferencia, pero si con los profes hemos hablado que a 

veces vienen niños de la montaña y es difícil que ellos incluso alcancen a 

comprender la escritura, incluso a ellos se les dificulta escribir de pronto en 

español o si las escriben, las escriben como ellos la hablan que para 

nosotros sería un error pero que para ellos es cultural, entonces si de pronto 

si habido esa problemática más que todo en los profes de primaria, porque 

después ellos mismos se van como direccionando y se van enfocando más 

en el español. 

HPMNH6 

IEOP 

Sí, los estudiantes mestizos tratan de criticarles el modo de hablar de ellos, 

y ellos pues como traen a veces como mezclado lo de allá de la lengua de 

ellos, ellos dicen por ejemplo, denme un cerveza, entonces yo les explico, 

les digo, miren ellos hablan así porque si nosotros trajéramos a un 

americano aquí, él nos va a hablar así mismo porque está aprendiendo a 

hablar una lengua, y ellos como están en contacto con los abuelos, con todo 

eso, ellos hablan así, porque han tenido otra lengua y no les queda muy 

fácil hablar la nuestra, por eso ellos hablan así, no es por otra cosa. Pero si 

hay dificultades en las lecturas, en la escritura si se ven problemas porque 

ellos así como hablan escriben. 

HPAH3 

IETABA 

Pues para algunos que son mestizos y afro les queda más difícil aprender 

awapit pero si se interesan, de pronto conflictos porque también los Awá 

de pronto no han aprendido bien el español y vienen acá y pues todo en 

español entonces les queda difícil por ese lado. 

MAd.AH4 

IETABA 

De pronto para las lectura, aquí en la biblioteca más libros es en español, 

entonces hay unos que vienen y no han aprendido bien el español y dicen 

que les queda duro por eso unos se van. 

MPAH5 

IETABA 

Pues como muchos todavía como tienen ciertas, o sea, no tienen el interés 

de conocer la cultura por lo tanto hay ciertos choques entre estudiantes 

indígenas y no indígenas, choque en el sentido de que si a un niño indígena 

Awá lo ven hablando el awapit entonces le dicen no hable eso, yo no te 



 

 

204 

 

entiendo, no me gusta, no sé qué será que dices, o si de pronto se viste 

diferente, si trae una mochila tradicional, entonces le dicen, no eso no yo 

tengo un maletín bonito, con figuras de afuera, entonces de pronto en esa 

parte hay discriminación pero no es tanto digamos, de parte de los 

estudiantes que no son indígenas, entonces por esa razón hay estudiantes 

que se sienten mal, que se sienten pues como discriminados, entonces hay 

deserción, hay cambios de colegio, desertan indígenas y no indígenas, de 

no indígenas porque vienen con otra expectativa a esta colegio pero cuando 

ya encuentran que hay una materia especialmente para enseñar a hablar el 

awapit la lengua materna entonces dicen ya no me gusto, y creo que es uno 

por que ellos no son indígenas entonces vienen con otra expectativa 

diferente de otros colegios, y hay personas que son indígenas que ya han 

crecido pues en las veredas, en las zonas de la carretera, entonces ya no les 

gusta, pero son muy pocos, entonces también por eso hay cambios de 

colegio, pero pues la gran mayoría aún tienen interés de aprender la parte 

cultural, de manejar la lengua materna pero en este colegio el porcentaje es 

muy bajo de hablantes de awapit, por cuestiones de que ya han crecido en 

las veredas, padres no les han enseñado o niños no han querido aprender, 

entonces ya hay muy pocos, tenemos ciertos niños que no hablan que son 

indígenas pero que no hablan o hay un porcentaje que también es bueno 

que los niños manejan perfectamente la lengua materna entonces 

MPAH6 

IETABA 

De pronto algunos cuando habla español no hacen caso porque no 

entienden entonces solo hablan awapit y el español no lo han aprendido es 

por eso. 

HPAH7 

IETABA 

Hay dos cosas la parte escritura como tal lo hacen muy bien y la parte oral 

ya no funciona muy bien, entonces yo como docente en ese salón he dicho, 

pues ya es momento de que podemos estar hablando, y algunos pues yo 

bien, muy contento de haber visto que algunos estudiantes que no son 

indígenas trabajan muy bonito el trabajo, y algunos hablantes pues tienen 

poquito como difícil o no se será que no entienden o si pero uno trata de 

explicar en awapit en dos idiomas es decir, pero así se trata de trabajar, 

mirando a ellos también para que ellos hagan un buen desarrollo de trabajo. 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Puede ser conflictos debido a la discriminación que algunos dejan de 

hablar el awapit porque les dicen que eso suena feo, se les ríen, entonces el 

desconocimiento de la cultura de la gente que no es de acá. 

HEAH9 

IETABA 

Pues los conflictos es por el castellano, a mí se me dificulta el castellano 

porque nosotros somos hablantes de awapit y aquí todo es en español 

entonces hay cosas que no se entienden. 

HEAH10 

IETABA 

Pues a veces los que no saben de awapit como que no quieren aprender se 

ven desinteresados y ya buscan más aprender otros idiomas hasta el inglés, 

el awapit dicen que se les hace difícil porque no es lengua de ellos. 

HEAH11 

IEOP 

Pocos conflictos por lo que aquí no se está enseñando el awapit, pero de 

pronto es que cuando uno llega acá se le hace difícil, lo ven a uno diferente 

por el idioma, por la forma de expresar que es diferente. 

HEMNH7 La verdad es difícil aprender el awapit, la pronunciación es difícil a veces 



 

 

205 

 

IETABA hablan muy rápido y uno no los entiende, entonces el conflicto es ese que 

ellos pues hablan un idioma que nosotros no o que apenas estamos 

aprendiendo. 

MEANH8 

IETABA 

Yo creo que en el aprendizaje se dificulta por lo que hay palabras en 

español que se desconocen que aún se están aprendiendo entonces en eso 

hay conflictos en algunas materias. 

HEMNH9 

IEOP 

Los conflictos con las entidades más grandes porque algunos no respetan el 

awapit y vienen a imponer una cultura de afuera, que todo sea en español y 

eso hace que inclusive se deje de hablar el awapit. 

MEMNH10 

IEOP 

Pues que cuando vienen acá a veces se les dificulta aprender el español, 

nuevas palabras pero poco a poco ya van aprendiendo pero a veces por eso 

se les dificulta relacionarse. 

MEANH11 

IETABA 

Los conflictos es porque se está perdiendo, porque algunos ya no lo hablan, 

ya no lo quieren hablar, dicen que es feo pero también porque es difícil, 

entonces con los jóvenes es más conflicto porque ya poco quieren pues el 

desinterés de todos. 

MEANH12 

IETABA 

A veces porque no se entienden al hablar en otro idioma diferente al 

awapit, el estar aquí aprendiendo todo en español, eso a veces es que da 

duro para aprender. 

HEANH13 

IEOP 

Por el uso del awapit, pues los mayores desde atrás sufrieron 

discriminaciones de los afros de los mestizos de la gente que venía de 

afuera, porque el idioma no les gustaba y eso afecto para que siguieran 

hablándolo. 

HEANH14 

IEOP 

Pues aquí no se habla casi awapit entonces no hay conflictos ese es el 

inconveniente. 

MEANH15 

IEOP 

Por el uso del awapit, pues muchas familias han tenido que dejar su idioma 

porque no los entienden porque la demás gente ya no aprendió, porque las 

escuelas mandaban a sus hijos y todo en español, entonces el conflicto ese. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

A muchos ya no les gusta el awapit, gente Awá y no Awá, entonces lo 

dejan de hablar porque ya los demás no entienden. 

MFANH17 

IEOP 

Conflictos de que la gente pues cree el español es más necesario y es que 

acá en la carretera todo es español entonces si sale alguien hablando awapit 

pues ya no lo entienden ese es el conflicto ya no lo entienden, se le burlan 

porque no lo entienden por como habla. 

MFAH12 

IETABA 

No, si en las comunidades se habla awapit con tranquilidad con la gente 

que habla awapit. 

¿Usted cree que la escuela tiene en cuenta a cada una de las culturas de los 

estudiantes? 

GRGSH1 Aquí se trata de eso se ha venido trabajando con los profesores con las 

comunidades para que se enseñe sobre la cultura, sobre el awapit, entonces 

si de eso se ha tratado en aras de proteger a la lengua a la cultura. 

RIEOPNH1 Nosotros trabajamos mucho la parte cultural ancestral, lo que tiene que ver 

con danza, gastronomía, con las artesanías y en general lo que tiene que ver 

con la cultura de la etnia Awá porque como le digo nosotros tenemos una 

gran mayoría de estudiantes de esta etnia Awá, pero si hay que aceptar que 



 

 

206 

 

es necesario que hagamos una resignificación para incluir dentro del PEI 

esa área con tal la del awapit como una área optativa o adicional donde se 

le asigne sus debidos tiempos al docente que vaya a trabajar en eso, porque 

realmente nosotros como institución no tenemos empleada esa asignatura 

dentro del plan de estudios como tal y que aparezca como una área o 

asignatura dentro de los informes de boletines que hay que entregar en 

cada periodo a los padres de familia. 

RIETABAH2 

 

Si tratamos que sea coherente con las necesidades del contexto, somos 

Awá queremos proteger la cultura, el idioma y por eso lo estamos 

enseñando, también la ley de origen, nuestras creencias, cultura, todo 

entonces en esta institución si se tiene en cuenta la cultura. 

MPMNH2 

IETABA 

Si, si se tiene en cuenta las tradiciones y creencias de ellos, Por ejemplo la 

música, la forma de vestir, la forma de comer, la forma de las artesanías, la 

forma de pescar, de cazar que eso es lo que ellos conocen. 

HPMNH3 

IETABA 

Siendo honestos, cuando nosotros planeamos la verdad lo estamos 

haciendo a lo que nosotros como docentes creemos debemos planear, la 

verdad no se tiene en cuenta por ejemplo la parte de los estudiantes, lo que 

ellos quisieran, en esa parte si creo que hemos estado fallando porque no se 

ha tenido en cuenta esa participación pero de todas formas como hoy en día 

hemos tratado de cambiar ese formato cuadriculado que tiene la educación 

y queremos vincular los saberes propios, entonces de alguna manera ya lo 

vamos hacer partícipes más de lo que ellos deberían aportar y no solamente 

ellos sino también líderes, sabedores, eso es lo que queremos comenzar. Es 

que antes no había una estructura que nos permitiera como decir en la 

malla curricular o un plan de clase, es decir cada profe válgase de los 

elementos del medio para desarrollarla, eso es que estamos tratando como 

ir contextualizándola, pero en si no lo había, hoy en día eso es lo que 

pretendemos de tener en cuenta los saberes de los muchachos. 

HPMNH4 

IETABA 

En la parte de la lengua, de enseñar el awapit diría que ahí se tiene en 

cuenta la cultura de los estudiantes que en su mayoría son Awá, pues de los 

demás, es que aquí como es una institución indígena entonces el que entra 

sabe que debe aprender el idioma y eso, entonces en eso se tiene en cuenta 

la cultura pero de los Awá. 

MPMNH5 

IEOP 

Pues yo diría que nos falta a los profes es conocer de awapit, saber la 

lengua, interesarnos más por las costumbres, por las tradiciones, que creo 

que la IEOP, en ese sentido si bien tiene buenos proyectos, claro que nos 

falta no podemos decir que nosotros somos 100%, nos falta pero hemos 

tratado de construir procesos, en el campo de la literatura, en el campo del 

arte, en el campo de las ciencias sociales, que si bien no tenemos un PEC 

pero están enmarcados dentro de nuestro quehacer cotidiano, dentro de 

nuestra áreas, porque mire que si bien la cultura no solo está en el 

castellano, la cultura está en las ciencias sociales, está en el arte, está en la 

danza, está en todas las áreas que nosotros practicamos y que es nuestro 

quehacer pedagógico, está inmersa las diferentes culturas, más que todo 

centrándonos en el awapit, entones la institución si se ha caracterizado por 

eso, por eso tenemos la feria de las ciencias, la parte gastronómica donde la 



 

 

207 

 

bala, que son de nuestros ancestros, la chicha que son nuestros, tenemos el 

concurso de marimba donde se trata del instrumento de acá de las fiestas de 

los indígenas, lo que tiene que ver con la preservación de los mitos y 

leyendas en el área de la lengua castellana, entonces son cosas que hemos 

tratado nosotros de aprender, porque cuando uno llega a otra cultura, uno 

puede tener los títulos que sea pero en eso a veces en sí es un ignorante en 

ese sentido, entonces uno lo que tiene es que involucrarse y eso es lo que 

estamos tratando de hacer, otra medida que estamos tratando de hacer, es 

involucrarnos con la comunidad para que ellos mismos sean los que nos 

den el conocimiento, los saberes y para que nosotros podamos transmitirlos 

en nuestros salones de clase a nuestros estudiantes y que ellos sientan que 

la cultura es importante y que ellos se sientan orgullosos de ser indígenas y 

más que todo de ser indígena Awá, el hombre de la montaña orgulloso de 

ser de la montaña, entonces eso es lo que nosotros tratamos de propender. 

HPMNH6 

IEOP 

Pues acá ya realmente ellos tienen esa visión, digamos, la que nos imponen 

a todos a través de los medios, la música por ejemplo, les gusta, eso que les 

gusta a la mayoría de los latinoamericanos, pues a nosotros eso no nos 

llama la atención, de la música poco sé pero los escucho que ellos 

escuchan y pues ellos están en su época y ellos tratan como de los 

estudiantes de hacerse los cortes de pelo como estrambóticos, y ellos miran 

a los actores todo eso que están mirando y ellos tratan de adoptar esos 

estilos. Ya la cuestión de la cultura, de los ritos ya ha ido desapareciendo, 

parece que por allá en la montaña donde están los indígenas, los ancestros, 

ellos sí parece que todavía practican algunos ritos, ellos como entierran a 

sus muertos allá, ya no los sacan acá, dicen que los entierran debajo de la 

casa, que les meten todas las cositas que tuvieron, el plato todo con eso los 

entierran allá. Yo he ido a estarme metido allá unos 8 días y ellos cuentan, 

ya de noche a uno le quiere dar como miedo, porque uno dice que tal mi 

mamá mi papá lo enterrarán debajo de la casa, pero allá eso es común y 

corriente, pero pues como le digo son cosas que ya se van perdiendo 

entonces ya la escuela es con la enseñanza occidental porque ellos mismos 

ya también independientemente como le digo pues la están siguiendo con 

lo que ven en la televisión. 

HPAH3 

IETABA 

Se tiene en cuenta sobre el idioma awapit, enseñarlo, sus creencias, el 

respeto por la naturaleza, toda la parte cultural se la trata de salvaguardar 

enseñándola. 

MAd.AH4 

IETABA 

Pues sobre todo de la cultura Awá que son casi todos, el idioma y como 

aquí la institución es de indígenas Awá pues toda la parte cultural se la 

trata de enseñar. 

MPAH5 

IETABA 

Pues al principio como que queremos, decimos bueno nos van a medir, el 

estado por las pruebas saber, entonces yo necesito que no, que el awapit 

no, bajémosle la intensidad horaria, pero después como estamos 

aterrizando a que como estamos en un colegio indígena y en un colegio 

indígena se debería desarrollar enseñanzas en la parte cultural, se ha venido 

hablando de la educación propia, pues en el marco del mandato educativo 

del pueblo Awá, se ha venido pues como desarrollando planes, nosotros lo 



 

 

208 

 

estamos llamando en este momento, huellas del saber, huellas de 

enseñanza, entonces venimos en este momento ya en equipo docentes 

indígenas y docentes no indígenas, trabajando, desde preescolar a once, 

tratar de enseñar la parte cultural pero sin desarticular de la enseñanza que 

de pronto el estado nos va a medir, pues digamos la lectoescritura, la 

matemática, la geometría, bueno toda esa cuestión de física, toda esa 

cuestión que de pronto el estado quiere medirnos en todos los colegios 

indígenas o no indígenas, entonces ahí lo que estamos haciendo, por 

ejemplo, estamos trabajando en cuatro huellas fundamentales que es uno, 

LEY DE ORIGEN Y JUSTICIA PROPIA que entraría ahí áreas por 

ejemplo geohistoria, legislación indígena, venimos trabajando por ejemplo 

en la otra huella que se llama, TERRITORIO, CULTURA Y SOCIEDAD, 

que ahí entraría por ejemplo a trabajar las ciencias sociales y otras áreas 

por ejemplo hay otra huella que se llama NATURALEZA, PRODUCCIÓN 

Y MEDICINA TRADICIONAL que ahí entraría a trabajar por ejemplo las 

ciencias naturales, la biología, la matemática incluso. Hay otra huella que 

se llama ORALIDAD Y COMUNICACIÓN, en donde se trabaja por 

ejemplo lo que es castellano, el Awapit, o sea todas las diferentes áreas 

inmersos pero sujeto a esas huellas, o sea nosotros lo que queremos es 

desarrollar actividades por ejemplo de lecto escritura, con textos de las 

historias propias para desarrollar como la redacción la escritura, el análisis 

de la lectura, la interpretación pero con textos propios, pero asimismo 

también con textos de afuera, de otros pueblos indígenas, de otras grupos 

étnicos que pues hay muchos textos importantes, incluso pues de la historia 

de Colombia pues todo eso, incluso la matemática también desarrollar por 

ejemplo problemas, actividades, por ejemplo que tienen que ver con 

matemáticas pero de pronto con imágenes, con algunas muestras, que tiene 

que ver con algunas artesanías de acá del pueblo, con algunas siembra y 

cosecha que también se puede trabajar la matemática, pero con la parte 

cultural, y asimismo también apoyando de la parte no cultural, de la parte 

occidental, o sea todo trabajar de la mano de la parte cultural y de la parte 

occidental para que pues la enseñanza sea equitativa, no solamente primar, 

acoger lo que de pronto el Ministerio de Educación nos diga, que esta es la 

malla, que tiene que ser así el currículo es así y así, no, también nosotros 

estamos construyendo acá pero no perdiéndonos tampoco de lo que nos 

dice el Ministerio de Educación Nacional. 

MPAH6 

IETABA 

Aquí se enseña todo lo relacionado con la cultura Awá, entonces si se tiene 

en cuenta, es lo que más se tiene en cuenta, se está enseñando el idioma, 

las creencias los valores, entonces tenemos en cuenta la cultura. 

HPAH7 

IETABA 

En ese sentido, nosotros ahorita se está haciendo el ajuste de planes de 

estudio, le llamamos educación propia e intercultural, en dos partes 

teniendo en cuenta la cultura, el conocimiento de afuera y lo propio 

también trabajar juntos, entonces ahí ya no seguimos solo aplicando lo 

propio sino de manera integral. Esto se ha plasmado en la malla curricular 

y en el PEC, ya se hace ajuste en los docentes con hablantes, con 

profesores hablantes y no hablantes, de manera integral. 



 

 

209 

 

ESTUDIANTES 

MEAH8 

IETABA 

Anteriormente se llevaba una malla que era muy diferente a la que estamos 

llevando ahora porque no estábamos enfocando tanto en la parte 

fundamental como es la cultura, pero ahora en todas las materias se viene 

relacionando lo que es hacer parte de nuestra tradición, todo viene 

relacionado en cultura del pueblo Awá, en arte, en los alimentos, todo lo 

estamos practicando. 

HEAH9 

IETABA 

Si porque se enseña la cultura Awá, el idioma, todo lo relacionado con las 

creencias. 

HEAH10 

IETABA 

Si, es un colegio indígena donde se enseña el awapit idioma de los Awá, 

entonces sí. 

HEAH11 

IEOP 

Principalmente del pueblo Awá, todo lo que es su idioma, cultura, 

creencias todo eso. 

HEMNH7 

IETABA 

Pues de la cultura de los Awá si, de los demás pues poco pero como aquí 

es mayoría Awá pues les toca enseñar todo del Awá. 

MEANH8 

IETABA 

Pues si el idioma awapit, aunque a mí me gustaría que todos los profesores 

aprendieran el awapit y practiquen con nosotros porque este es un colegio 

indígena entonces sería chévere que los profesores  nos hablaran en awapit, 

porque es que en cada clase si los profesores integran el awapit uno se va 

familiarizando más, entonces me gustaría eso. Los únicos que hablan el 

awapit son los profesores de lengua materna 

HEMNH9 

IEOP 

Pues poco, más es como nos enseñan las materias normales, pues que todos 

debemos aprender, todo es lo mismo, yo de las culturas poco. 

MEMNH10 

IEOP 

Pues acá no porque no se habla el awapit ni nada de eso y pues por eso se 

está acabando nuestra cultura, yo creo que la cultura es algo que demuestra 

lo que somos y es muy importante porque las cosas de antes, yo digo si 

podemos aprender el inglés, aprendemos incluso cosas de otras culturas y 

pues como no vamos a poder o dejar como que morir lo que es nuestra 

cultura, nuestros orígenes. Yo no soy Awá pero todos venimos de 

generaciones tras generaciones y pues todos llevamos eso en la sangre, y 

yo pues ahora no lo practico porque no me lo han enseñado pero antes por 

ejemplo todos hablaban esa lengua en nuestro pueblo, era la primera 

comunicación, y pues las costumbres de mi familia, pero como aquí no se 

enseña pues difícil. 

MEANH11 

IETABA 

Si se tiene en cuenta al pueblo Awá porque esta institución es del pueblo. 

MEANH12 

IETABA 

Si, sobre la cultura del pueblo Awá nos inculcan que debemos valorar y 

respetar todas las creencias. 

HEANH13 

IEOP 

Pues poco de cada una de la culturas pero en español si sobre los mitos y 

las historias pero eso no más. 

HEANH14 

IEOP 

Aquí si sobre todo de las creencias, los ritos, ceremonias lo que significa, 

pero del idioma no nos enseñan. 

MADRES DE FAMILIA 

MFANH16 

IETABA 

Si tiene en cuenta las cultura, la forma de creer, todo, si. 

MFANH17 Si, sobre todo por la enseñanza del idioma awapit. 



 

 

210 

 

IEOP 

MFAH12 

IETABA 

Pues ahora ya tiene en cuenta todo de la cultura, sobre todo enseñar el 

awapit que pues es lo más importante para nosotros los Awá. 

PROFESORES 

¿Qué actitud se puede adoptar cuando en el aula de clase se manifiesta los diversos 

conocimientos tradicionales de los alumnos? 

 

MPMNH2 

IETABA 

Pues apoyarlos, colaborarles a ellos en lo que ellos están expresando, si 

ellos expresan algo, pues colaborarles a ellos y tratar como de ayudarles a 

que ellos puedan fortalecer lo que están haciendo y si en clase se presentan 

sus creencias pues participar de ello, participar y estar con ellos ahí, como 

ellos están traduciendo, están diciendo sus creencias igual a uno le interesa 

saber más allá que están haciendo ellos. 

HPMNH3 

IETABA 

Yo lo veo así, de todas formas las ciencias, veamos el caso de ciencia y 

religión, el ejemplo de la teoría de la evolución para la ciencia es como lo 

fundamental pero si vamos al concepto de la iglesia ahí no tiene nada que 

ver, entonces teniendo en cuenta ese choque, que a veces hay con la 

cultura, con la cultura occidental siempre hay choques, incluso en la ciudad 

hay conceptos que los mismos muchachos de ciudad les cuesta, no es 

difícil sino que les cuesta ir captándolos, por ejemplo en la biología hay 

muchos conceptos, teorías, entonces claro al ser exacta ya están definidas 

algunas cosas pero que pasa por ejemplo ahora si volviendo acá a la parte 

cultural, para mí ha sido un apoyo los conocimientos de ellos porque ahora 

lo que nosotros estamos pretendiendo en este nuevo ejercicio que estamos 

pretendiendo en este nuevo año es de que anteriormente por decir los 

conocimientos de afuera era como lo necesario lo que el estudiante debía 

saber de acuerdo a los estándares del gobierno, ahora no, es lo contrario, lo 

propio es la base pero pues sin desligar los conocimientos, los científicos, 

yo estoy en ese proceso de ir equilibrando esos saberes, hoy en día estamos 

queriendo articular un saber propio pero que vaya en sintonía a los 

conocimientos que por estándares debo cumplir, entonces en eso estamos, 

no es fácil pero estamos tratando de buscar un equilibrio que tampoco sea 

una educación tan occidentalizada pero tampoco podemos caer en una 

educación que sea tan propia que el muchacho deje de aprender los 

conocimientos de afuera, en ese sentido de que el día de mañana un 

estudiante que tenga las capacidades y pueda va a salir a la universidad y 

en la universidad allá te van a evaluar lo científico lo de afuera no te van a 

valorar lo propio, entonces en ese sentido yo siempre he dicho que los 

estudiantes de acá son más todavía que los de afuera, por esa razón porque 

aparte de que ellos tienen esos conocimientos propios, nosotros tratamos 

de dejarlo a la par de un estudiante de afuera, que tenga los conocimientos 

de afuera y de acá, eso los hace únicos, entonces en ese sentido estamos 

como que buscando eso, como te digo no es fácil articular, pero vivimos 

aquí en un ambiente natural, este es un perfecto laboratorio para que esos 

conocimientos que están en el libro, en esas teorías se las ponga en 



 

 

211 

 

práctica, ahí está el trabajo. 

HPMNH4 

IETABA 

Yo abandono lo que estaba enseñando y tomo lo que él pone y le digo 

bueno no es exactamente lo que tú me planteas es esto y entonces vamos a 

retomar por este lado, porque me parece que es más fácil, es una situación 

problema que ellos plantean, si ellos plantean esto pues debe ser porque a 

la mayoría le queda más fácil entenderlo por acá, digamos estoy hablando 

que estoy estudiando caída libre, entonces ellos dicen que tal si por aquí 

ponemos un coco cayendo, entonces digo no pues a ellos les queda más 

fácil mirar el coco cayendo, entonces llego y retomo lo que el estudiante 

plantea. 

MPMNH5 

IEOP 

La actitud de escucha, debe ser una retroalimentación grande para los 

docentes porque de todas maneras es una sabiduría grande de ellos, de los 

que viven, de los que ven, de los que están adentro, de los que conocen su 

cultura, de los que nacen en una cultura y que lo expresen pues es un 

conocimiento grandísimo y no solo para el docente sino también para los 

estudiantes. 

HPMNH6 

IEOP 

Pues la actitud que se debería tomar a veces cuando en esos mitos se habla 

como de la protección de la madre tierra que ellos antes pues vivían allá, a 

parte ahora casi todos están acá, entonces todos hemos perdido cosas muy 

importantes, que ellos practicaban y tratando de proteger y por eso es que 

estamos viviendo lo que estamos viviendo porque ya no estamos cuidando 

de la naturaleza, entonces a ellos si se les debería concientizar de que así 

como los padres de ellos se preocuparon por cuidar la naturaleza, ellos 

también deberían seguir eso, porque nosotros así como vamos nosotros 

mismos nos estamos extinguiendo. 

HPAH3 

IETABA 

De atender, de aprender y así pues redirigir lo que uno está enseñando en 

función a las creencias para respetarlas y que no estén en juego. 

MAd.AH4 

IETABA 

Pues tener en cuenta lo que ellos dicen, eso es importante porque eso 

también deja ver sus necesidades. 

MPAH5 

IETABA 

En esos momentos toca escuchar y no permitir que se vulneren las 

creencias sino uno ver cómo articular esas opiniones con lo que uno está 

enseñando porque si no ese es el gran problema, desvalorizar si se hace eso 

nunca los estudiantes van a aprender sobre la importancia de sus creencias. 

MPAH6 

IETABA 

Una actitud de entender, de ver que dice y según eso compartirlo con todos 

para que no discriminen. 

HPAH7 

IETABA 

Hay que trabajar de manera integral, incluyendo esas creencias y 

respetándolas no haciéndolas a un lado o desechándolas. 

PROFESORES 

¿De qué manera las políticas educativas afectan las decisiones del docente cuando 

considera las necesidades de las diversas culturas de los estudiantes? 

MPMNH2 

IETABA 

No, no afecta porque ellos igual conocen lo de su cultura e igual ellos 

necesitan conocer también lo de afuera, entonces no afecta 

HPMNH3 Claro que si porque a los ojos del Ministerio de Educación Nacional y la 



 

 

212 

 

IETABA Secretaría de Educación Departamental, los estándares, ese estándar es una 

cosa absurda te obligan a ti a que el estudiante se le enseñe esto en tal nivel 

y pues la verdad cada persona es diferente, en ese sentido si limita y limita 

bastante y pone en entre dicho y no se tiene en cuenta los saberes propios, 

sé también que a la institución le da un poco de libertad, por ejemplo, les 

dicen hoy en día construyan sus sistemas educativos propios pues es una 

forma diferente de pensar pero también sé que falta como apoyo para 

capacitación los tiempos para formación para ir construyendo esos 

procesos y esos procesos de construcción curricular los hemos asumido 

nosotros acá con el equipo de trabajo la consejería con iniciativas propias 

se han dado como queremos nuestra educación pero para el gobierno no, 

aún hay una brecha enorme para aceptar la educación propia, ellos dicen 

son autónomos, pero autónomos sin direccionamientos, o sea a veces no 

sabemos para dónde coger entonces da lo mismo, ir a ciegas y por eso es 

precisamente que nos hemos demorado y han pasado los años y aun 

estamos en construcción yo digo que si hubiera habido más apoyo acá ya 

ratos estaría un sistema bien formuladito implementándolo a ver cómo nos 

va. 

HPMNH4 

IETABA 

Desde las políticas educativas se tiene unos lineamientos qué es lo que se 

debe hacer pero esos lineamientos no se los siguen al pie de la letra sino 

que aquí se los adapta a la región, al contexto, a la población, al estudiante, 

digamos un ejemplo, en física básicamente lo hago así en la parte de 

ejemplos, porque en la teoría o las matemáticas no te van a cambiar en 

ninguna parte del mundo, entonces, por ejemplo ahí en el libro, en el DBA 

o en lo que sea que te dice se tiene que enseñar movimiento oscilatorio por 

ejemplo, péndulo, coger, colgar, armar el montaje, poner un objeto 

metálico, una esfera en la punta y hacerlo oscilar, por ejemplo acá en la 

región se lo hace con algo que ellos tienen, por ejemplo la mayoría tiene 

hamacas, entonces les digo usted pueden analizar el movimiento de una 

persona descansando en una hamaca y eso es un péndulo, entonces son más 

que todo esas cuestiones adaptar esas políticas con lo que se necesita aquí 

en la región desde mi autonomía, en ese sentido no afectaría, sin embargo 

cualquier institución está regida o ligada por unos estándares que los 

gobiernos establecen y deben cumplirse con esas cuestiones, entonces acá 

hay unas cuestiones que no deberían de dar pero igual hay que cumplirlas. 

MPMNH5 

IEOP 

Si, las políticas educativas del Ministerio de Educación Nacional, están 

más enfocadas en que cumplamos unos contenidos de pronto tendientes a 

unas pruebas de ICFES, a unas pruebas de Estado y a veces con los 

estándares nos llenamos a veces de contenido y dejamos a un lado nuestra 

cultura y eso si afecta porque si bien no hay una prioridad para la 

diversidad, a los niños no se los evalúa por su contexto cultural, a los niños 

se los evalúa por conocimiento y entonces si representa una desventaja 

grande para un estudiante indígena porque sus conocimientos no van a ser 

valorados cualitativamente, que lo que hace un examen de estado es de 

pronto cuantificar el conocimiento, pero no más que todo mirar el 

conocimiento cultural, entonces si afecta bastante, es por eso que de pronto 



 

 

213 

 

las comunidades indígenas lo que hacen es tener su propio currículo y su 

PEC, en el cual se trata de preservar la cultura a través del PEC, que de 

pronto presentar un buen examen de estado y esa es de pronto la discusión. 

HPMNH6 

IEOP 

Si, por ejemplo se hablaba de que se iba a regionalizar el ICFES, eso sería 

muy bueno porque la comunidad indígena debería tener su propio ICFES, 

ellos no se los puede comparar con los demás, ni someterlos a las mismas 

pruebas, para ellos debería ser algo diferente, al meternos a todos en el 

mismo costal, pues ahí nos están violando los derechos que nos 

corresponde a cada uno, pero eso nunca se ha hecho, de eso si se hablaba 

porque si debe haber unos exámenes específicos para ellos, que hable de la 

cultura de ellos, eso que es importante. 

HPAH3 

IETABA 

Si afecta porque aquí por ejemplo se gastan más horas en otras áreas que 

en awapit porque dicen debemos presentar las pruebas de Estado y 

debemos sacar un buen puntaje, entonces eso es por las políticas 

educativas. 

MAd.AH4 

IETABA 

Si afecta porque esas políticas no consideran a cada cultura, solo 

consideran lo occidental. 

MPAH5 

IETABA 

Si porque uno se ve obligado ha tomar esos estándares, a darles lo mismo 

que los de afuera, hacer lo mismo y eso hace que lo propio se vaya 

desplazando y que el mismo estudiante se interese más por lo de afuera que 

por lo de acá. 

MPAH6 

IETABA 

Si afecta en cierta medida, aunque tenemos autonomía pero nos están 

evaluado sobre estándares no sobre las culturas de los estudiantes entonces 

si afecta. 

HPAH7 

IETABA 

Claro para nosotros sí, se ha venido, yo decía que como tenemos docentes 

no indígenas, decía si viene otro etapa para los niños otro etapa de que las 

culturas ya no son propias , por eso decía que tenemos que formar docentes 

indígenas para que pues no solamente de ver temáticas de afuera, sino 

empezar a trabajar más, estructurar más planes de estudio, malla curricular, 

todo eso y producir materiales desde acá porque nuestro punto de vista es 

salirnos desde acá hacia afuera, no desde afuera hacia acá, entonces vemos 

así y aparte de eso, los materiales que tenemos a cada en biblioteca no hay 

conocimiento mucho de los pueblos indígenas, hablemos así, porque no los 

vemos, entonces eso ha sido más conocimiento científico, lleno de 

materiales pero no encontramos, por ejemplo el mismo awapit en internet 

no hay todos los estudiantes me dicen así, cuando uno deja actividad, creo 

que quieren consultar en internet pero no lo encuentran. 

 


