
      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  i 

 

CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES DE 

LA COMUNIDAD INDÍGENA DE YASCUAL, CENTRO EDUCATIVO GUANAMÁ 

GRANDE, TÚQUERRES 

 

 

 

 

 

 

 

MARÍA ALEJANDRA SÁNCHEZ MORENO 

 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDAD DE NARIÑO 

FACULTAD DE EDUCACIÓN  

PROGRAMA MAESTRÍA EN EDUCACIÓN  

SAN JUAN DE PASTO 

2021 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  ii 

 

CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES DE 

LA COMUNIDAD INDÍGENA DE YASCUAL, CENTRO EDUCATIVO GUANAMÁ 

GRANDE, TÚQUERRES 

 

 

 

 

MARÍA ALEJANDRA SÁNCHEZ MORENO 

 

 

Trabajo de grado presentado como requisito para optar al título de  

Magíster en Educación  

 

 

Asesor: 

GLORIA CRISTINA LUNA C.M.Sc 

 

 

UNIVERSIDAD DE NARIÑO 

MAESTRÍA EN EDUCACIÓN  

PROGRAMA MAESTRÍA EN EDUCACIÓN  

SAN JUAN DE PASTO 

2021 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  iii 

 

Nota de responsabilidad 

Las ideas y conclusiones aportadas en este Trabajo de Grado son Responsabilidad de los 

autores.  

Artículo 1 del Acuerdo No. 324 de octubre 11 de 1966, emanado por el Honorable Concejo 

Directivo de la Universidad de Nariño. 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  iv 

 

Nota de Aceptación: 

Fecha de sustentación: 20 de agosto de 2021 

           Calificación: 94 PUNTOS 

 

            

 

 

 

 

 

Mg. NEDIS ELINA CEBALLOS BOTINA  

Presidente del Jurado 

 

Dra. ELIZABETH OJEDA ROSERO 

 Jurado 

 

Mg. FRANCISCO MUÑOZ BURBANO 

Jurado 

 

 

 

 

San Juan de Pasto, agosto de 2021 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  v 

 

Resumen 

Las culturas indígenas conservan los usos y costumbres relacionadas con la preservación y 

armonización del ambiente; sin embargo, se hace evidente que las nuevas generaciones presentan 

carencias en la preservación de algunos imaginarios sociales, hay pérdida, poco interés y falta de 

continuidad en el desarrollo de escenarios que fortalecen estos pensamientos y saberes, en razón 

de lo anterior la presente investigación se adelantó con el fin de diseñar una estrategia educativa 

de fortalecimiento de la cultura ambiental entorno al agua desde los saberes ancestrales de la 

Comunidad Indígena de Yascual mediante un proceso participativo en el Centro Educativo 

Guanamá Grande, Municipio de Túquerres, logrando fortalecer la visión de conservación, 

gestionar actividades económicas de forma controlada y a la vez desarrollar proyectos 

productivos sostenibles tendientes a minimizar el impacto ambiental aportando al fortalecimiento 

cultural de la comunidad indígena. De ésta manera al incluir los pilares de la cosmovisión andina 

sobre el agua como base fundamental del Proyecto Ambiental Escolar – PRAE se fortalece la 

gestión de alianzas estratégicas entre cabildo indígena, líderes comunitarios y comunidad 

educativa; dando inicio a procesos organizados, colaborativos de cohesión y fortalecimiento 

cultural, como un primer paso para proponer alternativas de solución sostenibles con base en las 

necesidades y potencialidades de la comunidad, comprendiendo así, la complejidad de la 

educción ambiental y su trascendencia en la formación de ciudadanos ambientalmente 

responsables desde la valoración de sus raíces y su territorio.  

 

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  vi 

 

Abstract 

Indigenous cultures preserve the uses and customs related to the preservation and 

harmonization of the environment; However, it is evident that the new generations present 

deficiencies in the preservation of some social imaginaries, there is loss, little interest and lack of 

continuity in the development of scenarios that strengthen these thoughts and knowledge, 

because of the above, the present research is advanced in order to design an educational strategy 

to strengthen the environmental culture around water from the ancestral knowledge of the 

Indigenous Community of Yascual through a participatory process in the Guanamá Grande 

Educational Center, Municipality of Túquerres, managing to strengthen the conservation vision, 

manage economic activities in a controlled manner and at the same time develop sustainable 

productive projects aimed at minimizing the environmental impact, contributing to the cultural 

strengthening of the indigenous community. In this way, by including the pillars of the Andean 

worldview on water as a fundamental basis of the School Environmental Project - PRAE, the 

management of strategic alliances between indigenous council, community leaders and the 

educational community is strengthened; starting organized, collaborative processes of cohesion 

and cultural strengthening, as a first step to propose sustainable alternative solutions based on the 

needs and potential of the community, thus understanding the complexity of environmental 

education and its importance in the formation of environmentally responsible citizens from the 

valuation of their roots and their territory.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  vii 

 

Contenido 

Pág. 

Introducción .................................................................................................................................. 12 

1. Planteamiento del problema ...................................................................................................... 13 

1.1 Descripción del problema.................................................................................................... 13 

1.2 Formulación del problema .................................................................................................. 17 

2. Objetivos ................................................................................................................................... 18 

2.1 Objetivo general .................................................................................................................. 18 

2.2 Objetivos específicos........................................................................................................... 18 

3. Justificación .............................................................................................................................. 19 

4. Marco referencial ...................................................................................................................... 26 

4.1 Antecedentes de la investigación ........................................................................................ 26 

4.2 Marco teórico conceptual .................................................................................................... 30 

4.2.1 Saberes ancestrales – memoria ancestral indígena ....................................................... 30 

4.2.2 Cultura ambiental. ........................................................................................................ 32 

4.2.3 Cultura ambiental indígena. .......................................................................................... 33 

4.2.4 Cosmovisión andina. .................................................................................................... 35 

4.2.5 Cosmovisión de agua. ................................................................................................... 36 

4.2.6 Problemas ambientales. ................................................................................................ 38 

4.2.7 Educación ambiental. .................................................................................................... 41 

4.2.8 Proyecto educativo ambiental escolar (PRAE). ........................................................... 44 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  viii 

 

4.2.9 Resignificación del Proyecto Ambiental Escolar (PRAE). .......................................... 46 

4.3 Marco contextual ................................................................................................................. 47 

4.4 Marco legal .......................................................................................................................... 51 

5. Metodología .............................................................................................................................. 55 

5.1 Paradigma tipo y enfoque .................................................................................................... 55 

5.2 Población y muestra ............................................................................................................ 58 

5.3 Descripción metodológica ................................................................................................... 59 

5.4 Instrumentos de recolección de datos .................................................................................. 61 

6. Análisis de resultados ............................................................................................................... 63 

6.1 Subcategoría: Cosmovisión entorno al agua desde los niños .............................................. 65 

6.2 Categoría: Cosmovisión entorno al agua por Docentes – padres de familia ....................... 68 

6.3 Categoría: Cosmovisión entorno al agua por Taitas – Sabedores ....................................... 73 

6.4 Alternativas ambientales de acuerdo al uso de bienes y servicios del agua ........................ 84 

6.4.1 Mi Shagra fuente de vida .............................................................................................. 91 

6.4.2 Implementación de la alternativa .................................................................................. 94 

6.4.3 La Madre Tierra y su esencia en la producción ............................................................ 96 

6.4.4 Implementación de la alternativa .................................................................................. 97 

6.4.5 Recorro  las huellas ancestrales, Reforesto y conservo a las Piedras ........................... 99 

6.4.6 En colectividad cuido la Pachamama y construyo felicidad ...................................... 101 

6.4.7 Implementación de la alternativa ................................................................................ 102 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  ix 

 

6.4.7 Siembra del agua ........................................................................................................ 104 

6.5 Resignificación PRAE....................................................................................................... 105 

6.6 Prae tejiendo saberes en el actuar educativo ..................................................................... 105 

6.6.1 Introducción. ............................................................................................................... 106 

6.6.2 Antecedentes. .............................................................................................................. 107 

6.6.3 Referentes generales. .................................................................................................. 108 

6.6.3.1 Ubicación del proyecto. ....................................................................................... 108 

6.6.4 Aspectos sociales. ....................................................................................................... 109 

6.6.5 Organización social. ................................................................................................... 111 

6.6.6 Aspectos culturales. .................................................................................................... 112 

6.6.7 Situación ambiental. ................................................................................................... 114 

6.6.7.1 Problema ambiental. ............................................................................................ 114 

6.6.8 Objetivos. .................................................................................................................... 115 

6.6.8.1 Objetivo General. ................................................................................................. 115 

6.6.8.2 Objetivos específicos. .......................................................................................... 115 

6.6.9 Elementos conceptuales del PRAE. ............................................................................ 115 

6.6.9.1 Educación ambiental: ........................................................................................... 116 

6.6.9.2 Educación Propia. ................................................................................................ 117 

6.6.9.3 Diálogo de saberes. .............................................................................................. 118 

6.6.9.4 Minga de pensamiento. ........................................................................................ 119 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  x 

 

6.6.9.5 Proyectos comunitarios. ....................................................................................... 121 

6.7 Líneas de acción para la construcción del conocimiento. ................................................. 121 

7. Conclusiones ........................................................................................................................... 135 

8. Recomendaciones ................................................................................................................... 137 

Referencias .................................................................................................................................. 139 

ANEXOS .................................................................................................................................... 147 

Anexo A. Guía de observación ................................................................................................... 147 

Anexo B. Preguntas grupo focal Dirigido a taitas y comunidad educativa ................................ 148 

Anexo C.   Revisión Documental ............................................................................................... 150 

 

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  xi 

 

Lista de tablas 

Pág. 

Tabla 1.Metodología de investigación .......................................................................................... 55 

Tabla 2.Unidad de análisis ............................................................................................................ 59 

Tabla 3.Categorización ................................................................................................................. 63 

Tabla 4.Problemáticas y Bienes y servicios entorno al agua ........................................................ 86 

Tabla 5.Matriz de Vester............................................................................................................... 88 

Tabla 6.Adecuación al currículo CEGG. .................................................................................... 130 

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  xii 

 

Lista de figuras 

Pág. 

Figura 1. Ejes temáticos marco teórico conceptual. ............................................................................ 30 

Figura 2. Identificación de problemáticas ambientales ....................................................................... 41 

Figura 3. Población Indígena Resguardos ............................................................................................. 48 

Figura 4. Límites Corregimiento Guanamá Grande ............................................................................ 49 

Figura 5. Corregimiento Guanamá Grande ........................................................................................... 50 

Figura 6. Ritual de armonización, lavado de insignias de mando ..................................................... 73 

Figura 7. Taita Resguardo de Yascual. .................................................................................................. 74 

Figura 8. Sabedores en el ritual de purificación insignias de mando cabildo estudiantil. .............. 75 

Figura 9. Mayor sabedor de la Comunidad Guanamá Grande ........................................................... 85 

Figura 10. Grupo focal padres de familia.............................................................................................. 87 

Figura 11. Clasificación........................................................................................................................... 89 

Figura 12. Ritual Inty Raimy. Productos de la Shagra ........................................................................ 91 

Figura 13. Minga de construcción de la Shagra ................................................................................... 94 

Figura 14. Minga de preparación de la Shagra ..................................................................................... 95 

Figura 15. Minga de construcción cama de lombricompost ............................................................... 97 

Figura 16. Rotación de Tierra por parte de estudiantes ....................................................................... 98 

Figura 17. Recorriendo y reconociendo las huellas ancestrales en la Microcuenca las Piedras .. 100 

Figura 18. Recolección del plástico ..................................................................................................... 104 

Figura 19.Mapa parlante el antes y después de Guanamá Grande, realizado por los estudiantes

 .................................................................................................................................................................. 106 

Figura 20. PRAE ......................................................................................... ¡Error! Marcador no definido. 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  xiii 

 

Lista de gráficos 

Pág. 

Grafico 1. Ruta de la investigación ........................................................................................................ 57 

Grafico 2. Líneas de acción o accionar educativo ............................................................................. 122 

Grafico 3. Ruta de tejedores ambientales, culturales y sociales del PRAE .................................... 124 

Gráfico 4.Caminar pedagógico del PRAE .......................................................................................... 126 

 

 

 

 

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  xiv 

 

Lista de anexos 

Pág. 

Anexo A. Guía de observación ............................................................................................................. 147 

Anexo B. Preguntas grupo focal Dirigido a taitas y comunidad educativa .................................... 148 

Anexo C. Revisión Documental ........................................................................................................... 150 

 

 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  12 

 

Introducción 

La investigación, pone en evidencia como la comunidad indígena perteneciente a la región de 

Guanamá Grande, se encuentra experimentando brechas generacionales en cuanto al 

pensamiento ambiental. Una cosmovisión que ha sido reemplazada por la globalización, las 

nuevas tecnologías, el capitalismo, el afán individualista por crecer, provocando no solo el 

detrimento ambiental, sino también cultural.  

Realizar el análisis de la cosmovisión entorno al agua presente en la comunidad en el ayer y 

hoy, permitió comprender su actuar, sentir y pensar ambiental, dejando a la luz que el pensar 

ambiental indígena no se está practicando en la realidad del territorio. Pues, la actividad 

económica del territorio afecta directamente a la Pachamama, generando deterioro y el no uso 

adecuado del agua. 

Es por ello relevante el desarrollo de esta investigación donde se trabajó en torno al 

fortalecimiento de la cultura ambiental del agua a partir de saberes ancestrales de la comunidad 

indígena de Yascual, para ello, se realizó la resignificación del Proyecto educativo ambiental 

escolar (PRAE) desde una estrategia que permita ver la región desde la propia historia, de 

comprendernos mejor a partir de la herencia de los ancestros, valorar las tradiciones y maximizar 

los aportes dejados. Debemos pensarnos desde nuestra propia cultura, como punto de inicio para 

lograr cualquier acción ambiental, social y cultural. 

 

 

 

 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  13 

 

1. Planteamiento del problema 

1.1 Descripción del problema 

En la actualidad, el mundo se presenta como un espacio en constante cambio, en el cual el ser 

humano se tiene que enfrentar a múltiples situaciones que ponen a prueba sus capacidades para 

la vida y superar así a diario desafíos que la sociedad propone, como la participación en aspectos 

sociales, la apropiación de diferentes problemáticas y soluciones, la aceptación de la 

multiculturalidad, la identidad cultural, el compromiso por una sociedad mejor, la constante 

innovación tecnológica, los daños ambientales que los vertiginosos cambios han ocasionado al 

ambiente, y los factores sociales que influyen en el desarrollo de las comunidades.  

D´Amico y Agoglia, (2019) afirman que: 

La enorme aceleración, complejidad y volumen creciente de las actividades humanas 

comenzaron a producir alteraciones muy visibles en el medio y se empezó a pensar en 

qué medida el desinterés por los problemas que suscita la relación entre el hombre y su 

medio no podría repercutir contra la misma humanidad.  Así  comenzaron  a  vivenciarse  

problemas  tales  como  la  contaminación   ambiental, el  agotamiento de los recursos 

naturales, la "explosión  demográfica",  los  conglomerados urbanos y suburbanos 

superpoblados e insalubres, la subalimentación,  etc. Toda una serie de problemas que se 

reunieron bajo el común denominador de “calidad de la vida. (pág. 11) 

Dichos cambios, ponen en evidencia la gran tragedia ambiental por la que atraviesa el planeta, 

entre los más evidentes se encuentran los cambios que han sufrido los ríos como lo es la 

disminución del caudal, contaminación; ampliación de frontera agrícola, ganadera o urbanística 

causando no solo perdida de cobertura vegetal sino también erosión del suelo. Sumado a esto, en 

regiones rurales la situación es igual de preocupante, debido a que al ser zonas altamente 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  14 

 

agrícolas, se hace vertimiento de agroquímicos directamente al recurso hídrico causando un alto 

índice de contaminación y perdida del caudal de las fuentes.  

Lo planteado, es ocasionado como se lo mencionó anteriormente por los vertiginosos cambios 

tecnológicos y sociales y por falta de reconocimiento cultural, pues muchas comunidades 

presentan un bajo sentido de pertenencia por lo propio, por sus costumbres, por sus mitos, 

ideologías, tradiciones, por la “Pachamama”, lo que ocasiona desinterés por los diferentes 

fenómenos ambientales que están sucediendo en las comunidades.  

Vega (2012) señala que “las nuevas circunstancias globales imponen la necesidad de que en la 

región latinoamericana se logre superar la visión limitada de los marcos teóricos etnocéntricos, 

occidentalizados, discriminadores y descontextualizados con los que muchas veces se ha venido 

trabajando”. (pág. 5) 

Si bien, las culturas indígenas conservan los usos y costumbres culturales relacionadas con la 

preservación y armonización con el ambiente, se hace evidente que las nuevas generaciones 

presentan carencias en la preservación de algunos imaginarios sociales, hay pérdida o poco 

interés y falta de continuidad en el desarrollo de escenarios que fortalecen estos pensamientos y 

saberes, aspecto que ha contribuido al cambio y practica de otras culturas foráneas u 

“occidentales” 

En este sentido Maya  (2015), considera que la crisis ambiental es un problema asociado a la 

cultura, puesto que los humanos no han encontrado los medios dentro de su cultura para 

garantizar la vida de todos los ecosistemas. En sus propias palabras “la cultura como totalidad se 

construye a través del esfuerzo social que modifica el espacio exterior y las modificaciones del 

medio van alterando las pautas culturales” (pág. 7)  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  15 

 

Muchos académicos afirman que la educación es un excelente aliado para lograr mitigar 

algunas de las problemáticas ambientales presentes en las zonas donde se encuentran, pues es la 

educación la que permite fortalecer un pensamiento ambiental complejo y ese saber se 

“construye en el encuentro de cosmovisiones, racionalidades e identidades, en la apertura del 

saber a la diversidad, a la diferencia y a la otredad” (Leff, 2006, pág. 22). Con esto se puede 

hacer referencia a un “dialogo de saberes” entre los conocimientos ancestrales con el fin de 

comprender las situaciones ambientales.  

En este sentido, se hace evidente una problemática ambiental que no solo se pone a flote 

desde los conocimientos científicos sobre los problemas ambientales del medio ambiente, de sus 

causas y diversas formas de solución; entre dichas soluciones se encuentra como relevante un 

cambio de pensamiento, y la importancia de un proceso educativo que lleve la formación de 

personas capaces de generar cambios innovadores, personas responsables de su entorno, y que 

desarrollen condiciones críticas y reflexivas para brindar alternativas de solución que estén 

estrechamente relacionadas con las acciones culturales que presentan en cada zona. Acciones que 

se encuentren ancladas a la comprensión de los conocimientos ancestrales de las comunidades 

indígenas que por años se han venido construyendo.  

Es por ello, que desde la UNESCO en el texto Educación para el desarrollo sostenible en la 

región Andina (2008) plantean al respecto: “La educación deviene el principal instrumento para 

inducir los cambios sociales indígenas necesarios que permitan la toma de conciencia y la 

adhesión tanto a nivel personal como colectivo de los objetivos de la educación para el desarrollo 

sostenible”. 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  16 

 

Sin embargo, en la comunidad de Yascual, perteneciente al Municipio de Túquerres, 

Departamento de Nariño, lugar donde se realizará la presente investigación, el esfuerzo de 

conservación de los recursos naturales, específicamente del recurso hídrico realizado por los 

mayores se ha visto minimizado por la falta de sentido de pertenencia que demuestran las nuevas 

generaciones, quienes manifiestan total desinterés por lo natural, por el valor cultural del agua, y 

mucho más por la práctica de saberes ancestrales en pro de la conservación de la misma.  

En este sentido, se resalta que en el territorio desde hace algunos años atrás se ha 

potencializado la ampliación de frontera agrícola y ganadera, generando así disminución del 

caudal, y desviación del cauce natural de la Microcuenca; debido a la utilización excesiva del 

agua en riegos la comunidad siente la escases de la misma al quedar días enteros sin este 

preciado recurso, limitando de esta manera muchas actividades diarias y necesarias para las 

personas; por otra parte, al ser una zona altamente agrícola los habitantes vierten los residuos 

agroquímicos utilizados directamente al afluente hídrico; el agua presenta residuos no solo de 

excrementos de los animales cercanos a ella sino también residuos sólidos y aguas servidas 

provenientes de los hogares allí presentes. 

Sumado a lo anterior, la problemática se hace más compleja cuando muchos miembros de la 

comunidad se niegan a reconocer que hacen parte de un grupo indígena, rico en conocimientos, 

tradiciones, rituales, mitos, usos y costumbres, lo que está ocasionando pérdida de la cultura 

propia, los estudiantes en reiteradas ocasiones manifiestan sentir vergüenza por su condición 

indígena y piensan en el rechazo que pueden sentir por parte de las demás personas.   

Estas situaciones mencionadas, están ocasionando pérdida total de las tradiciones ambientales, 

culturales y sociales realizadas por los mayores, lo que conlleva a que actualmente las soluciones 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  17 

 

que se brindan a las diferentes situaciones sean abordadas desde los “conocimientos 

occidentales” dejando de lado los conocimientos propios.  

1.2 Formulación del problema 

Dada la compleja situación que se presenta en la comunidad indígena de Yascual del Centro 

Educativo Guanamá Grande, se requiere dar soluciones basadas en los saberes ancestrales de la 

comunidad a las problemáticas ambientales presentes en la zona, por ello se considera pertinente 

la siguiente pregunta de investigación: ¿De qué manera contribuyen los saberes ancestrales de la 

comunidad indígena Pastos en la mitigación de problemáticas ambientales entorno al agua? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  18 

 

2. Objetivos 

2.1 Objetivo general 

Diseñar una estrategia educativa de fortalecimiento de la cultura ambiental entorno al agua 

desde los saberes ancestrales de la Comunidad Indígena de Yascual mediante un proceso 

participativo en el  Centro Educativo Guanamá Grande, Municipio de Túquerres. 

2.2 Objetivos específicos 

- Analizar la cosmovisión entorno al agua por rango etario en la comunidad indígena de 

Yascual, a través de  un diagnóstico participativo 

- Determinar  alternativas ambientales educativas que permitan la articulación del saber 

ancestral hacia el uso de bienes y servicios que posee el agua. 

- Estructurar líneas de acción que integren la cosmovisión con la conservación del agua en 

la Comunidad Indígena de Yascual desde la resignificación del PRAE en el Centro 

Educativo Guanamá Grande. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  19 

 

3. Justificación 

Es importante entender que las problemáticas ambientales y la pérdida de cultura ancestral es 

un problema que atañe a las comunidades indígenas presentes en todo el mundo. En este sentido, 

se entiende que la diversidad biológica no es posible ser conservada sin la diversidad cultural, sin 

embargo, en la actualidad debido a las culturas homogéneas y a los procesos de civilización el 

“conocimiento tradicional se encuentra altamente amenazado ocasionando pérdida del sentido de 

pertenencia por lo ancestral, natural, cultural y social”(García y Priotto, 2009). 

A lo largo del tiempo, la relación entre los pueblos indígenas y el medio ambiente ha sido 

“menospreciada a causa del traslado forzado de las tierras tradicionales y lugares sagrados, 

debido a proyectos de desarrollo, actividades mineras y forestales, programas agrícolas entre 

otros”.(García y Priotto, 2009).  

En este sentido es posible entender que la crisis ambiental es una crisis de civilización, 

producto de un modelo económico, tecnológico y cultural  

Que ha depredado a la naturaleza y negado a las culturas alternas. El modelo civilizatorio 

dominante degrada al ambiente, subvalora la diversidad cultural y desconoce al otro 

(indígena, pobre, mujer, negro) mientras privilegia un modo de producción y un estilo de 

vida insustentables que se han vuelto hegemónicos en el proceso de globalización (García 

y Priotto, 2009, pág. 82). 

La problemática ya mencionada, presenta un gran impacto en el territorio colombiano, pues 

dicha zona alberga, según el censo realizado por el DANE (2018) a 115 pueblos indígenas 

nativos, entre los cuales en Nariño habitan 206.455 habitantes, distribuidos en, etnias como 

Ingas, Pastos, Quillacingas, Cofan, Awa y Embera; siendo los Pastos en uno de los cuatro 

pueblos indígenas más números del País. Cabe resaltar la existencia de otras comunidades 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  20 

 

indígenas  las cuales han desaparecido debido a diversos cambios culturales en su gran mayoría.  

Dentro de las comunidades que se siguen manteniendo en territorio colombiano no solo se 

presentan problemas en cuanto a territorio, sino también “vulneraciones en los derechos 

humanos, la integridad personal, muertes a líderes indígenas, pérdida de identidad cultural, 

territorial, de procesos etnoeducativos, de educación propia y de acceso a la naturaleza como 

espacio de sagrado”, todo esto a causa en gran medida de la presencia de grupos ilegales en los 

territorios, venta de tierras para cultivos ilícitos, y homogenización de la cultura, debilitando la 

composición “social, cultural, natural y autónoma”. (UNIPA, CAMAWARI, s.f.) 

Teniendo como base lo ya mencionado, se puede dar por entendido que los seres  

humanos provocan diferentes tipos de daños o alteraciones a la naturaleza en especial al recurso 

hídrico ya sea de manera consciente o inconsciente, muchos de los cuales son causados con fines 

económicos sin importar los daños ambientales provocados, sumado a esto, las diferentes 

comunidades o personas van por el transcurso de la vida consumiendo o transformando 

productos, sin ningún tipo de conocimiento ni reflexión sobre sus actos. 

Ante ello, Vega, (2014) hace referencia que desde inicios del movimiento ambientalista 

desarrollado en los años 1960-1970 se ha hablado de que el ser humano está destruyendo su 

propio planeta,  

Por el egoísmo, la ambición y el deseo de obtener, acumular y de consumir este círculo 

vicioso debe romperse y la única forma es mediante una revolución, un cambio radical en 

su forma de vida, en sus valores, en sus preocupaciones y en sus prioridades.  El ser 

humano debe ser más consciente, más respetuoso, más precavido y más cauteloso.  Debe 

pensar colectivamente y en las futuras generaciones, debe ser equilibrado con todas las 

forma de vida existentes.  El pensamiento ancestral latinoamericano es un claro ejemplo 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  21 

 

de esto. Es necesario volver a ver hacia el pasado para comprender el presente y tener la 

capacidad para construir el futuro. (p. 14) 

En consecuencia, es posible afirmar que muchas de las problemáticas actuales por las que 

estamos pasando son provocadas además de los vertiginosos cambios ocasionados por el 

capitalismo, por escasez de conocimiento de las interrelaciones ecosistémicas, por la baja 

conciencia y sentido de pertenencia del papel de cada uno y de los colectivos en el futuro de la 

vida del planeta.  

Sumado a lo anterior es muy importante destacar que la falta de sentido por lo propio, por la 

cultura, el territorio y las tradiciones de la comunidad, ha provocado desarraigo por la madre 

naturaleza la “Pachamama” y por todo el sentido de creación divina que manejaban 

antiguamente las comunidades indígenas.  

Al respecto Uribe (2012) plantea que al crear la cultura el hombre se crea así mismo, por ello 

es productor de la cultura. “La cultura es entonces para el hombre su condición esencial, un 

universo mundo, una naturaleza humanizada, el fundamento de su propia existencia” (p. 164). 

En este sentido, la realización de esta investigación permitirá comprender la sabiduría 

ancestral desarrollada en la comunidad de los Pastos, en la que en se destaca la relación que con 

anterioridad se mantenía entre Hombre - ambiente, con el fin de realizar un diálogo de saberes 

con el papel que desenvuelve la educación, teniendo como fin último la formación de personas 

críticas y reflexivas que se involucren en el cuidado de la naturaleza y el fortalecimiento cultural, 

basado no solo en conocimientos científicos, sino también con base en conocimientos propios, 

saberes ancestrales que permitan implementar estrategias significativas para abordarlo.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  22 

 

Considerando que en el Centro Educativo Guanamá Grande pese a que se trabaja con 

población de la comunidad de los Pastos, el enfoque pedagógico no está orientado hacia la 

etnoeducación, pero es necesario retomar orientaciones de Educación Propia a fin de fortalecer 

procesos de arraigo cultural. Dada la situación se plantea la necesidad de tomar algunos 

elementos desde la educación ambiental, que son factibles de aplicar, en tanto el centro educativo 

gestiona el proceso de la orientación a nivel de PEI.  

Es importante realizar la aclaración que desde la Institución Educativa se retoman los 

planteamientos de la CONTCEPI, frente a la etnoeducación, donde se afirma que los currículos y 

planes de estudio se encuentran descontextualizados y excluyen lo intercultural, además 

esclarece que: 

Las organizaciones indígenas no quieren seguir trabajando en términos de la 

etnoeducación porque consideran que esta política ha venido construyendo un sujeto que 

ni es indígena, pero tampoco está preparado para hacer parte plena de la sociedad, por lo 

que se hizo necesaria la propuesta de educación propia. (Rodríguez, 2011, p. 168). 

Es por ello, que la etnoeducación necesita avanzar del decir al hacer, de ser política formulada 

a hacerse política aplicada; requiere trascender de ser una política para indígenas a ser un 

proyecto intercultural en todos los ámbitos de la educación. (CONTCEPI, 2012). 

Sumado a esto, los representantes de la misma organización que se encuentran en el Nudo de 

los Pastos, afirman que al hablar de etnoeducación CONTCEPI, (2012), se hace alusión al 

conocimiento, comprensión y enseñanza de los saberes de pueblos indígenas presentes en el 

territorio colombiano, razones por las cuales se ha decidido hablar desde la Educación Propia.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  23 

 

Realizada la aclaración, es importante enfatizar que la Educación propia, según Pérez (2015), 

busca reconocer, fortalecer y perpetuar los conocimientos milenarios o saberes ancestrales de 

una región específica, y elevarlos a nivel de diálogo con otras epistemes bajo el principio de la 

equidad y la justicia; en palabras de Molina  & Taberes J. (2014) la educación propia permite que 

a partir del: 

Pensamiento autóctono, se piensen las propias problemáticas, se ganen niveles cada vez 

mayores de organización, formar mentalidades críticas y vincular a la gente en la 

construcción de su propio proyecto de vida. Esta educación pretende un fortalecimiento 

político de toda la comunidad a partir de conquistar crecientes niveles de concienciación 

y de organización social. Es un proyecto ligado a la lucha y a los procesos de liberación 

de la población indígena, que tiene como soportes fundantes la tradición y los propios 

proyectos de vida definidos por la colectividad, con lo cual la educación se afianza como 

un espacio de reapropiación y recreación de la cultura. (pag.3) 

Es por ello, que desde la investigación se destaca a la cosmovisión como elemento central de 

la identidad indígena y como estructura básica de la educación propia.  En este sentido, tener en 

cuenta dichos aspectos desde el ámbito cultural y educativo, ayudará a fortalecer el desarrollo 

sostenible dentro de la comunidad, por ello es necesario que desde la investigación se dé inicio a 

procesos de educación y concientización  para que la comunidad se apropie, empodere y brinde 

alternativas de solución sostenibles basadas en los saberes ancestrales a las problemáticas 

ambientales, como lo plantea Martínez, (2006): 

La sostenibilidad en el desarrollo comunitario es un objetivo clave de las políticas 

ambientales pues constituye la alternativa para lograr que las comunidades se consideren 

objeto y sujeto del desarrollo armonizándose la participación popular en la gestión 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  24 

 

ambiental y en la adopción de actitudes y de actuación ciudadana ambientalmente 

sostenibles. 

En consecuencia, entender las problemáticas ambientales implica “una perspectiva de análisis 

crítico y un espacio de confluencia, de interrogaciones y de retroalimentaciones entre diferentes 

campos del conocimiento sobre el poder y las racionalidades sociales de vinculación con la 

naturaleza (una epistemología política)” (Alimonda, 2006). 

Con lo antedicho, toma relevancia realizar un fuerte trabajo educativo que permita desarrollar 

un diálogo de saberes propios y científicos, pues es mediante  

La labor educativa, el conocimiento, la cultura y lo actitudinal tienen especial relevancia 

con el medio natural. El conocimiento, parte de lo científico, lo técnico y lo investigativo. 

La cultura se nutre de las costumbres y las tradiciones, donde el modo de ser y actuar del 

indígena, depende de su cosmovisión ante su mundo, permitiéndole trascender en el 

tiempo y en el espacio, y posibilitando la comprensión de un presente que confluye hacia 

lo futuro. Por último, lo actitudinal, trasciende lo estético para desembocar en la actitud 

natural a una convivencia pacífica con el entorno que le rodea, esto le permite adquirir 

tolerancia y respeto hacia la existencia de otros seres y un aprovechamiento racional de 

los recursos naturales. (Yachay kuna Minka. 2004, p.26).  

En consecuencia, es esa cosmovisión, esa cultura del cuidado y conservación del agua y la 

cultura expresados en el diario vivir, planeados y no planeados que expresa la comunidad Pastos 

lo que pretende destacar y fortalecer esta investigación, entender otras maneras de interpretar el 

mundo en el proceso de interacción de cosmovisiones.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  25 

 

A pesar de que dichos conocimientos propios de las comunidades son tan importantes, por 

mucho tiempo han sido menospreciados o ignorados, por ello es importante aunar esfuerzos para 

incentivar y defender los saberes, tradiciones, territorio, ambiente, cultura, pensamiento y 

autonomía.  

En consecuencia, la investigación pretende contribuir en la recuperación e integración de los 

escenarios donde se genere memoria colectiva indígena, formación de ciudadanos responsables 

con el ambiente, mediante el fortalecimiento de prácticas sustentables ancestrales que permiten 

mantener un equilibrio armónico con los recursos naturales presentes en el medio, esto en 

concordancia a una de las cosmovisiones más importantes de la comunidad Pastos el “Sumak 

Kawsay o Buen Vivir”, que refleja la armonía entre la naturaleza y la equidad que manejaban los 

mayores, taitas, mamas, sabedores y chamanes.  

Vega, (2014) plantea que el Sumak kawsay, la vida plena: 

Es el camino hacia  el pasado,  con  la  compañía  de  los  ancestros  que se hacen uno con 

nosotros, con la comunidad y la naturaleza… “El universo es permanente, siempre ha 

existido y existirá; nace y muere dentro de sí mismo y solo el tiempo lo cambia” 

(pensamiento kichwa). De ahí que hacer daño a la naturaleza es hacernos daño a nosotros 

mismos. (p. 10)  

En conclusión, es evidente la necesidad de trabajar una estrategia que permita ver la región 

desde la propia historia, de comprendernos mejor a partir de la herencia de los ancestros, valorar 

las tradiciones y maximizar los aportes dejados. Debemos pensarnos desde nuestra propia 

cultura, como punto de inicio para lograr cualquier acción social, cultural y ambiental. 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  26 

 

4. Marco referencial 

4.1 Antecedentes de la investigación 

Existen ciertos estudios a nivel internacional, nacional y local que anteceden el objeto de esta 

investigación, desde los cuales se realizan aportes significativos en pro del fortalecimiento 

cultural ambiental, entre los cuales se encuentran:  

A nivel internacional una investigación muy importante realizada en la Universidad de 

Granada por González, (2017), titulada “currículo cultural Mapuche Pehuenche de tradición 

oral” Que analizó en Chile como se vulneran algunos derechos fundamentales de las personas 

desde la escuela, particularmente el derecho a hablar, pensar, sentir y vivir en la lengua propia”, 

planteamiento del cual se deriva el siguiente objetivo de investigación rescatar la tradición 

narrativa oral de la cultura mapuche pehuenche, a través de la propuesta de un currículum 

cultural para primer ciclo básico en las comunidades de Alto BíoBío (Chile)”. 

Desde la investigación se destaca la preocupación de dichos pueblos en la conservación del 

patrimonio cultural, particularmente la lengua, debido a que se encuentra en riesgo de 

desaparecer porque día a día, los hablantes disminuyen y con ellos, las personas competentes que 

puedan transmitir este conocimiento de generación en generación. No solo siendo esta la 

problemática, también se evidencia que desde la educación formal de Chile se les prohíbe a sus 

estudiantes hablar su propia lengua, los contenidos no están relacionados al contexto pues son 

“inadecuados y sin pertinencia, no permiten la cosmovisión pehuenche ni la conservación del 

patrimonio lingüístico”, argumentando que “existe una idea generalizada a escala nacional, que 

considera incultos a los indígenas y que por lo tanto, deben aprender la cultura occidental en la 

escuela” 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  27 

 

Para ello, desde la investigación se propone un currículo para dichas comunidades, para lo 

cual se revisó, analizó y sistematizó la información oficial del tema y se contextualizaron los 

contenidos a la región, sin embargo, no se logró consolidar los elementos culturales propios de la 

etnia debido a la fragmentación existente dentro de los miembros de la misma comunidad, 

sumado a ello que en Chile no existen suficientes hablantes nativos con reconocimiento para 

enseñar en las escuelas.  

Finalmente, con el fin de mitigar dicha ruptura que se evidenció en la propuesta del currículo 

en la comunidad, el investigador y como iniciativa de la investigación se implementó un 

programa de formación pedagógica destinado a educadores tradicionales y agentes culturales en 

lengua materna para  habilitarlos a trabajar en el sistema educacional. 

Con respecto a las investigaciones realizadas a nivel nacional, se destaca un trabajo de la 

Universidad pedagógica Nacional, realizado por Melo, (2016) denominado “practicas 

sustentables desde el enfoque ancestral: una propuesta didáctica para el estudio de la 

contaminación ambiental en el territorio de Usme”, trabajo que busca analizar como las practicas 

sustentables desde el enfoque ancestral, permiten una mejor comprensión de la contaminación 

ambiental,  y  así contribuir en la mitigación de dichos problemas ambientales.  

Según la investigadora, mediante la educación ambiental se puede formar ciudadanos 

responsables, que no solo perciban a la naturaleza como un capital natural, sino por el contrario 

que aseguren el mantenimiento de la misma mediante prácticas sustentables, entre las cuales 

toma un papel muy importante la “resignificación del territorio, vivir en armonía con la 

naturaleza, valorar los saberes ancestrales que han pasado por la tradición oral”, entre otras 

prácticas.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  28 

 

De ahí, que la investigación se establece con el objetivo de “promover la formación de 

ciudadanos ambientales responsables, a partir del estudio de la contaminación en el territorio de 

Usme, tomando como referencia la sustentabilidad”, evidenciando que los estudiantes con 

quienes se trabajó demuestran  “desconocimiento de la historia cultural” de la zona en la cual 

habitan, “de aspectos sociales y de la identificación del patrimonio natural propio” y mucho más, 

del desarrollo de prácticas sustentables que se pueden desarrollar. Lo que ha ocasionado que los 

estudiantes conciban la naturaleza como “recurso utilitarista que permite una remuneración 

económica por el daño ecológico causado” 

Es por ello, que la investigación deja como recomendación que desde los niveles educativos 

se promuevan alternativas de trabajo que permita entender la naturaleza desde lo propio, pero 

también la necesidad de producir de manera sustentable, de tal forma que se pueda mantener los 

procesos agrícolas como proyecto de vida de la comunidad, pero bajo un enfoque de respeto por 

el territorio, el desarrollo, bienestar y equilibrio del medio ambiente otorgándole así, un “valor 

propio a la naturaleza”.  

A nivel regional la investigación denominada “pensamiento ambiental, diálogo de saberes 

para comprender el actuar del indígena Pasto”, realizada por Erazo  & otros (2013), deja un 

aporte muy significativo para la investigación, ya que da a conocer algunas formas de 

pensamiento cósmico que se tienen en resguardos pertenecientes a la comunidad de los Pastos. 

En dicha investigación se persigue como objetivo general el comprender el pensamiento 

ambiental del Pueblo Indígena Pasto, pues se ha evidenciado que en la actualidad se experimenta 

“brechas generacionales entre las formas de pensamiento ambiental” 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  29 

 

Para ello, los investigadores plantean la siguiente pregunta de investigación ¿Cuál es el 

pensamiento ambiental del indígena Pasto, en la comunidad educativa “Los Andes” de Cuaical, 

municipio de Cumbal, departamento de Nariño?, obteniendo como resultados que es necesario 

realizar un proceso de diálogo de saberes que facilite la “sinergia de los aprendizajes” para 

entender la realidad entre los conocimientos de “ellos y los propios” que permita salir del 

pensamiento consumista y materialista en el que se encuentran inmersos las comunidades. 

De igual manera, se deja entredicho que uno de los resultados más importante que arroja la 

investigación, es como “el proceder del indígena muestra que como humanos hemos creado un 

mundo perfecto donde no medimos las consecuencias de nuestros actos, destruimos nuestro 

entorno natural y no pensamos en el bienestar de las próximas generaciones” de ahí, la necesidad 

de crear o brindar espacios de conocimiento, fortalecimiento, y reflexión de las culturas propias y 

la interrelación que desde ella se forma con la naturaleza, “el cosmos, universo”   

Es por ello, que finalmente la investigación recomienda aunar esfuerzos en pro de fortalecer 

procesos propios encaminados a conseguir ética ambiental desde lo tradicional y no desde 

conductas impuestas desde afuera, lo anterior planteado en términos de los investigadores como 

“es el momento de llevar a cabo un proceso que permita entender la interrelación del hombre con 

el espacio, del hombre responsable de su medio ambiente”. 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  30 

 

4.2 Marco teórico conceptual 

 

Figura 1. Ejes temáticos marco teórico conceptual. 

Fuente: esta investigación 

 

4.2.1 Saberes ancestrales – memoria ancestral indígena 

El conocimiento ancestral o memoria ancestral de los pueblos indígenas del cual se generan 

los diferentes modos de vida permite realizar un dialogo de saberes entre lo propio y los 

conocimientos occidentales. Estos saberes ancestrales hacen referencia a “conocimientos 

ancestrales, conocimientos milenarios, conocimientos tradicionales” (De Sousa, 2009); de esta 

manera para la realización de esta investigación se tomara que es un conocimiento tradicional 

que se hereda de generación en generación.   

En este sentido, para el pueblo originario de los Pastos,  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  31 

 

La memoria no solo son los recuerdos, es la célula viva de los conocimientos, los cuales 

están recreados en la oralidad, los mitos, el ritual, la festividad, la Shagra, el fogón, el 

telar, los petroglifos, o lugares cosmoreferenciales. Mediante la memoria se recapitula los 

antecedentes de la naturaleza y el cosmos, de allí que orienta la visión en el Shaquiñan de 

la vida” (Agenda ambiental Pastos, 2012, pág. 32.). 

Desde la investigación realizada por Vásquez,  (2019), cita a un integrante de la comunidad 

Kamentsa del Putumayo, quien dice que los saberes ancestrales “generan vida e identidad en las 

nuevas generaciones mediante procesos de tradición oral por los padres, abuelos, tíos y en 

especial, por los ancianos sabedores de los pueblos y comunidades indígenas”. En todas las 

comunidades indígenas la principal forma de mantener la cultura es mediante el lenguaje, debido 

a que los conocimientos, enseñanzas y consejos se encuentran en las palabras difundidas 

principalmente por los “ancianos sabedores”  

Según la misma autora, se alude a los saberes ancestrales  

Como conocimiento singular, tradicional y local que existe dentro de las condiciones 

específicas de mujeres y hombres de un área geográfica particular y que se desarrolló 

alrededor de ellas, son conocimientos basados en la experiencia y en un sistema de 

pensamiento complejo, transmitidos a las nuevas generaciones, mediante la oralidad y 

diferentes prácticas cotidianas y rituales. Se trata de sistema de conocimiento que son 

acumulativos y representa generaciones de experiencias, observación cuidadosa y 

experimentación constante. (p. 23) 

Se entiende entonces que los saberes o conocimientos colectivos ancestrales, son un 

entramado de significados del mundo, la dimensión física está estrechamente ligada a la 

dimensión espiritual, así como a la naturaleza y la cultura. Sin embargo, en la actualidad dichos 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  32 

 

saberes han sido tomados como “primitivos, simples, estáticos, no conocimiento, no folclor, 

ideas toxicas” (Gonzales, 2015), el afán por adoptar nuevas culturas, saberes o conocimientos de 

afuera ha ocasionado que la cultura propia sea olvidada y reinterpretada por el crecimiento 

económico.  

4.2.2 Cultura ambiental. 

Comprender las implicaciones que tiene el fomento de la cultura ambiental, resulta 

imprescindible durante el proceso de desarrollo de la presente investigación, pues es la que va a 

permitir anclar las cosmovisiones presentes en la comunidad con el fin de generar 

concientización, valoración y uso adecuado del recurso agua.   

En éste sentido, cuando se hace referencia a Cultura Ambiental se contemplan las diversas 

creencias o formas de ver el mundo, valores y actitudes que identifican a un pueblo y son las que 

marcan los comportamientos o las conductas frente al medio ambiente, razón por la cual se 

considera importante el desarrollo del presente trabajo, pues permite involucrar desde los más 

pequeños hasta los taitas – mayores o sabedores, como una forma alternativa de preservar el 

recurso hídrico presente en la zona y garantizar así el empoderamiento cultural y natural por 

parte de los actores de la investigación.  

Según Bayón, (2006. p.10): 

La cultura ambiental debe estar sustentada en la relación del hombre con su medio 

ambiente, y en dicha relación está implícito el conjunto de estilos, costumbres y 

condiciones de vida de una sociedad con una identidad propia, basada en tradiciones, 

valores y conocimientos. Asimismo, afirma que la cultura es un patrimonio y un 

componente del medio ambiente; por lo tanto, su conservación es un derecho soberano de 

cada pueblo.   



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  33 

 

  

Como se ha mencionado anteriormente, las acciones ambientales que presentan las 

comunidades marcan la identidad cultural de los mismos, es por ello que se quiere resaltar que es 

a través del trabajo mancomunado de la educación ambiental y la educación propia como se 

quiere fortalecer la “interiorización de la cultura y capacidad de construir y producir 

conocimientos, reorientar valores, modificar acciones” Miranda(2013:3), de manera que se logre 

una cultura ambiental consciente y adecuada a las necesidades, cosmovisión de  la comunidad.   

4.2.3 Cultura ambiental indígena. 

Para el desarrollo de la presente investigación, se convierte en un pilar fundamental entender 

que en las comunidades indígenas andinas tanto los conceptos como las prácticas tradicionales 

están “estrechamente entretejidos con el medio ambiente (natural – cultura)” Barabás, 2010. 

Dicha concepción es posible evidenciarla desde los rituales realizados en acción de gracias, 

solicitud a los astros, la Pachamama, purificación, aceptación, castigo, entre otros aspectos. 

En este sentido, es importante tener en cuenta que dentro de la cultura ambiental indígena se 

concibe que el ser humano establece relaciones “horizontales de colectividad, fraternidad y 

ayuda mutua” con la naturaleza que lo rodea.  Gavilánes, (2018), plantea lo siguiente:  

La visión ambiental andina del ser humano es ecológica porque en esa visión, el ser 

humano no es superior a los demás seres, es parte del mundo/naturaleza. Es un ser que se 

cuida y se respeta a sí mismo (y su entorno); considera a los demás seres como sus 

iguales y no se pone al centro del universo, es ecocéntrico. (p. 170) 

De igual manera, los indígenas tienen la necesidad de observar la naturaleza que los rodea y 

entender el lenguaje que ella desarrolla, deben saber leer y comprender lo que la misma 

naturaleza les trata de comunicar. Esta creencia reafirma que la “Naturaleza, seres vivos, hombre 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  34 

 

y organización social humana, somos la misma cosa, unidades menores diferentes hermanadas y 

regidas por las mismas leyes, e integrantes de la gran unidad mayor: el Universo o Cosmos.” 

Gavilánes, (2018),lo que permite afirmar que el hombre hace parte de la naturaleza y coexiste 

con todos los seres vivos en el cosmos.  

En relación con lo mencionado, la cultura ambiental de las comunidades indígenas andinas 

proponen la “convivencia armónica con la Pachamama” o también llamada Madre Tierra; esta 

representa la divinidad andina más familiar, su culto es universal y abarca no solamente el 

“sector rural sino también las capas populares urbanas, por su íntima identificación con los 

campos cultivados y la fertilidad del suelo, su culto celebra sobre todo la abundancia gracias a la 

cual vivimos”. Bédard, (2015), la Pachamama es entonces generadora de equilibrio y armonía de 

la sociedad colectiva.  

En concordancia se destaca que según los representantes de la MIIPVA la cultura ambiental 

considera que los hombres son engendrados por la tierra, y de ella depende su existencia material 

y espiritual. “La madre Tierra o Pachamama es la fuente de soberanía cósmica” (Duran, 2014) 

En efecto, esta forma de concebir el ambiente presente en la cosmovisión indígena deja en 

evidencia que se encuentra marcada por las creencias del territorio que determinan la forma de 

relacionarse del hombre y la naturaleza como materia organizada que forman el Universo. 

Dentro de esta cultura ambiental indígena ya descrita, se encuentra inmersa la cosmovisión 

que desde cada región del mundo se brinda a la naturaleza, si bien para todas las culturas 

indígenas la naturaleza representa la Pachamama es decir, divinidad, la vida; cada región 

presenta diversas cosmovisiones las cuales van de la mano a las costumbres, mitos, tradiciones 

presentes en el territorio, una de ellas es la cosmovisión andina la cual se referencia a 

continuación.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  35 

 

4.2.4 Cosmovisión andina. 

Con el fin de reconocer la cosmovisión desarrollada en la comunidad indígena de Yascual, es 

necesario comprender y entender la memoria indígena que se plantea desde el territorio Andino 

(Pastos) al cual pertenecen. Cuando se habla de cosmovisión se hace referencia a la manera en 

que se ve y se interpreta el mundo. 

En este orden de ideas es posible iniciar destacando que dicha comunidad tiene una manera 

diferente, especial de entender el universo, el cosmos; dicha forma de entender el mundo es la 

que “designa las cosas, los seres y los lugares en el universo”. Esta forma de ver el universo se 

fundamenta en unos pilares fundamentales dentro de la cultura Pastos, pues son los principios 

que llevan a las comunidades “a valorar lo propio, a ser libres, autónomos, a diferenciarnos de 

otras culturas”.(Ayala, 2018,p.23). Es justo en este momento donde se crean los tiempos, los 

espacios donde se recrea la cultura, donde el territorio se convierte en sagrado el cual conlleva al 

entendimiento y comprensión de la vida comunitaria.  

En este sentido Ayala, (2018), plantea que desde la cosmovisión andina las comunidades se 

rigen desde cuatro principios fundamentales en torno a los cuales se desarrolla el Sumak Kawsay 

(buen vivir):  

Racionalidad: Según las comunidades indígenas andinas todo está en estrecha vinculación con 

todo, convirtiendo así en lo más importante las interrelaciones presentes entre lo que nos rodea, 

los vínculos que se crean entre sí. Todo en el universo existe porque se encuentra 

interrelacionado. De ahí que toda acción tiene su reacción tanto en procesos que realizamos 

como en otros seres que nos rodean. “Todo es un estrecho conjunto: agua, aire, vida, tierra y 

fuego”.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  36 

 

Corresponsabilidad: Este principio en las comunidades andinas se encuentra presente durante 

toda la vida, pues todo lo que sucede en el Macro cosmos (planetas y estrellas) ocurre también en 

el Micro cosmos (hombre, animales, naturaleza, agua, minerales) y en el mundo de los muertos 

(espiritualidad sagrada). 

Complementariedad: “Ningún ser, ninguna conexión existe por sí misma, sola en mundo, sino 

que está articulada a muchas relaciones con otros seres y otras acciones; somos parte de un 

todo”. Para formar ese todo cósmico y hacer que las cosas funcionen, se debe identificar aquellas 

partes que no encajan, sus complementos y dejar de lado la soledad de las partes aisladas. En la 

cultura indígena dicho cosmos está coordinado por la dualidad: día – noche, hombre – mujer, 

agua – fuego, vida – muerte, cielo- tierra.  

Reciprocidad: “Para que todo exista y se mueva con normalidad, existe una justicia cósmica, y 

esta se debe repetir en la tierra y en los mundos. Se debe retribuir, dar y devolver, a la tierra, 

cielo, animales, plantas, montañas, ríos, padres, dioses, a nosotros mismos. Esta reciprocidad se 

debe practicar en todos los niveles de la vida. A cada acto le corresponde una acción 

complementaria – reciproca”. (Ayala, 2018, p. 24). 

En general, la cosmovisión de los pueblos indígenas, representa la unión indisoluble del 

ambiente natural y los elementos, entre ellos el ser humano, relación que cumple una función y 

evoluciona permanentemente. Se trata entonces de “una concepción de un mundo comunitario y 

solidario en donde no se practica la exclusión” dejando claro así, que los procesos naturales no 

son lineales sino cíclicos. (Duran, 2011, pág. 3) 

4.2.5 Cosmovisión de agua. 

Como se ha planteado los pueblos ancestrales a lo largo de la historia han luchado por 

mantener y fortalecer la cultura, los usos y costumbres, mitos, ritos sagrados, y conocimientos 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  37 

 

generando así la gran diversidad e identidad cultural de los pueblos Pastos.  

Con lo que se refiere a la cosmovisión frente al agua en las culturas y pensamiento indígena 

ocupa un lugar privilegiado, es un saber dinámico que se recrea a diario en los actos. Los 

diferentes componentes y fuerzas de la Naturaleza que incidieron en la vida del individuo y de la 

sociedad, fueron elevados a la categoría de dioses, por ejemplo: el agua ocupaba un lugar 

privilegiado en la religión por su carácter indispensable para la vida y como fuente de fertilidad; 

las montañas y las cuevas representaban lugares sagrados de conexión con los otros mundos 

Limón, (2006) presente en el Sumak kausay. 

El agua evoca a la tierra en su expresión de fertilidad y de fecundidad: las lluvias 

engendran a las cosechas, el océano engendra a la vida y la evolución de sus formas. El 

agua es la matriz de lo vivo. Permite a la tierra afirmar el principio de maternidad y de 

madurez: agua nutricia sin la cual no se podrían cumplir las metamorfosis, agua 

receptáculo de las ovulaciones, bolsa de agua del útero donde baña el feto, portadora de 

vida. El agua es feminidad: es en ella, con ella y por ella que la vida se ha desarrollado y 

seguirá desarrollándose sobre nuestra tierra.  (Marie, 2002, pág. 24). 

Toda esta riqueza sociocultural del agua se expresa a través de las diferentes cosmovisiones, 

mitos, percepciones y arquetipos que conectan a los seres humanos con un origen sagrado y 

divino, de esta manera lo plantea  Ávila, (2006): “El agua es un regalo de los dioses que había 

que cuidar y merecer a través de diferentes rituales y prácticas de uso y aprovechamiento que se 

apoyaban en una relación de respeto e integración con la naturaleza”, garantizando así forjar una 

cultura de uso y manejo sustentable del agua. (p. 233).  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  38 

 

Además, dentro de la cosmovisión indígena pasto el agua comunica “su pureza al tocar o 

despertar la sustancia de una cosa y limpia al lavar la suciedad de una superficie”, esto es 

representado por ejemplo al realizar el lavado de insignias de mando o cambio de año, pues se 

plantea que el agua le quitará al bastón de mando y al gobernador todo tipo de maldad y 

corrupción, de igual manera, se bañan en chorreras sagradas del territorio con el fin de quitar la 

maldad, y los malos pensamientos de todos los habitantes especialmente de los integrantes del 

cabildo mayor. Tal pureza que representa el agua tiene una “connotación de frescura y 

transparencia que transforma el ser más profundo y se asocia frecuentemente con el renacer”. 

(Ilich, 1953, p. 24).  

Por otra parte, en algunas culturas andinas el agua es también un medio de “purificación de 

las almas y de los recuerdos de los muertos, es para ellos una purificación de un espacio de 

morada corrompido por la muerte”. (Costin & Beekman, 2002, p. 235). 

4.2.6 Problemas ambientales. 

Actualmente nos enfrentamos a una sociedad que por el afán de crecimiento y de progreso 

realiza acciones que afectan al medio ambiente, lo explota con el fin de sacar todos los 

provechos que este le puede proporcionar, ante ello nos enfrentamos a un hombre como lo define 

Bédard, (2015): “un ser que no tiene equilibrio, que es violento, que saca provecho y explota 

todo lo que puede, que no tiene justicia y que se cree maestro y propietario del Universo” (p. 

117). 

A pesar, de la estrecha relación hombre – naturaleza que se evidencia desde las prácticas 

ancestrales, se observa que actualmente no se han tenido en cuenta provocando así graves 

situaciones a la Pachamama, contaminación, disminución de caudal, calentamiento global, entre 

otros aspectos, al respecto Duran, (2011) plantea:  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  39 

 

A pesar de que esta relación ha sido milenaria, desde tiempos de la colonia, la 

coevolución se ha visto truncada por los intereses utilitaristas de los invasores europeos, 

que no sólo saquearon la riqueza de los pueblos originarios sino que empezaron con un 

proceso de crueldad y discriminación que pretende insertar a los indígenas al modelo 

capitalista y utilitarista que introdujeron en la conquista. Gracias a esta visión 

antropocéntrica, se han venido desencadenando procesos muy graves de degradación 

ambiental y una crisis social. 

Muchos aspectos de la crisis ambiental que actualmente está padeciendo la Pachamama ha 

sido ocasionada por una “crisis de conocimientos”, de valores, pero sobre todo por la “visión 

antropocéntrica que los humanos tenemos frente a la naturaleza” Durán, M. (2011), al respecto 

Cruz Marín (2006) señala:  

Esta visión de utilitarista viene acompañada de factores como el eficientismo y el 

inmediatismo, que conciben y convierten a la Naturaleza en un objeto de explotación, 

excluyendo de su objeto de estudio la compleja interacción entre actividades humanas e 

impacto ambiental (p. 56) 

La misma autora da a conocer que el crecimiento tan acelerado presentado por la comunidad 

humana ha tendido a “sobrepasar la capacidad de recuperación de los ecosistemas de los que 

dependemos para la sobrevivencia”. En el mundo actual utilitario y económico en el cual nos 

desarrollamos son menos las personas que se preocupan por conocer el límite de la capacidad del 

medio ambiente para asimilar las consecuencias que generan las actividades humanas. En sus 

estudios cita a Cruz (2006):  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  40 

 

El intento de imponer una sociedad globalizada y de incluir a la fuerza a estos pueblos 

originarios dentro de un mercado global basado en un modo de producción único, ha 

provocado una crisis ambiental planetaria que bordea un desastre ecológico, producto del 

utilitarismo irracional (p. 146) 

En relación a la problemática ambiental del agua se ha visto afectada históricamente debido a 

la coexistencia de otras maneras de ver este recurso, pues dichas visiones han ocasionado que la 

cosmovisión del agua sea cambiada por una valoración económica, en la que pierde el sentido 

integrador y se convierte en una mercancía con un valor y precio de mercado. (Morales, 2016, p. 

233). Es por ello, que la investigación se encuentra enfocada a entender la Pachamama como una 

constante interrelación entre todos los sistemas que en ella confluyen, solo de esa manera será 

posible identificar las problemáticas ambientales y crear colectivamente acciones que permitan 

brindar alternativas de solución a las mismas; en este sentido las problemáticas serán abordadas 

desde los planteamientos realizados por Goffin, (1992)  

Es necesario tener en cuenta variables como: el espacio, los recursos, las poblaciones y la 

sociedad. Lo anterior para poder comprender cómo interactúan los grupos humanos con 

los recursos, en el espacio que habitan y atendiendo a las relaciones de: integración, 

participación y socialización, entre otros, que han desarrollado las sociedades en sus 

procesos de aprehensión y de apropiación de las realidades ambientales y con el fin de 

poder saber las causas que ocasionan: la degradación de los recursos, la no disponibilidad 

de los mismos en los espacios ambientales y las limitaciones para su acceso, por parte de 

las poblaciones que están en permanente contacto e interactúan con ellos. (p. 98). 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  41 

 

Planteamientos que son compilados por Goffin, L. en el siguiente gráfico 

 

Figura 2. Identificación de problemáticas ambientales 

Fuente: Goffin, (1992). 

Considerando las postulaciones, se puede deducir que el sistema social como aquel en el que 

se interrelacionan fenómenos colectivos interdependientes que forman la sociedad humana, e 

indican la sociedad local, regional y nacional, con una serie de caracterizaciones que las 

distinguen unas de otras. Este sistema social esta unificado en un entorno (ambiente) conformado 

por lo natural y lo construido, haciendo parte de la vida cotidiana de los seres humanos que lo 

conforman y lo construyen a través de sus vivencias y el entramado cultural.  

4.2.7 Educación ambiental. 

Para el desarrollo de la presente investigación es importante comprender que la educación 

ambiental se constituye en un proceso fundamental que se encuentra orientado a la búsqueda de 

caminos alternativos que posibiliten la construcción de una sociedad justa, diferente, 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  42 

 

participativa y diversa, una educación que permita la formación de personas críticas y reflexivas 

capaces de brindar alternativas de solución contextualizadas a las diversas problemáticas 

ambientales presentes en el contexto en el cual se desarrollan. Torres,  (s/f) 

En este sentido, es importante tener en cuenta la visión planteada por López, (2000) quien 

establece que la Educación Ambiental es el proceso  

De adquisición de valores y clarificación de conceptos cuyo objetivo es desarrollar 

actitudes y capacidades necesarias para entender y apreciar la interacción es entre el 

hombre, su cultura y su entorno biofísico, y permitir también la formación de personas 

para que participen en los problemas relativos a la calidad ambiental (p. 608) 

Es por ello, que desde la investigación se busca fortalecer procesos educativos ambientales 

que permitan realizar un diálogo entre lo natural, cultural, social y los saberes ancestrales, con el 

fin de minimizar las problemáticas ambientales entorno al recurso hídrico presente en la 

comunidad.  

En este orden de ideas, la educación ambiental es un proceso que le permite al individuo  

“comprender las relaciones con su entorno”, así mismo, entender el proceso de desarrollo 

colectivo que genera la organización necesaria, para iniciar procesos participativos en torno a las 

problemáticas ambientales con el liderazgo de las instituciones educativas, a partir del 

conocimiento reflexivo, y crítico de la realidad social, natural, económica y cultural, tanto a nivel 

local, como a nivel nacional e internacional, para que así se pueda generar en una comunidad 

actitudes de valoración y respeto por el ambiente, en este sentido la comisión Ambiental 

Metropolitana (2001), plantea: 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  43 

 

La educación en general y la ambiental en particular deben partir de la realidad del 

entorno local y de los sujetos sociales, de sus propias aspiraciones e intereses, de la 

participación activa y critica de como forma y fondo, de la organización como modo de 

vincular lo aprendido con la vida cotidiana con base en los saberes actuales para que se 

desarrollen así las habilidades básicas que permitan su participación calificada en los 

procesos de transformación de las realidades que los afectan cotidiana y socialmente.  

Como lo plantea Torres (1996), “la educación ambiental se entiende como un proyecto de 

transformación del sistema educativo, del quehacer pedagógico en general, de la construcción del 

conocimiento y de la formación de individuos y colectivos” (p. 25).  Por esta razón se busca 

mediante la investigación recuperar y fortalecer saberes ancestrales que permitan reconstruir 

pensamiento en pro de nuevas realidades sociales, culturales, mejorar los estilos de vida donde se 

resalta la manifestación de lo diverso, de la multiculturalidad en lo en lo natural y social.  

En consecuencia, para lograr difundir la educación ambiental es necesario tener una visión 

holística del contexto, y comprender la sinergia e interrelaciones de los contextos natural, social 

y cultural.  

En este sentido, es necesario que dentro de los procesos investigativos se tenga en cuenta que 

la educación ambiental debe cumplir con unos “fines y principios” entre los cuales se van a 

destacar: fortalecimiento del análisis de problemáticas ambientales con el propósito de generar 

espacios de reflexión; investigación y acción que permitan  desde la comunidad educativa 

contribuir al mejoramiento de la calidad de vida a través del respeto; la multiculturalidad; la 

participación; la autonomía y la autogestión convirtiendo así a la educación ambiental como el 

mejor “camino del conocimiento  a la hora de reconducir el comportamiento o generar pautas 

amigables con el ambiente y el entorno natural y cultural”. (Verdugo, 2001).   



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  44 

 

Además, desde la educación ambiental se debe conducir a pensar y abordar lo ambiental 

como un sistema complejo que tenga en cuenta el resguardo de los equilibrios biológicos, 

el pleno desarrollo del hombre y sus instituciones sociales, la búsqueda de una mejor 

calidad de vida y el desarrollo de las potencialidades productivas en una perspectiva 

sustentable y respetando las características culturales que las diferentes poblaciones 

quieran mantener como fundamento y sentido de su vida. (García, & Priotto, 2009, p. 33). 

De igual manera, se destaca que uno de los fines de la educación ambiental es promover 

procesos de conservación entendida como la utilización de la biosfera por el ser humano, de tal 

manera que “produzca el mayor y sostenido beneficio para las generaciones actuales, pero que 

mantenga su potencialidad para satisfacer las necesidades y las aspiraciones de las generaciones 

futuras” (Contreras, 2014, p. 125). 

En consecuencia, la Educación Ambiental promoverá el compromiso de asumir las 

problemáticas ambientales como oportunidades de cambios, cambios orientados hacia la 

sustentabilidad, Contreras (2014. p. 83)donde cada uno de los miembros y la sociedad en general 

se apropien como los protagonistas principales en brindar soluciones éticas y responsables ante 

los problemas ambientales a los que se enfrentan.  

4.2.8 Proyecto educativo ambiental escolar (PRAE). 

Dentro de la búsqueda desde el sector educativo de soluciones o alternativas de minimización 

de los daños ambientales, se ha creado la implementación del Proyecto educativo ambiental 

escolar (PRAE) el cual busca la integración de las diferentes áreas del conocimiento, disciplinas 

y saberes. 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  45 

 

Evidentemente, en contraste con lo mencionado cualquier estrategia encaminada a mejorar el 

entorno que habitamos necesita incorporar un cambio de cimientos, de valores y prácticas que 

redirijan nuestro actuar y los prepare para el desarrollo consiente y responsable del manejo del 

entorno. Es por ello, que los PRAE deben estar inscritos “en la problemática ambiental local, 

regional o nacional y deben concentrarse con las entidades que de una u otra manera estén 

comprometidas en la búsqueda de soluciones”, Ministerio de Educación Ambiental (2010). 

Los centros de educación son responsables de la formación integral de sus estudiantes y es su 

función, propender por el cuidado de los entornos. Se puede hacer alusión a Sánchez & Salazar, 

(2016), mencionando que “la escuela, en su labor pedagógica, debe poner en contacto al 

estudiante con el medio natural y los problemas ambientales de su escuela-comunidad, es decir, 

ofrecerles la experiencia a través de una serie de actividades encaminadas a la conservación del 

entorno”.(p. 41) 

En este sentido, las comunidades pueden iniciar o continuar los procesos de educación 

ambiental, a su propia escala, a través de los Proyectos Ambientales Escolares en cada 

institución educativa, buscando colaborar con la perspectiva señalada, para la solución de los 

problemas ambientales que aquejan su entorno inmediato, obedeciendo siempre a políticas 

nacionales de educación. 

Su propósito es la formación desde una concepción de desarrollo sostenible, entendido como 

el aprovechamiento de los recursos en el presente, con la posibilidad de ser utilizadas por las 

generaciones futuras, con referentes espacio-temporales y sobre la base del respeto a la 

diversidad y a la autonomía y que contempla no sólo aspectos económicos sino sociales, 

culturales, políticos, éticos y estéticos en pro de una gestión sostenible del entorno.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  46 

 

4.2.9 Resignificación del Proyecto Ambiental Escolar (PRAE). 

Dentro de los objetivos propuestos se convierte en uno de los componentes principales del 

proceso la resignificación del PRAE,  que conlleve a la mejora continua, acorde a las 

necesidades del contexto, apropiación de realidades ambientales, culturales, sociales, económicas 

y la autonomía que representan como pueblo, con el fin de crear conciencia y sentido de 

pertenencia de sus territorios.  

Sin embargo, muchos estudios adelantados por ministerio de Educación y Medio ambiente 

dejan en evidencia en los PRAE  

Tienden a concentrarse en aspectos de corte ecológico y naturalista, y la mayoría de las 

veces se introducen a las Instituciones educativas  descontextualizados con respecto a la 

realidad ambiental y a la dinámica social, adicionalmente están desarticulados del 

proyecto educativo institucional (PEI), llevándose a cabo actividades, inconexas que 

terminan en frustración, cansancio y abandono, sin logros significativos y permanentes en 

los procesos de sensibilización, concienciación, cambios de actitudes y comportamientos 

que favorezcan relaciones armónicas y responsables con el ambiente, fines últimos de 

Educación  Ambiental. (Solano, 2016, p.12) 

Cabe resaltar que dentro del Centro Educativo , se realizan actividades de tipo ambiental las 

cuales entran de manera aislada al contexto escolar, es decir, son realizadas por objetivos a 

cumplir establecidos por la institución en general, actividades que se encuentran aisladas y no 

corresponden a las necesidades y prioridades derivadas de un diagnostico con la comunidad, 

olvidando por completo los aspectos sociales, culturales de los mismos, aspectos de gran 

relevancia para la iniciación de acciones que ayuden a mejorar las problemáticas ambientales 

presentes.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  47 

 

Es así como se enfatiza en que la mejor manera de cumplir con la resignificación del PRAE es 

inicialmente convirtiendo en agentes activos a la comunidad educativa en general (docentes, 

estudiantes, padres de familia, sabedores, representantes del cabildo) quienes mediante un trabajo 

colaborativo  identifican las problemáticas que surgen de un diagnóstico de sus  realidades y 

necesidades, se tracen e implementen las acciones a seguir acordes a sus saberes y practicas 

milenarias para finalmente con su ayuda hacer una reconstrucción del proceso educativo plateado 

inicialmente en el PRAE.  

En otras palabras, desde la postura del Ministerio de Educación (2005) se considera que los 

reajustes que se realizan a los PRAE fortalecen el desarrollo de valores y actitudes útiles frente a 

las necesidades contextuales, de tal manera que la comunidad participante se encuentre en 

disposición de “aprender, comprender, ser participativo, actuante e interactuante, respetuoso de 

sí mismo, autogestionario y con habilidades para intervenir activa y conscientemente en el 

desarrollo de su comunidad”.  

4.3 Marco contextual 

La presente investigación se ubica en el Sur Occidente Colombiano, Departamento de Nariño, 

región donde se encuentra el “territorio binacional y Panamazónico del Nudo de los Pastos”, 

lugar de origen de la milenaria Nación de los Pastos, actualmente compuesto por 25 

comunidades indígenas y varias comunas en la Provincia del Carchi – Ecuador. 

Según censo realizado en el año 2018 por el DANE el territorio de Nariño alberga a 206.455 

habitantes de comunidades indígenas; específicamente en el resguardo de los Pastos se 

encuentran 163.873, lo que ha permitido que los Pastos se convierta en uno de los cuatro pueblos 

indígenas más números del país, entre ellos se destacan los Wayuu, Zenú, Nasa y Pastos.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  48 

 

Información que se corrobora en la siguiente gráfica donde se representa con siglas CG el 

censo general del año 2005 y las siglas CNPV el censo nacional de población y vivienda del año 

2018. 

 

Figura 3. Población Indígena Resguardos 

Fuente: Censo Indígena  DANE 2018 

 El territorio de los Pastos, es reconocido por una gran diversidad de climas, que por la Ley 

natural se “manifiesta la relación climática, energética, espiritual y vital en una convergencia y 

sinergia de las tres regiones Pacifico, Andes y Amazonia”, lugares en los cuales se encuentran un 

sinnúmero de diversos  sitios sagrados cargados de mucha espiritualidad. Asociación Shaquiñan, 

Revista Semillas (2017) 

En la parte andina del pueblo de los Pastos, se ubica entre otros pueblos indígenas el 

Resguardo de Yascual con 5.901 pobladores según DANE 2018, parte de esta comunidad habita 

en el Corregimiento de Guanamá Grande territorio en el cual se desarrolla la presente 

investigación.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  49 

 

Este Corregimiento es reconocido como uno de los más antiguos del Municipio de Túquerres, 

el cual presenta un gran potencial histórico y cultural debido al asentamiento de los pueblos 

indígenas Chimiranos (Altamirano), Cuaichar, Yampuezán y Ayala, potencial cultural que se 

fortalecía a diario mediante las mingas, cuentos de mitos y leyendas (tradición oral) realizadas 

por los mayores alrededor de las tulpas (p. 6) PEI 2016  

Guanamá Grande se encuentra a 3.104 m.s.n.m, piso térmico frio con temperaturas promedio 

de 5-8 °C, con predominancia de vegetación propia de Páramo, entre las verdeas que la 

componen están los Laureles, Alpán Potrerillos y San Gabriel 

 

Figura 4. Límites Corregimiento Guanamá Grande 

Fuente: Proyecto Educativo Institucional PEI (2017. p. 5) 

Guanamá Grande desarrolla un plan de acción basada organizativa y políticamente en el Buen 

Vivir (Sumak Kawsay) de las comunidades indígenas en el marco territorial, cultural, de salud y 

educación que permita el mejoramiento de las condiciones económicas, ambientales y la 

recuperación y fortalecimiento del pensamiento y saberes propios de cada una de las 

comunidades.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  50 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 5. Corregimiento Guanamá Grande 

Fuente. Esta investigación  

La base de económica de estos pueblos se basa en la “Madre Tierra”, lo que hace que el 

indígena reconozca el territorio como la fuente de desarrollo de la humanidad y de las 

expresiones culturales, espirituales y materiales. Plan de acción para la vida del Pueblo de los 

Pastos (s.f.). 

Los habitantes en su mayoría se dedican a actividades agrícolas como el cultivo de papa, 

haba, ulluco, maíz y cebolla y una minoría se dedica a la cría de ganado. En cuanto a las 

prácticas otorgadas a las mujeres están la ayuda en la economía del hogar, la crianza de especies 

menores como cuyes, conejos y gallinas, el cuidado del esposo y los hijos y es la encargada de 

cocinar para los trabajadores en tiempos de cosecha; en cuanto a los hombres son considerados 

como los jefes de la familia, encargados de las tierras y el ganado.  

Se destaca que dentro del plan de vida desarrollado en el Resguardo de Yascual se manifiesta 

la importancia existente entre el territorio y el significado de la Tierra como unidad de un pueblo 

con sus usos y costumbres, lo cual lo evidencian de la siguiente manera; “la Tierra es el símbolo 

de la fertilidad, que marca una organización social basada en lo colectivo, adaptándose al 

ambiente tratando de mantener el equilibrio y la armonía ecológica que asegura su continuidad 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  51 

 

biológica y social basado en principios ancestrales y cosmovisión” de esta manera la visión- 

sueño de la comunidad es:  

Desde el derecho Mayor, la Ley de Origen y la ley Natural, declaramos que los páramos, 

montañas, humedales, fuentes de agua como lugares sagrados, transversal, vertical y 

espiritualmente donde se origina la vida de las comunidades del Pueblo de los Pastos, 

lograremos la reforestación de fuentes con plantas nativas, se sensibilizara a las 

comunidades en protección de los recursos naturales, educaremos a la juventud, niñez y a 

toda la comunidad en la protección del ambiente, mantendremos el equilibrio en las 

relaciones hombre – naturaleza y cosmos, recuperaremos y fortaleceremos la medicina 

tradicional desde naturaleza espiritual y saberes ancestrales ( Plan de acción para la vida 

del Pueblo de los Pastos. s.f.). 

4.4 Marco legal 

De acuerdo a lo mencionado anteriormente, es necesario que la investigación se encuentre 

regulada por ciertas normas, entre las cuales se destacan: la Constitución Política de Colombia 

(1991), en el artículo 5 establece el estudio y la comprensión critica de la cultura nacional y de la 

diversidad étnica cultural del país, como fundamento de la unidad nacional y de la identidad, en 

este sentido la Constitución busca garantizar que la cultura en sus diversas manifestaciones se 

convierta en fundamento de la nacionalidad, logrando así, que el estado reconozca la igualdad y 

dignidad de todas las culturas presentes en el país con el fin de fortalecer el desarrollo y la 

difusión de los valores culturales de la Nación.  

En dicho artículo se establece como importante que las y los ciudadanas adquieran una 

conciencia para la conservación, protección y mejoramiento del medio ambiente, de la calidad de 

vida, del uso racional de los recursos y la defensa del patrimonio cultural.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  52 

 

En este sentido, en el artículo 79, se contempla que todas las personas tienen derecho a gozar 

de un ambiente sano, garantizando que la comunidad participe en las decisiones ambientales que 

los afecten, mediante procesos de educación ambiental.  

El artículo mencionado debe cumplirse en todo el territorio Colombiano para otorgarle a los 

ciudadanos y ciudadanas una mejor calidad de vida; así pues, la ley 99 de 1993, referente a la 

orientación educacional y fortalecimiento en las bases del conocimiento ambiental, plantea que 

se deben formar integralmente a los estudiantes a fin de ser vinculados a las decisiones, acciones 

y reflexiones ambientales de la comunidad educativa.  

Con el fin de brindar soluciones a las diferentes problemáticas ambientales desde las 

instituciones educativas es importante tener en cuenta la Ley 1549  del 2012, en la cual se 

estipula la importancia de la “educación ambiental como un proceso dinámico y participativo, 

orientado a la formación de estudiantes capaces de comprender las problemáticas ambientales de 

cada contexto y dar respuestas en torno al desarrollo territorial que busquen sostenibilidad, 

fortalecimiento de una cultura ambiental y el desarrollo de competencias básicas y ciudadanas, 

para la toma de decisiones éticas y responsables”. 

En consecuencia, la Ley 115 de 1994, en su artículo 5, se establece que se deben orientar 

procesos ambientales encaminados a la preservación y cuidado de los recursos naturales y del 

ambiente para la adquisición de una formación integral, acciones que deben ir estrechamente 

relacionadas con el fomento, interés y respeto por la identidad cultural de los grupos étnicos. 

Para ello, es necesario desarrollar procesos de etnoeducación donde se ofrezca a grupos o 

comunidades la integración de la nacionalidad, las culturas, la lengua, tradiciones y costumbres 

ligados al ambiente, al proceso educativo, al proceso social y cultural, con el debido respeto que 

se merecen dichas creencias y tradiciones.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  53 

 

Con el fin de fundamentar lo antedicho, se destaca el Decreto 1743 del Ministerio de 

Educación Nacional, en donde se establece que todos los establecimientos educativos de 

educación formal, tanto oficiales como privados, en sus distintos niveles de preescolar, básica y 

media deben incluir dentro de sus Proyectos Educativos Institucionales, los Proyectos 

Ambientales Escolares (PRAE), en el marco de la adquisición de una conciencia para la 

conservación, protección y cuidado del medio ambiente, como también el uso racional de los 

recursos naturales, con miras a coadyuvar a la resolución de problemas ambientales específicos. 

Además, teniendo en cuenta que la comunidad indígena de Yascual presente en Guanamá 

Grande, se encuentra ubicada en territorio rural, donde las principales actividades económicas 

son la agricultura y ganadería, se hace necesario enfatizar en la protección y conservación de los 

recursos naturales priorizando el uso eficiente, ahorro del agua, y el trabajo en pro del manejo, 

protección y control del recurso hídrico de una localidad, región y país, a la luz de la Ley 373 de 

1997, esto a través del fortalecimiento de la participación ciudadana en actividades educativas de 

concientización con la comunidad, recuperación de páramos, subpáramos, nacimientos de agua y 

lonas de recarga hídrica.  

Sumado a esto, es importante destacar que al trabajar dentro de un contexto con población 

indígena se debe contemplar la Ley Propia que rige a la Comunidad Indígena Pastos:  

Hablar de identidad, cultura y justicia responde a la aplicación de la espiritualidad, 

nosotros tenemos un conocimiento ligado al cosmos, al territorio, al pozo sagrado, a los 

árboles, a las piedras. Todo está integrado. Romper con el derecho mayor significa crear 

un desequilibrio, cuando una persona hace daño a alguien, no solo afecta a la familia, 

sino que crea una descomposición social y un desequilibro con la naturaleza.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  54 

 

En concordancia a lo mencionado, es necesario tener en cuenta el Decreto 3570 de 2011 desde 

la cual se enmarca la Agenda Ambiental en el cual se establece en el Art. 8 como función de la 

Subdirección de educación y Participación del Ministerio “Implementar y promover mecanismos 

de participación y acceso a la información ambiental, de conformidad con la ley (num.3); diseñar 

e implementar espacios de participación para la generación de una cultura ambiental (num.4); y 

promover el conocimiento y ejercicio de los derechos y deberes de las personas en relación con 

el ambiente y el desarrollo sostenible (num.5)”. Agenda Ambiental (2012-2014. p.26). De ahí la 

necesidad de implementar desde el PRAE acciones que permitan el rescate de la cultura y la 

conservación de la Pachamama.   

Los artículos, leyes, decretos y ley de origen a los que se está haciendo alusión, se encuentran 

acordes a los lineamientos que establece la UNESCO (2001) donde en la Declaración Universal 

sobre la Diversidad Cultural se resalta la importancia del “respeto de la diversidad de las culturas 

y una mayor solidaridad fundada en el reconocimiento de la diversidad cultural, en la conciencia 

de la unidad del género humano y en el desarrollo de los intercambios culturales” (p. 11) 

 

 

 

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  55 

 

5. Metodología 

La presente investigación se realizó en el Corregimiento de Guanamá Grande, perteneciente al 

Municipio de Túquerres, que forma parte de la Comunidad Indígena del resguardo de Yascual. 

5.1 Paradigma tipo y enfoque 

Tabla 1. 

Metodología de investigación 

PARADIGMA DE 

INVESTIGACIÓN 

 

ENFOQUE 

 

MÉTODO 

TÉCNICAS DE 

RECOLECCIÓN DE 

INFORMACIÓN 

MODELO 

ANÁLISIS 

DATOS 

 

Cualitativa 

 

 

Crítico social 

 

Investigación 

Acción 

 

 

 

Observación participante 

Revisión documental 

Grupo focal  

 

 

Categorización 

Fuente. Esta investigación  

Este proyecto de investigación, asume como fundamento epistemológico el paradigma 

cualitativo, debido a que busca comprender la realidad, desde la lógica, la memoria, la 

cosmovisión ambiental (agua) de los miembros del Resguardo de Yascual de la comunidad 

Pastos, teniendo en cuenta sus vivencias, interacciones e interpretaciones del mundo. Ante ello, 

Pérez, (2002) define que la investigación cualitativa se basa en  

Descripciones detalladas de situaciones, eventos, personas, interacciones y 

comportamientos que son observables por los investigadores sobre el sujeto de estudio 

para así detectar la problemática que se está presentando en el contexto investigado, de 

esta manera nos resulta útil estudiar la realidad del contexto tal y como sucede teniendo 

en cuenta aspectos que forman parte de la vida social, cultural, histórica de quienes 

participan en la investigación. (p. 32) 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  56 

 

Es así, como el paradigma cualitativo va a permitir comprender la realidad cultural ancestral 

con el fin de lograr una transformación en la forma en la cual nos acercamos a los conocimientos 

que están por fuera del conocimiento científico. Desde esta postura, no se desconocen los aportes 

de la ciencia, pero si se quiere lograr un aporte para acercar la ciencia a otros saberes diferentes a 

los occidentales. Al respecto Sandoval, (2002), plantea: 

Es la necesidad del contacto directo con los actores (sujetos) y con los escenarios en los 

cuales tiene lugar la producción de significados sociales, culturales y personales para 

poder descubrir o reconocer, los conflictos y fracturas, las divergencias y consensos, las 

regularidades e irregularidades, las diferencias y homogeneidades, que caracterizan la 

dinámica subyacente en la construcción de cualquier realidad humana que sea objeto de 

investigación”. (p., 36). 

Así mismo, el enfoque critico social permite que los actores implicados en la investigación se 

conviertan en los protagonistas del proceso de la construcción de conocimiento de la realidad 

sobre el objeto de estudio, en la detección de problemas y necesidades, para así poder lograr 

respuestas y soluciones, las cuales están ajustadas a las necesidades de la comunidad, según 

Aristizabal (2008) este enfoque “se caracteriza por el análisis y reflexión, sobre las 

circunstancias sociales, es decir, su objeto de estudio son los individuos y como estos se 

relacionan con su contexto social” (p. 34). 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Grafico 1. Ruta de la investigación 

Fuente: Esta investigación 

La Investigación Acción, según Lewin, (2005): “está constituida por la participación activa de 

los miembros de la comunidad en el proceso investigativo, en donde el investigador actúa como 

un organizador de la discusión, un facilitador y una persona técnica a quien puede acudirse para 

MÉTODO 

OBSERVACIÓN  
PARTICIPANTE 

INVESTIGACIÓN ACCIÓN 

GRUPO 
FOCAL 

Técnicas de investigación 

Instrumentos de investigación 

MATRÍZ DE REVISIÓN 
DE DOCUMENTOS  

DIARIO DE CAMPO – 
GUÍA DE 

OBSERVACIÓN 

GUÍA DE 
DIÁLOGO 

REVISIÓN 
DOCUMENTAL 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  58 

 

consultar”(p.152-153). De esta forma, se genera un conocimiento liberador que parte del propio 

conocimiento popular y que explica su realidad globalmente, con el fin de iniciar y consolidar 

una estrategia de cambio, para alcanzar transformaciones positivas en pro de dicha localidad. 

De esta manera, la investigación acción facilitará el conocimiento, fortalecimiento, la 

transformación social y la emancipación de los saberes ancestrales y la cultura; lo que permitió 

trabajar activamente con la comunidad en procesos para contribuir en la mitigación de las 

problemáticas ambientales entorno al agua que afectan a la comunidad. 

5.2 Población y muestra 

Se trabajó con la comunidad educativa del Centro Educativo Guanamá Grande, que en su 

mayoría se encuentran censados como habitantes indígenas del Resguardo de Yascual quienes 

están realizando un gran esfuerzo y trabajo en el proceso de recuperación y fortalecimiento de la 

cultura, es una comunidad de bajos recursos, quienes encuentran su sustento diario en la 

agricultura y ganadería a pequeña escala. 

Es por ello, que para la presente investigación fue de gran importancia la participación de 

padres de familia, estudiantes, docentes, taitas, integrantes de la corporación del Cabildo 

Indígena del Resguardo de Yascual (ver tabla 2.) considerados como los principales actores y 

líderes comunitarios de la zona de trabajo. Siendo la unidad de análisis de 27 participantes 

directos, sin embargo el resto de la población se benefició de manera indirecta con el desarrollo 

de las distintas actividades. 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  59 

 

Tabla 2. 

Unidad de análisis 

Población Estudiantes Docentes Padres de 

Familia 

Taitas Corporación 

cabildo 

Indígena 

Total 

Población 

total 

48 5 90 3 25 171 

Unidad de 

análisis 

13 4 5 2 3 27 

Fuente. Esta investigación  

5.3 Descripción metodológica 

Para la identificación y descripción de la cosmovisión entorno al agua por rango etario 

presente en la comunidad indígena de Yascual, se adelantó el siguiente proceso metodológico:  

 Revisión de información secundaria: Base fundamental que permitió obtener información 

de las características que describen de manera general la cosmovisión que se presenta en 

la comunidad de estudio. Dicha revisión se realizó a través del plan de vida, de la Ley 

Origen de los pueblos indígenas Pastos, Plan de Ordenamiento Territorial (POT) y el Plan 

de gestión ambiental,  

 Socialización del proyecto: Se dio a conocer los alcances del proyecto a la comunidad 

mediante mingas de pensamiento y compartir alrededor de la tulpa, con el fin de motivar 

su participación activa durante el desarrollo de todo el proceso investigativo. 

 Diagnóstico participativo: Para la determinación de la problemática y  apoyándose en 

distintas plataformas en el marco de las tecnologías de la información y comunicación, se 

realizó el levantamiento de la información a partir de la conformación de un grupo focal, 

donde se llevaron a cabo talleres participativos, de los cuales se recopiló información 

sobre el estado actual del agua en el territorio y el diagnóstico inicial del pensamiento 

ambiental indígena presente en la comunidad educativa.  Posteriormente se adelantó con 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  60 

 

los padres de familia, estudiantes y dos sabedores de la comunidad,  una matriz de 

problemas ambientales,  que permitió la priorización de las problemáticas en torno a agua 

y su relación con la cultura milenaria propia de la zona. Como acciones complementarias 

para obtener información se realizaron salidas a zonas aledañas del resguardo que 

permitieron hacer un reconocimiento del contexto de vida y de las situaciones actuales 

que se desarrollan en torno al agua y la cultura del territorio.  Además mediante un 

conversatorio del estado actual del agua y la cultura con los taitas, y a través de la 

aplicación de un instrumento de recolección de información (encuesta), se evidenció cual 

es el quehacer actual frente a la conservación del agua y de la cultura dentro del territorio 

y más específicamente dentro del establecimiento educativo, con el fin de conocer las 

recomendaciones que desde los sabedores se realizan para mitigar las problemáticas. 

 Se organizó y sistematizó la información de tal manera que se logró obtener una visión 

general de la cosmovisión entorno al agua por rango etario presente en la comunidad 

indígena de Yascual. 

Con el fin de determinar las alternativas ambientales educativas que permitieron la 

articulación del saber ancestral hacia el uso de bienes y servicios que posee el agua, se realizaron 

con el grupo focal las siguientes acciones:  

 Selección de alternativas de conservación del agua teniendo como base la cultura: 

mediante una matriz que parte de la problemática identificada para determinar las 

alternativas más pertinentes y coherentes con el contexto de vida, que son viables y 

alcanzables. 

 Descripción de alternativas para su implementación: Cada una de las alternativas de 

mejoramiento acordadas a lo largo del proceso con la comunidad participante son 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  61 

 

descritas detalladamente para su realización, de igual manera se llevaron a cabo talleres 

por grados, conversatorios y visitas a los sabedores y cabildantes de la comunidad, 

acciones que forman parte de las líneas de acción,  

Se estructuraron las líneas de acción con base en las alternativas identificadas, las cuales se 

convierten en el eje central del diseño del proyecto ambiental escolar, adaptado al contexto con 

base en el fundamento propuesto por el Jardín botánico en el documento “Guía metodológica 

para la formulación de proyectos ambientales escolares un reto más allá de la escuela” a fin de 

lograr un PRAE pertinente para el Centro Educativo Guanamá Grande,  que guió hacia el 

fortalecimiento de la cultura ambiental entorno al agua desde los saberes ancestrales de la 

Comunidad Indígena de Yascual.   

 Socialización de resultados: Mediante una reunión programada virtualmente se dio a 

conocer el resultado de la investigación con la comunidad educativa, participantes del 

proyecto e invitados especiales.  

 Presentación del documento final.  

5.4 Instrumentos de recolección de datos 

Las técnicas e instrumentos que se utilizaron para la recolección de la información son: 

Observación participante: permite realizar una aproximación a la vida cotidiana y a las 

relaciones que se establecen en la comunidad, es un recurso de fácil acceso que permite obtener 

mayor número de información y experiencias directas en el lugar y momento que se producen, 

logrando así, estar más en contacto con el contexto a estudiar, a través del cual la investigadora 

logró convivir, adaptarse, interactuar e involucrarse en las vivencias de los participantes, 

acercarse a las reacciones, actitudes y comportamientos, que se generan al interior del grupo de 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  62 

 

estudio, para así obtener información de los objetivos de la investigación. Dicha información fue 

recolectada en el diario de campo.  

 Revisión documental: Esta técnica permitió la recopilación de diversos datos mediante 

el análisis de documentos o fuentes secundarias. Según Valencia, E. (s/f) es el hecho de 

trabajar con materiales ya elaborados de tipos secundarios que determinan lógicamente 

las principales ventajas e inconvenientes. La revisión documental como instrumento de 

recolección de datos permite complementar el estudio a través de la utilización de fuentes 

primarias y secundarias como libros, actas, memorias, revistas, manuscritos, objetos 

culturales, entre otras, lo cual contribuye a la comprensión de problemas sociales, hechos 

sociológicos, antropológicos, psicológicos o educativos. Con este fin se revisaron el plan 

de vida, de la Ley Origen de los pueblos indígenas Pastos, Plan de Ordenamiento 

Territorial (POT) y el Plan de gestión ambiental,  

Grupo focal: Esta técnica “permite recolectar información general o especifica mediante 

diálogos con individuos” (Gelfius. 1997). Se constituyen en un espacio de “opinión grupal”, 

donde los participantes pueden expresar sus respuestas tanto de manera individual como 

colectiva permitiendo así identificar tanto  experiencias como puntos de vista, percepciones, 

ideas, actitudes, creencias sobre hechos relacionados con el tema de investigación. Dicho grupo 

focal se realizó mediante una guía de diálogo, asegurando así que los debates se encontraran  

dirigidos hacia los objetivos de análisis de la investigación.   

 

 

 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  63 

 

6. Análisis e interpretación de resultados 

Con el fin de identificar la cosmovisión en torno al agua por rango etario presentes en la 

comunidad educativa del Centro Educativo Guanamá Grande, se realizaron grupos focales en los 

cuales participaron estudiantes, docentes y  sabedores; las respuestas obtenidas de dicho grupo 

focal fueron analizadas e interpretadas a fin de plantear categorías referentes al primer objetivo 

específico, como se describe a continuación: 

Tabla 3. 

Categorización 

OBJETIVO 

GENERAL 

OBJETIVOS 

ESPECÍFICOS 

CATEGORIA SUBCATEGORIA TÉCNICA DE 

RECOLECCIÓN 

DE 

INFORMACIÓN 

 

Diseñar una 

estrategia 

educativa de 

fortalecimiento de 

la cultura 

ambiental entorno 

al agua desde los 

saberes ancestrales 

de la Comunidad 

Indígena de 

Yascual mediante 

un proceso 

participativo en el  

Centro Educativo 

Guanamá Grande, 

Municipio de 

Túquerres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Analizar la 

cosmovisión 

entorno al agua 

por rango etario 

en la 

comunidad 

indígena de 

Yascual, a 

través de  un 

diagnóstico 

participativo 

 

Cosmovisión 

entorno al agua 

desde los niños 

 

Noción de Agua Observación 

participante 

 

Grupo Focal Servicio utilitario 

del agua 

Indiferencia 

ambiental - cultural 

Cosmovisión 

entorno al agua 

desde docentes 

y padres de 

familia 

 

Recurso natural  

Grupo focal 

Activismo 

Fortalecimiento 

cultural 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  64 

 

  Cosmovisión 

entorno al agua 

desde sabedores 

Elemento sagrado 

(agua, aire, tierra, 

fuego) 

 

Revisión 

documental 

Grupo focal 

Sagralidad del agua 

como elemento 

purificador y 

sanador 

 

Representación 

milenaria desde la 

ritualidad 

Fortalecimiento 

social y cultural 

Fuente. Esta investigación  

 Es importante tener en cuenta que cuando se hace mención a la cosmovisión, se habla de una 

forma particular de ver el mundo, de establecer relaciones de vida, de un conjunto de acciones 

equilibradas entre la naturaleza, el cosmos (universo), hombre y cultura que caracterizan a cada 

uno de los grupos milenarios existentes, las cuales han sido transmitidas  socialmente a los largo 

de muchas generaciones; cosmovisiones que marcan la forma de entender e interpretar el mundo 

siempre actuando en el sentido del Sumak Kawsay o el Buen Vivir.  

En este sentido, se describe a continuación la cosmovisión presente en los habitantes de 

Guanamá Grande entorno al agua, dicha descripción se realiza en tres categorías: niños 

(estudiantes); padres de familia y docentes; Taitas, Mamas (mayores sabedores) y finalmente se 

tiene en cuenta la cosmovisión plasmada desde la Ley natural, Ley de origen, manual de justicia 

propio, Sumak Kaway.  

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  65 

 

6.1 Subcategoría: Cosmovisión entorno al agua desde los niños 

Para muchos de los habitantes de la comunidad indígena de Guanamá Grande, en especial 

para los más pequeños, jóvenes y adolescentes, dichos saberes ancestrales, cosmovisiones 

alrededor de la Pachamama especialmente el agua, han perdido importancia, lo cual se evidencia 

“en la pérdida progresiva del respeto por la vida humana y la naturaleza; además, es un claro 

reflejo de las consecuencias negativas derivadas de los excesos del pensamiento occidental” 

Vega, (2014:5) 

Aspectos que se ponen en evidencia en los estudiantes en un rango de edad de 5 a 12 años, 

quienes afirman que el agua es un “recurso que la naturaleza les ofrece para cumplir con sus 

necesidades vitales y de trabajo” (GFE3), desconociendo al agua como un recurso natural, que 

necesita cuidado, concientización y conservación hacia el mismo.  

Sumando a esto, es importante tener en cuenta las respuestas de los y las estudiantes como 

punto de partida de la aproximación a la realidad, en las cuales se percibe que un bajo porcentaje 

de participantes conocen sobre la procedencia del “agua”, Microcuenca las Piedras, e incluso 

muchas de las personas que afirman conocerla, aclaran: “Yo conozco el pedazo de chochera que 

llega antes de mi casa, dicen las gentes que viene de allá arriba de la Microcuenca esa que usted 

dice, pero a yo si me da miedo subir por allá porque entundan” (GFR1), aspectos que demuestran 

el desconocimiento entorno a la Microcuenca las Piedras, aumentando también las debilidades en 

acciones de apropiación y conservación ambiental presente en la comunidad. 

Como fundamento de lo anterior, es necesario retomar las afirmaciones ya destacadas de Leff, 

(2004) “la pedagogía ambiental se erige frente a la segregación social generada por la 

apropiación referencial del conocimiento: desconocimiento de la naturaleza y la marginación 

social generada por el proceso científico y educativo” (p.134); en este sentido, toma gran 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  66 

 

importancia el trabajo que desde el campo educativo se puede desarrollar donde se permita 

anclar la cosmovisión ancestral en pro del fortalecimiento de la cultura ambiental.  

En definitiva esta noción de agua, y desconocimiento de la procedencia e importancia del 

recurso en su territorio conlleva a que la población menor de la comunidad no conciban el agua 

como un recurso natural cargado de sabiduría como se menciona anteriormente, sino por el 

contrario ellos le otorgan importancia únicamente al servicio utilitario que él mismo les ofrece, 

esto se evidencia cuando los y las estudiantes realizaron afirmaciones en el grupo focal como “el 

agua nos sirve para bañarnos; el agua sirve para los riegos; el agua es para que las matas se 

críen” entre las más relevantes, como lo diría Gudynas  “su visión utilitarista a partir de la 

ideología del progreso”(2004:11).  

Y es precisamente esa concepción netamente utilitarista que caracteriza a gran parte de la 

comunidad donde se hace evidente el uso excesivo del agua en los riegos y en actividades 

ganaderas,  dejando incluso a la comunidad por horas sin servicio de agua, agudizando así el 

problema en tiempos de sequía. Acciones que representan una negación a los planteamientos que 

como comunidad se han inculcado a lo largo de los años a través de la Ley Natural, Ley de 

origen, manual de justicia propia, agenda ambiental, entre otros;  

Las evidencias mencionadas, dejan a flote la marcada Indiferencia Ambiental por parte de los 

niños, niñas, jóvenes y adolescentes presentes en la comunidad, a tal punto de manifestar “a yo 

en la casa no nos importa de dónde proviene el agua ni en qué condiciones llega a mi casa, solo 

nos interesa que llegue para comer y las vacas” lo que demuestra la indiferencia hacia las 

situaciones que actualmente presenta la Pachamama.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  67 

 

Retomando a Duran. (2011), esto es debido a la visión antropocéntrica frente a la naturaleza, 

que se han desencadenado procesos muy graves de degradación ambiental y una crisis social, 

cultural y de conocimientos, hechos que llevan a concebir la naturaleza como un objeto de 

explotación, desconociendo de esta manera la compleja interrelación e interacción sistémica 

cultura – sociedad- naturaleza. 

En este sentido, pese a que en algunos talleres los estudiantes manifestaron mucho interés 

tanto por la conservación del agua como por las prácticas culturales, se evidencia que la realidad 

es otra, muchos de ellos no reflexionan sobre la realidad de su entorno, lo que conlleva a una 

baja capacidad de interpretar, proponer y argumentar las consecuencias de las problemáticas 

ambientales y culturales de su territorio; durante una salida de campo muchos de los estudiantes 

en un rango de edad de los 8-14 años, manifestaron  

El reciclaje aquí mentiras que hacen los papás y nosotros la tiramos la basura a la 

quebradita”; “Si no utilizamos fungicidas y le echamos toditica el agua a las papás esas 

no crecen y no tenimos que comer así que toca echar mucha agua”; “Yo dejo llenando la 

poseta y los baldes toda la noche porque en el día no cai ni gotitica de agua no ve que se 

la llevan pa los cultivos de allá arriba y esas vacas”; “el gobernador indígena viene a que 

cuidemos el agua pero ese cómo ni vive aquí no sabe de nada habla disque de la 

Pachamama algo así que ni entendimos nosotros que dirá.  

Son algunas de las respuestas que dejan de manifiesto lo débil que se encuentra su sentido 

ambiental, la importancia que le brindan al agua y al entorno en general es mínima, mientras que 

el debilitamiento de la identidad como indígena es muy alto al desconocer su propia cosmovisión 

territorial de mundo, sociedad y naturaleza.   

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  68 

 

En definitiva, la noción de agua existente, el uso y cosmovisión utilitaria del recurso y la 

indiferencia ambiental presente en los más pequeños y jóvenes, son un reflejo de las acciones 

que desde sus hogares y gran mayoría de los habitantes del territorio desarrollan, esa importancia 

a la producción, al capitalismo y la pérdida de las prácticas ambientales ancestrales se lo puede 

expresar en planteamiento realizados por Leff, (2004) 

Este proceso de expansión de la racionalidad económica ha llegado a su punto de 

saturación y a su límite, como efecto de su extrema voluntad de globalizar al mundo 

devorando todas las cosas y traduciéndolas a los códigos de la racionalidad económica, 

razón que conlleva la imposibilidad de pensar y actuar conforme a las condiciones de la 

naturaleza, de la vida y la cultura. (p.134) 

6.2 Categoría: Cosmovisión entorno al agua por Docentes – padres de familia 

En el sentido de la investigación, es importante destacar que una de las tendencias 

encontradas por parte de docentes y padres de familia en los grupos focales y las salidas de 

campo, es que entienden el agua como un recurso natural, vital para la vida tanto de los 

habitantes como de los animales y los cultivos del territorio, en palabras de uno de los docentes 

“el agua es parte de nuestra vida, nosotros somos agua y gracias a ella tenemos vida, tenemos 

animales, tenemos comida, sin el agua no hay comida no hay cultivos y no hay plata para las 

subsistencia de las familias, por todo eso el agua es importante”, dejando así en evidencia que en 

la cosmovisión sigue siendo evidente el valor utilitario que anteriormente se mencionó.  

A pesar de que comprenden la importancia del agua, desconocen el sentido integral de la 

misma, no lo conciben desde la importancia natural, social, cultural y económica que representa 

el preciado recurso hídrico. En este sentido, ellos hacen mención de los saberes ancestrales 

anteriormente manejados por los mayores, pero afirman que “eso ya no tiene validez” y que 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  69 

 

“tampoco hay tiempo para estar en el fogón con los guaguas contándoles cosas que ya ni ellos las 

recuerdan”.  

Por otra parte, cuando se hace referencia a la Microcuenca Las Piedras la gran mayoría de las 

docentes no la conocen, y enfatizan en que hablan de ella solo como cumplimiento de las 

actividades planteadas desde la Institución Educativa; en cuanto a los padres de familia afirman 

si conocer la Microcuenca y enfatizan en el cambio que ha sufrido a lo largo de los años por 

acción de la ampliación de frontera agrícola, y el cambio del cauce natural de la misma con la 

finalidad de llevarla directamente hacia los cultivos. 

Situación a la cual se suman la gran contaminación por acción de vertimiento de abonos 

inorgánicos, residuos sólidos, quema de llantas para evitar el daño de los cultivos en las heladas 

y finalmente, a pesar de que existe caseta de cloración instalada, los habitantes no realizan el 

proceso debido a que afirman que el cloro le hace daño al ganado, razón por la cual, ellos 

prefieren consumir el agua contaminada y no hacer el proceso adecuado, determinación que ha 

dejado como consecuencia enfermedades gastrointestinales principalmente en la población 

infantil, una problemática ambiental entorno al agua descrita en palabras de Flores, R. (2010) “el 

problema del uso del agua hace parte de una cultura individualista, consumista y depredadora 

que permea a nuestra sociedad”. 

Teniendo en cuenta otra de las tendencias mencionadas, cobra importancia retomar una de las 

ideas planteadas inicialmente, donde se afirma que a pesar de que la población adulta del 

territorio conoce los saberes ancestrales no lo ven como importante para la época que se está 

viviendo, sin embargo, aún recuerdan y relatan muchos de los mitos acerca de la Microcuenca 

los cuales han perdurado por años a través de la tradición oral; uno de los más representativos del 

territorio es el siguiente:   



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  70 

 

El Cacique Guama (de donde proviene el nombre Guanamá), en la época en la que estaba 

luchando por las tierras y por su comunidad,  iba hasta las Piedras se sumergía en el agua 

y se conectaba con los espíritus divinos, los dioses, el jaguar para recargarse de fuerza 

para seguir defendiendo a los suyos; de ahí la importancia que los sabedores tenían de 

cuidar ese territorio sagrado, y por muchos años se lo consiguió, hasta que a las personas 

de ahora, que somos los adultos ya en este caso, nos dejó de importar todo lo que los 

taitas y mamas decían, y nos importó más la producción económica que la espiritual de 

aquellas épocas hermosas, donde todo era hermoso, no se miraba nada seco, todo era 

verde, en las piedras hasta a pescar se podía ir, ahora sufrimos porque ni la suficiente 

agua tenemos y lo peor de todo es que nuestros chiquillos están aprendiendo todo lo malo 

que hacemos no solo por el agua sino por la madre Tierra”. (Padre de Familia) 

Así como éste, contaron alrededor de diez mitos donde se evidencia la sagralidad del agua y el 

territorio, la inmensa carga cultural que caracterizaban a los ancestros y que lastimosamente por 

acción del mundo capitalista por el que se está pasando se han perdido, al igual que se ha perdido 

el ánimo por realizar acciones de concientización y conservación de la Microcuenca las Piedras.  

En este sentido, son múltiples las actividades que se adelantan desde el centro educativo (CE) 

con el fin de cumplir con los requerimientos en cuanto a educación ambiental que se les asignan 

desde la Institución, actividades en las cuales se ha intentado incluir a padres de familia, pero que 

carecen de sentido de pertenencia, no se resalta el valor cultural regional y mucho menos el 

esfuerzo de la recuperación de los saberes ancestrales en pro de la conservación del agua.  

En otras palabras, tanto en el CE como en la comunidad se ha caído en un activismo total, en 

donde se intentan llevar a cabo actividades sin anclarlas a la realidad; desde el plantel se hacen 

actividades tomando como principal la problemática diagnosticada en la Institución central la 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  71 

 

cual queda aproximadamente a una hora y media y con un contexto completamente diferente y 

urbano a la realidad de Guanamá, mientras que en la comunidad son unos pocos integrantes los 

que han querido realizar tanto acciones de conservación como mingas de pensamiento ambiental 

ancestral, pero que en la gran mayoría han quedado en ideas debido a que no hay apoyo, ni una 

visión colectiva de la problemática del agua y la cultura en el territorio.  

Es decir, hace falta adelantar procesos de educación, reconocimiento, empoderamiento 

ambiental y cultural, que permitan que las personas reconozcan la importancia de la utilización 

de los saberes ancestrales en pro de la conservación del agua, pues “el desarrollo y la gestión del 

agua debe desarrollarse en un enfoque participativo, involucrando a usuarios, planificadores y los 

responsables de las decisiones sociales”  (D´Amico y Agoglia, 2019). 

Es necesario entonces darle cabida a la misión de la Institución, desde donde se plantea 

brindar una educación enfocada en el desarrollo de  proyectos productivos, pedagógicos y de 

emprendimiento basado en el rescate de los valores humanos, socioculturales y ambientales 

donde prima la igualdad dentro de la diversidad. Si se toma en cuenta dicha visión para la 

resignificación del PRAE se podrá iniciar procesos formativos mediante la educación ambiental 

y los trabajos mancomunados de la comunidad educativa, habitantes y sabedores como 

generador de espacios de comprensión de las problemáticas ambientales, mediante la reflexión, 

indagación y acción.  

Por otra parte, se torna interesante que a pesar de esa visión utilitaria del agua, el desinterés 

frente a los saberes milenarios, la desintegración comunitaria en cuanto a visión compartida de 

las problemáticas ambientales, sociales, culturales y económicas, tanto los docentes como la 

mayoría de los padres de familia afirman que el agua es una forma de lograr fortalecimiento 

cultural; pues reconocen la importancia y trascendencia de los cultos realizados por los mayores 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  72 

 

anteriormente en el territorio y los rituales que en ocasiones se realizan desde el cabildo de 

Yascual.  

Los participantes destacan  la divinidad y la fuerza espiritual que el agua y el territorio de la 

Microcuenca representa y resaltan además el interés por ser partícipes en el rescate de los 

saberes, saberes que expresan querer volver visibles desde sus hogares, desde la crianza de los 

más pequeños en cuanto al respeto a la naturaleza y el fortalecimiento de la cultura.  

Lograr esta transformación y renovación en el pensamiento con los locales, ofrece una 

posibilidad hacia la concientización y adecuación de las practicas socio económicas y culturales 

donde prime siempre la visión del respeto, el equilibrio de la naturaleza, el cuidado de la familia, 

el bienestar de la comunidad, los valores culturales ancestrales y el conocimiento tradicional, una 

renovación de pensamiento que permita volver a entender que “fuego y agua se encuentran en el 

centro de las relaciones sociales entre los hombres y en las relaciones sagradas entre las 

divinidades y los hombres” que conlleve a la conservación del agua teniendo como base los 

saberes ancestrales. (Gonzales,  & otros, 2012, p.10). 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  73 

 

6.3 Categoría: Cosmovisión entorno al agua por Taitas – Sabedores 

 

Figura 6. Ritual de armonización, lavado de insignias de mando 

Fuente. Esta investigación  

Identificar la cosmovisión presente en los taitas, mamas y sabedores de la comunidad de 

Guanamá representa gran importancia, puesto que son estos saberes los que se tomarán como 

base para la resingnificación del PRAE cuya intención es la transformación de la visión utilitaria 

del agua por una actitud en pro de la conservación de la misma.  

Como bien se sabe, los sabedores representan una vida basada en el Sumak Kawsay, en la 

formación integral en valores y actitudes ambientales donde prima el respeto hacia los recursos 

naturales, el equilibrio y el principio de la dualidad. En este sentido “los saberes en una cultura, 

responden a las necesidades y deseos. Sus creencias, valores, tecnologías provienen de un 

conocimiento comunitario práctico, son compartidos y están orientados hacia la consecución de 

fines específicos”  (Erazo, 2013:28) 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  74 

 

 

Figura 7. Taita Resguardo de Yascual. 

Fuente: esta investigación  

Desde esta visión, se retoman las ideas expresadas por Ayala, (2018) planteadas en el marco 

teórico, en la cual se destaca el entender el agua como uno de los elementos sagrados, el cual se 

interrelaciona con todo lo que nos rodea, todo se convierte en un estrecho conjunto: agua, aire, 

tierra y fuego, donde cada uno de estos representa la importancia de la vida, del mundo, cada uno 

de los elementos representa una parte divina y sagrada desde lo ancestral, tal y como lo explican 

los sabedores en la minga de pensamiento o grupo focal realizado. 

Para nosotros los pueblos originarios el territorio es un ser vivo que guarda muchas 

fuerzas, energías cósmicas, espirituales vitales para todas las manifestaciones de vida, 

como organismo vivo se compone de célula, tejidos, órganos, sistemas que funcionan 

conjuntamente, así se consolida el agua como la sangre o líquidos necesarios para el 

territorio; el suelo como carne, músculos que compone la Pachamama, en él están las 

plantas que dan color al ser vivo de la pachamama y ayudan a controlar los climas del 

territorio; del fuego provienen las piedras y rocas que actúan como esqueleto del 

territorio; y finalmente el aire que es vital para respirar.  Todos sabemos que el agua, al 

igual que el elemento aire, el elemento suelo, el elemento fuego son los cuatro elementos 

que se unen, se cruzan se complementa, dentro de la vida general o total que es nuestra 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  75 

 

Madre Tierra, entonces pero el elemento agua sigue siendo el elemento vital tanto nuestra 

madre Tierra se alimenta del agua como nuestro cuerpo pues que somos como pelotas de 

agua como dicen los mayores y dentro de eso entonces pues el elemento agua viene 

siendo vital para la vida, para la existencia. 

A partir de dichas reflexiones, se comprende la necesidad de buscar diversos accionares que 

permitan la recuperación de los elementos sagrados y volver así al equilibrio que necesita el 

territorio. Donde prevalece el respeto hacia los mismos, la necesidad de rendirles culto y permiso 

para actuar en la Pachamama, es en base a ellos de quienes se genera vida y otorga identidad al 

territorio. Por ello se crea la necesidad de “transmitir conocimientos a las nuevas generaciones 

para que no crezcan huérfanos de su identidad” (mama sabedora), el agua como un elemento que 

se encuentra en estrecha relación con el entorno, la Madre Tierra y el cosmos (universo) en 

concordancia a uno de los principios andinos la racionalidad y reciprocidad.  

 

Figura 8. Sabedores en el ritual de purificación insignias de mando cabildo estudiantil. 

Fuente: esta investigación  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  76 

 

Otra de las subcategorías encontradas es la cosmovisión del agua como elemento sagrado, 

espiritual que tiene la facultad de purificar y de sanar, Ilich (1993) explica que el  

Agua comunica su pureza al tocar o despertar la sustancia de una cosa y limpia al lavar la 

suciedad de una superficie, tal pureza tiene una connotación especial de frescura y 

transparencia que transforma el ser más profundo y se asocia frecuentemente con el 

renacer. (p.51) 

Planteamiento que es encontrado también desde la Ley de Origen, Derecho mayor del 

resguardo de Yascual donde entienden el agua como un símbolo que es fuente de sabiduría, que 

permite entre otras cosas la purificación del alma y sanación a los muertos que no han podido 

llegar hasta el lugar donde se encuentran sus ancestros. El agua como además, como un símbolo 

de fertilidad y fecundidad, un símbolo de sonidos andinos que alegran los espíritus y permiten 

que todo fluya, el agua es definitiva un “regalo de los dioses para que podamos habitar el 

territorio” Taita, minga de pensamiento. En palabras de los sabedores 

Aquí en las comunidades Pasto algo alrededor del las lagunas o lagos donde hay agua es 

lo más sagrado, es importante el agua porque ahí está reflejada la sagralidad, la 

purificación, con ella se da la bienvenida a los que llegan de afuera los extraños, con ella 

se castiga a quienes hacen cosas que no se deben en el territorio o fuera de él si nos 

enteramos también, con el agua se sana, se limpia, se libera, se purifican los bastones de 

mando de los que pertenecen al cabildo indígena, el agua da protección para la 

comunidad, a ella se le dan ofrendas para la tierra y todos los elementos naturales 

sagrados (agua, tierra, aire, fuego). 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  77 

 

Con lo que se refleja el gran valor cultural, milenario, que representa el agua en las 

comunidades indígenas, donde la importancia de la misma va mucho más allá de un elemento 

vital y hace referencia precisamente a la concepción de creadora del mundo, de la vida, del 

equilibrio, que recrea y transforma a las comunidades y forma comuneros con riqueza cultural e 

identidad por lo propio.  

Por ello los “lugares donde se encuentran las lagunas, lagos, cascadas, ríos entre otros, son 

considerados sitios sagrados donde se concentra el agua y se genera vida”  Ayala,  (2018:39), 

lugares que permiten entrar a otras dimensiones, recargarse mental y espiritualmente de los 

espíritus sagrados de los ancestros, de liberarse de todo el mal que se encuentra en las actuales 

culturas, lugar a donde se debe atender para curarse de las enfermedades, las dolencias del 

cuerpo, espíritu y alma que un ser pueda tener, “lugar donde se encuentra la tranquilidad 

anhelada en este mundo de enfermedades en todos los ámbitos sociales, culturales, sociales y 

mucho más en el educativo y pedir perdón a los Dioses por alejarse de la cultura” (Taita)   

Dichos lugares de agua considerados como sagrados, permiten reconocer la representación 

milenaria del agua, representada en la ritualidad y la mitología característica del Resguardo de 

Yascual, Al respecto Trujillo & otros, (2018) 

Sostiene que los ritos modelan las prácticas sociales culturales porque infunden el 

proceso de cualquier acción con un sentido cultural específico, mediante una serie de 

indicaciones que despliegan los ámbitos de la vida social, por lo que estos actos tienen un 

fin u objetivo concreto, dirigido con tal intensidad y acción para conseguirlo. (p.10) 

Como se lo viene mencionando el agua es considerado el elemento sagrado de mayor 

importancia al ser dador de vida, representar la fertilidad, purificador de almas y de malos 

accionares en la tierra, sanador de males, elemento cargado de espíritus ancestrales y Dioses, 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  78 

 

divinidad que le otorga la celebración de varios cultos, rituales en los cuales es parte primordial 

para conectarse con la Pachamama y los espíritus sagrados presentes en diversos actuares de la 

vida,  

Aquellos ritos, ceremonias que conllevan a resignificar toda una historia y un misticismo 

en los territorios, además el lugar privilegiado que ella ocupa en la tierra es la lecha 

materna que da de beber a sus hijos, significada en los ríos, océanos y mares del mundo”. 

Ayala, (2018:39). 

Los  rituales celebrados en las comunidades representan el propósito fundamental de 

reciprocidad y agradecimiento por la relación que se puede entablar gracias a los permisos 

divinos y sagrados entre hombre – naturaleza, rituales en los cuales se utilizan utensilios 

sagrados para los ancestros en donde se colocan ofrendas o peticiones. Milenariamente el agua 

ha sido reconocida por ofrecer fertilidad por ello 

Se le han dedicado arquitectónicamente espacios simbólicos para que fluya y cumpla los 

propósitos de fecundar no solo la vida en la tierra sino el componente espiritual de los 

pueblos y naciones. También se atraía la lluvia por medios mágicos, colocando en las 

altas cumbres o en el sitio más elevado del templo, recipientes sagrados destinados a 

empozar el agua de lluvias. Con gran celo y con ritos de carácter secreto, los sacerdotes 

cautelaban el precioso líquido recolectado en ellos, haciendo los vaticinios respectivos de 

buenos o malos años. 

Desde esta cosmovisión se tiene en cuenta algunos de los rituales celebrados en el Centro 

Educativo como en la comunidad y de los cuales se quiere hacer partícipes a los y las 

estudiantes, junto a los docentes que en el laboran, pues representan un importante rol en la 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  79 

 

transmisión de saberes y practicas ancestrales pues es justo desde la educación desde donde se 

busca el fortalecimiento de la cultura y la búsqueda del equilibrio de la Pachamama. PEI (2017) 

Entre los rituales destacados se encuentra la purificación de los bastones de mando, dicho 

ritual consiste en que cada uno de los nuevos integrantes del cabildo estudiantil introduzca su 

bastón de mando en la fuente de agua, en donde va pedirle al agua que libre el bastón de 

cualquier acción mal realizada, de la soberbia, de lo impuro y lo llene de sabiduría para tomar 

buenas decisiones que favorezcan a toda la comunidad en este caso a los compañeros de escuela, 

además, el debe meterse en su totalidad a la chorrera, de no haber chorrera debe sacarse los 

zapatos y entrar en afluente para ser purificado y cargado espiritualmente por los espíritus 

sagrados que lo acompañaran en este proceso.  

Se destaca también la importancia de realizar el compartir o la Payacua cerca a una fuente 

hídrica, pues su energía es transmitida a todos los habitantes y los mismos se recargan de 

complementariedad y reciprocidad, en donde prima en bien común y el compartir como fuentes 

primordiales del Sumak Kawsay; en el caso de no poder acercarse a la fuente hídrica, es 

necesario pedir permiso a la Pachamama y al agua para poder cumplir con tal accionar.  

Otros rituales importantes que se desarrollan en la comunidad son: Pawkar Raymi se celebra 

el 21 de Marzo donde se conmemora la época del florecimiento y el tiempo para empezar a 

probar la cosecha, en esta celebración son muy comunes los baños rituales, las flores como 

ofrenda a la Pachamama y las alabanzas al agua y a la mujer como dadora de vida se convierten 

en lo central de la celebración cósmica;   

Inti Raymi, es la fiesta sagrada del Sol, se celebra el 21 de Junio y en ella se dan ofrendas y 

celebración por la cosecha obtenida; Kolla Raimy, o fiesta de la mujer, fiesta de la siembra época 

donde se termina la preparación de los suelos para dar inicio a los cultivos, en esta celebración se 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  80 

 

realiza ritual a la luna tierra y agua como elementos de fecundidad, al igual, que se exalta a la 

mujer como símbolo de fecundidad; finalmente le Kayak Raimy celebrado el 21 de diciembre 

donde se hace un ritual de la maduración de los adolescentes, se hace honor a los grandes líderes 

y espíritus.  

De igual manera, dicha sagralidad se evidencia en la mitología transmitida generación tras 

generación a través de la tradición oral, desde los ancestros a los abuelos sabedores y aún 

perduran en la actualidad; algunos de los recordados por la comunidad son: 

Mire creo que en las mismas lagunas encontrábamos el paso y el encuentro a otros 

mundos como lo hacía Taita Sabio, Taita Mayor de los Pastos como era Taita Juan 

Chiles, Juan mire el utilizaba las lagunas para ir a otros mundos, para viajar a otros 

mundos, bien sea así como persona o convertido en culebra, o convertido en tigre o 

convertido en Cóndor, entonces mire yo digo el agua es tan sagrada porque le permite a 

eso a uno también el traspaso y el viaje a otros a otros mundos, y creo que nuestro origen 

también viene desde allí, porque nuestro origen está en el mundo de abajo no y entonces 

creo que desde allí de ese mundo de abajo estamos haciendo referencia a lo que es el 

agua y mire importante, interesante porque también en el mundo Andino, tenemos esa 

condición de todo lo que es lluvia, que es agua es sagrado, y mire de ahí es que decimos 

que desde el mundo andino es importante el concepto Yacu Pacha, que significa agua y 

universo o agua y mundo, y mire y eso también se lo reivindica a nivel universal de lo 

que es el agua, de lo que representa el agua para las culturas andinas y para el mundo 

Andino. 

El agua es femenino y espiritual, es lo que hace funcionar el territorio, en el agua 

nosotros los mayores vimos antes al duende, se sentaba en las piedras cercas de los 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  81 

 

charcos, y ahí cantaba, porque eso le daba espiritualidad a los duendes, se dice que la 

llorona y la pata sola también se aparecen ahí a los borrachos y mujeriegos. Cuando las 

personas débiles de espíritu van a las chorreras se entundan o les da mal de ojo porque 

cogen todos los espíritus que hay ahí en cerca al agua.   

Los ancestros poderosos taitas chamanes representativos se metían en las aguas del 

territorio porque ahí se llenaban de sabiduría, de calma, de paciencia, ahí se metían antes 

de alguna minga, antes de la lucha por defender el territorio y a las gentes de aquí 

Finalmente, para los sabedores de la comunidad de Guanamá Grande una de las principales 

bondades del agua es que ayuda en el fortalecimiento cultural, pues como se lo viene destacando 

a lo largo del análisis de las subcategorías el agua está cargado de historia de la Tierra, historia 

de las comunidades, que los llena de identidad propia, de arraigo cultural hacia las raíces 

ancestrales.  El agua representa una manera de generar la recuperación de la cultura en cualquier 

espacio y tiempo, se convierte entonces en un fortalecedor de procesos culturales y de 

construcción y tejido de conocimientos entre el pasado y la actualidad.  

En este orden de ideas, se convierte también en un factor  importante que busca fortalecer las 

relaciones sociales, comunitarias, pues es alrededor de toda esa cosmovisión que se requiere que 

las comunidades se unan en trabajo mancomunado, en migas de pensamiento donde puedan 

plantear diversas acciones que se puede realizar desde los locales con el fin de preservar por una 

parte la cultura que los caracteriza y por otra el agua como elemento sagrado y vital para la vida. 

Al respecto, desde el sentir indígena el agua actúa como integrador social que lleva a los locales 

a actuar en pro de la conservación de un bien colectivo.  

Finalmente, es necesario contrastar lo descrito en las categorías, con referentes secundarios 

como lo son la Ley de Origen, Ley Natural, Manual de justicia propia, Sumak Kawsay, 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  82 

 

documentos donde se recopila la cosmovisión y aspectos más importantes de las comunidades 

indígenas, como se lo da a conocer más adelante.  

En este sentido, se retoma a Manosalva, (2014:220) quien afirma que la cosmovisión es “un 

conjunto de ideas que articulan y ordenan los valores y las ideas de una sociedad, e 

indirectamente, hacia las cuales se proyectan las prácticas, de acuerdo con esquemas culturales-

religiosos, filosóficos, estéticos, científicos y lingüísticos”, que se convierten en modelos o 

patrones que marcan las actitudes y conductas sociales y personales.  

De acuerdo a lo planteado, es importante también reconocer que son precisamente las 

cosmovisiones las que definen o regulan las actividades ganaderas, agrícolas, las fiestas, rituales 

y las acciones sociales y familiares de una comunidad, al respecto Geertz (2003:108) establece 

que son “un sistema de concepciones expresadas en formas simbólicas por medio de las cuales la 

gente se comunica, perpetúa y desarrolla su conocimiento sobre las actividades hacia la vida” 

Lo mencionado hasta el momento se hace evidente en los planteamientos que sustentan la Ley 

Natural, el manual de justicia propia,  reglamento interno y de convivencia del pueblo indígena 

del territorio de Túquerres, en los cuales se afirma que las cosmovisiones que se manejan 

alrededor del recurso hídrico, han marcado en la comunidad los valores a practicar, las 

costumbres, los mitos-leyendas, los rituales, las diversas formas de economía (actividades 

ganaderas y agrícolas) y el fortalecimiento de las prácticas sociales presentes en el territorio.  

En este sentido, las “Mamas” del Territorio de Yascual (s.f), afirman que “el uso del agua 

dentro de la comunidad de los Pastos se encuentra estrechamente relacionada con los valores, 

creencias y rituales como un elemento clave de las estrategias tradicionales de subsistencia y de 

construcción de etnicidad” (p.4), sumando a esto, se resalta que la actividad de riego muy 

importante para el territorio de Yascual y sus comunidades representa una “importante función 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  83 

 

sociocultural” el cual se ha constituido a lo largo del tiempo como un elemento vital en el 

fortalecimiento de la cohesión de las familias y la comunidad; “esta función sociocultural guarda 

una relación directa con el rol productivo del agua en los sistemas de riego” Gentes,  (2001.p.5). 

Sumado a esto, es necesario comprender que la cosmovisión en torno al agua está 

estrechamente ligada al pensamiento de territorialidad, lo que permite el entendimiento y 

comprensión de que el agua, la tierra, las plantas, los animales, son partes vitales de un 

organismo vivo, la Pachamama, es por ello que uno de los pilares de estructuración de la Agenda 

Ambiental del Territorio Andino es el principio de la dualidad, en el cual se esclarece la función 

del agua de la siguiente manera “se constituye macho y hembra y el complemento del agua y el 

fuego para dar paso a la creación y existencia de la vida. De ahí, la importancia, divinidad y 

sagralidad de estos dos principales elementos”. Ante ello son muchos de los mitos presentes en el 

territorio los que alude dicha dualidad, entre ellos se encuentra:  

Los mitos relatan que el Nudo de la Wuaka y el mundo no estaba como ahora, lo que 

estaba para adentro quedó para afuera, cuando el fuego se juntó con el agua se movió 

todo y entre lodo y oro se fundió la materia; las aguas se vaciaron por los ríos, 

erosionaron los volcanes, se elevaron la montañas, se formaron los huaicos, brotaron los 

páramos, las plantas, los bejucos, los osos, los venados y por la tuta espiral del camino al 

mar aparecieron los Pastos” Agenda Ambiental Pastos (2012:38) 

Muchos de los sabedores de la comunidad de Yascual afirman que es precisamente ese 

sentido de territorialidad y dualidad que mueve sus comunidades, lo que permitió que los 

ancestros comprendan que cada parte se convierte en vital, que cada fuerza es justa, sagrada y 

necesaria para la Madre Tierra y por ende debe ser utilizada sagradamente, y por tanto no se debe 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  84 

 

sobrepasar ni profanar el uso de los mismos, porque se recibirán castigos y dicho abuso causara 

la “enfermedad que origina el desequilibrio de la Pachamama”  

En consecuencia, el Derecho Consuetudinario indígena considerado como una parte integral 

de la estructura social y la cultura del pueblo, estipula en su capítulo III que los desequilibrios de 

la Pachamama, entre los cuales se encuentra “la destrucción de sitios sagrados (fuentes hídricas)” 

que son ancestralmente conservados, serán fuertemente castigados con la aplicación de usos y 

costumbres, pues dichos lugares ancestrales son definidos como 

Sitios sagrados y cosmo-referenciales en los cuales se recrea y fortalece la naturaleza y la 

cultura, con base en el principio de Sagralidad, concebido este como el elemento ético y 

moral derivado de la Ley Natural, este concepto nos indica que al territorio hay que 

amarlo, guardarle respeto y conservarlo. (pág. 52) 

6.4 Alternativas ambientales de acuerdo al uso de bienes y servicios del agua 

Las cosmovisiones descritas anteriormente, se convierten en aspectos clave para determinar  

alternativas ambientales educativas que permitan la articulación del saber ancestral hacia el uso 

de bienes y servicios que posee el agua en el territorio de Guanamá Grande, las cuales surgen de 

un diagnóstico participativo.  

Con esto se busca potencializar el uso sostenible del agua que conlleve a un mejoramiento 

continuo de las condiciones de vida de los ecosistemas y de los seres humanos, pero mientras sea 

el hombre quien no adquiera una conciencia dirigida a preservar la vida y las condiciones 

ambientales en las que se desarrolla, con seguridad todos los esfuerzos de la comunidad 

educativa e indígena serán insuficientes para mitigar los daños que la sociedad ha provocado en 

el territorio y en el planeta.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  85 

 

En este orden de ideas, es importante retomar lo propuesto por el Ministerio de Ambiente y 

Desarrollo Sostenible, por medio del “programa para el uso eficiente y ahorro del agua” el cual 

se hace obligatorio tanto para las comunidad indígenas como para el resto de las comunidades 

existentes; dicho programa implementado por la Ley 373 de 1997, busca realizar proyectos u 

acciones comunitarias para hacer uso eficiente del agua, imponer sanciones educativas y 

económicas a individuos, colectivos o empresas que la desperdicie. 

En concordancia a lo mencionado, autores y entidades como: Umbria, Trezza, & Jégat, 

(2009), la Organización de Estados Iberoamericanos y Barlow. (2006), plantean algunas acciones 

y bienes servicios que atentan con la conservación del agua, entre las cuales para el desarrollo de 

la investigación, desde los participantes se destacan de mayor a menor importancia. 

 

Figura 9. Mayor sabedor de la Comunidad Guanamá Grande 

Fuente. Esta investigación  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  86 

 

Tabla 4. 

Problemáticas y Bienes y servicios entorno al agua  

Apropiación de culturas foráneas que 

limitan la conservación, valoración y 

 recuperación de los saberes ancestrales 

propios 

Disminución o pérdida de la cultura y saberes  

propios manejados por los mayores sabedores 

entorno al agua 

Contaminación de la Microcuenca “Las 

Piedras” 

Uso inadecuado y desviación del cauce de agua 

para los riegos, vertimiento directo de los residuos 

de fertilizantes, abonos, plaguicidas, etc., al igual 

que de los residuos sólidos resultantes de los 

mismos. Disminución del caudal. Quema llantas 

cerca al cauce, con el fin de proteger los cultivos 

de las heladas. 

Deterioro del área boscosa donde se 

produce el agua  

Ampliación de la frontera agrícola – ganadera y 

disminución del caudal por pérdida de área boscosa  

Resistencia en el manejo del agua Resistencia al cambio de prácticas o actividades 

que algunos habitantes vienen desarrollando hace 

mucho tiempo atrás sin pensar o analizar las 

consecuencias de las mismas. 

Falta de servicio básico causado por 

puntos de desviación del agua para 

aprovechamiento en otras actividades 

Como consecuencia de las inadecuadas prácticas 

de riego y ganadería los habitantes se quedan por 

horas e incluso días sin servicio de agua en sus 

hogares.  

Escaso tratamiento del agua para 

consumo humano 

A pesar de que en Guanamá Grande existe una 

caseta de cloración, los pobladores afirman realizar 

un consumo directo del agua, porque ponerle cloro 

al agua puede enfermar a los animales, siendo la 

salud de la población infantil la más afectada.  

Escasa  participación comunitaria en 

procesos ambientales 

Se identifican la existencia de habitantes quienes 

demuestran desinterés  ponen resistencia a hacer 

parte de grupos o líderes que ayuden a la 

resolución de las problemáticas ambientales y la 

recuperación de los saberes ancestrales. 

Resistencia al cambio metodológico en 

educación ambiental por parte de 

algunos docentes 

Algunas de las docentes del plantel demuestran 

desinterés por actualizar metodologías que estén 

enfocadas a la resolución de problemáticas 

ambientales y comunitarias del territorio y mucho 

más a realizar procesos de educación propia y 

fortalecimiento cultural.   

Pérdida de interés en la construcción 

compartida del plan de vida del 

Resguardo de Yascual.  

Interés de liderazgo individual impide que las 

organizaciones sociales presentes en el Resguardo 

tejan saberes colectivos en pro de mejorar la 

calidad de vida de la comunidad.  
Fuente. Esta investigación  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  87 

 

 

Figura 10. Grupo focal padres de familia 

Fuente. Esta investigación  

Una vez identificadas las problemáticas de manera global, se procede a identificar de manera 

comunitaria la problemática principal del territorio mediante una matriz de Vester, resultados 

que se presentan a continuación:  

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  88 

 

Tabla 5. 

Matriz de Vester 

Código Variable P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 INFLUENCIA 

P1 

Apropiación de culturas 

foráneas que limitan la 

conservación, valoración y 

recuperación de los saberes 

ancestrales propios 

0 3 3 3 3 1 3 2 2 20 

P2 
Contaminación de la 

Microcuenca “Las Piedras” 
1 0 2 2 1 1 1 1 0 9 

P3 
Deterioro del área boscosa 

donde se produce el agua  
2 1 0 1 2 0 1 0 1 8 

P4 
Resistencia en el manejo del 

agua 
2 1 1 0 1 1 1 1 0 8 

P5 

Falta de servicio básico causado 

por puntos de desviación del 

agua para aprovechamiento en 

otras actividades 

3 1 2 2 0 0 2 1 1 12 

P6 
Escaso tratamiento del agua 

para consumo humano 
0 2 0 1 0 0 1 0 1 5 

P7 

Escasa  participación 

comunitaria en procesos 

ambientales 

2 1 1 1 1 1 0 1 1 9 

P8 

Resistencia al cambio 

metodológico en educación 

ambiental por parte de algunos 

docentes 

2 0 1 1 0 0 1 0 0 5 

P9 

Pérdida de interés en la 

construcción compartida del 

plan de vida del Resguardo de 

Yascual.  

2 1 1 1 1 1 2 0 0 9 

DEPENDENCIA 14 10 11 12 9 5 12 6 6 73 
Fuente. Esta investigación  

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  89 

 

 

Clasificación 

 

 
 

           

            

            

            

            

            

            

            

            

            

            

            

            

            

            

                        

Figura 11. Clasificación 

Fuente. Esta investigación  

De esta manera, quedan como problemáticas criticas la apropiación de culturas foráneas que 

limitan la conservación, valoración y recuperación de los saberes ancestrales propios y la falta de 

servicio básico causado por puntos de desviación del agua para aprovechamiento en otras 

actividades, situaciones que fueron analizadas entre toda la comunidad educativa, sabedores e 

integrantes del Resguardo Mayor, quienes interpretan que es la pérdida cultural ancestral 

ambiental, la causante principal de todas las demás situaciones que actualmente afectan la 

Pachamama.  

 

P1

P2
P3
P4

P5

P6

P7

P8 P9

0
1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15

0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21

D
ep

en
d

en
ci

a/
C

o
n

se
cu

en
ci

a

Influencia/Causalidad

P1

P2

P3

P4

P5

P6

P7

P8

P9

Linea horizontal

Linea vertical

ACTIVOSINDIFERENTES

PASIVOS CRÍTICOS



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  90 

 

A partir de la identificación de los bienes y servicios y de las problemáticas ambientales, 

sociales y culturales presentes en el territorio se han concertado de manera colectiva diversos 

“proyectos o líneas estratégicas” que permiten el desarrollo normal de las actividades 

económicas representantes del sustento diario y familiar de los locales, enfocadas en buenas 

prácticas ancestrales donde prima el equilibrio y la recuperación de la Pachamama,  

Para Mamian, (2017) los proyectos agrícolas y ganaderos en las comunidades indígenas del 

pueblo pastos se convierten en importantes pues: 

La tierra, representa un sentido cultural muy amplio, que a la vez es su medio de 

producción, sustento y supervivencia (…) Entonces, resulta que la Pachamama es 

identidad cultural y el reconocimiento más profundo de la codependencia con la 

naturaleza, el respeto a la vida en cualquiera de sus manifestaciones, la admiración por la 

generosidad de la tierra, la benevolencia de plantas y animales, la fascinación por la 

diversidad ecológica y la humildad ante la majestuosidad de los paisajes y recursos 

naturales que ofrece el territorio. (p.77) 

Aspectos e identidad cultural que se lograrán fortalecer mediante la concertación e 

implementación de proyectos de emprendimiento que responden a las necesidades entorno al 

agua sin perjudicar la producción de manutención familiar y que a su vez empoderen a la 

comunidad de sus propios saberes ancestrales, entre las líneas estratégicas que favorecen el 

rescate de la cultura ambiental entorno al agua que se priorizan con los participantes de la 

investigación se encuentran:  

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  91 

 

6.4.1 Mi Shagra fuente de vida 

 

Figura 12. Ritual Inty Raimy. Productos de la Shagra 

Fuente. Esta investigación  

La shagra para los indígenas Pasto representa la vida, fertilidad de la Madre Tierra y el 

Cosmos, fertilidad que se representa en la producción alimenticia que permite cubrir las 

necesidades familiares, como la generación de ingresos para el sustento diario de la comunidad.  

La Shagra, es una de las actividades más importantes y antiguas de la cultura indígena, tal y 

como lo expresan los Taitas más destacados por la labor cultural, educativa y comunitaria de la 

región de los Pastos: Acosta, Mamian & Santos (2007) 

En la Shagra, los mayores desarrollaron la capacidad de relacionarse en forma continua 

con la naturaleza, sensibilizando una especie de “señas” en las que se advierte el estado o 

situación de los seres biológicos y espirituales, estableciendo una correspondencia con 

esas formas variadas de interrelación desde un pensamiento indígena en el que la 

naturaleza, el cosmos y el mundo espiritual tienen una complementación perfecta  (p.19). 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  92 

 

De ahí la importancia para ellos de la Shagra para el fortalecimiento cultural, el mejoramiento 

de las relaciones sociales entre los habitantes que conlleva a la cohesión social, el aprender a 

escuchar la tierra y así evitar problemas o “enfermedades” como ellos las llaman a la erosión, y 

uno de los aspectos más importantes,  el riego controlado con el cual se busca no abusar del 

recurso tan preciado, divino y sagrado que representa el agua. Controlar el riego es una de las 

formas como se destaca la fertilidad del suelo, pues si no existe un riego controlado no se 

obtendrán buenas cosechas.  

Otros aspectos o señas importantes para esta comunidad es rescatar saberes milenarios con 

respecto a la siembra y cosecha en las Shagras, como son: las cabañuelas mayores y menores las 

cuales permiten hacer predicciones futuras del estado del tiempo en todos los meses del año las 

cabañuelas mayores hacen referencia a los primeros doce días del mes de enero, mientras que las 

cabañuelas menores a los siguientes 12 días 

Las heladas hace referencia a la época de disminución de temperatura en horas de la mañana y 

hay presencia de hielo al alba y fuertes temperaturas durante el resto del día lo que ocasiona 

quemas casi en la totalidad de los cultivos, para ello los sabedores utilizan los cercos vivos el 

cual consiste entreverar plantas nativas con los productos del cultivo, siendo su principal función 

actuar como protectores de los cultivos a los vientos, heladas plagas y brindar control en la 

humedad al suelo; noches oscuras y claras, que determinan la época de buena siembra y cosecha, 

esto ayuda también a minimizar el uso de abonos inorgánicos, fungicidas entre otros elementos 

químicos que le causan enfermedades y daño a la Madre Tierra y todos los elementos sagrados 

presentes en la misma.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  93 

 

Es entonces de esta manera como la comunidad participante expresa gran respeto hacia 

quienes han logrado mantener los saberes milenarios de la Shagra, pues representa una de las 

formas más integrales de comunicarse con la Pachamama y los espíritus del sol, agua, tierra para 

que con su permiso les regale una buena temporada de cosecha y a cambio ellos en sentido de 

reciprocidad le regalan cuidado, culto y conservación a los mismos.  

En este orden de ideas, la Shagra fuente de vida es también entretejedor de lazos armónicos 

que integra a la comunidad, donde se transmiten saberes de mayores a los más pequeños, quienes 

desde muy temprana edad han salido a realizar las tareas del campo junto a sus familias, 

fortaleciendo de esta manera la educación propia.  

Al respecto Ruano (2018) expresa que “a partir de la producción de la Shagra se han forjado 

prácticas como la Payacua, la Engirpa o la Minga, principios de la solidaridad y hermandad para 

la familia extensa de humanos y no humanos” (p.23); haciendo referencia al compartir en la 

Payacua, intercambio de productos en una fecha especial para la comunidad o también en las 

festividades y muertes de alguno de los locales y la engirpa o la minga lugares y momentos 

sagrados donde se agradece inicialmente y se da paso a mingas de pensamiento o a mingas de 

colaboración que represente un bien al territorio en general.  

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  94 

 

6.4.2 Implementación de la alternativa 

 

Figura 13. Minga de construcción de la Shagra 

Fuente. Esta investigación  

Con el propósito de dar paso a lo planteado, se da inicio principalmente a tejer saberes 

alrededor del fogón, con una de las sabedoras y su familia, minga en la cual iniciamos el proceso 

reconocimiento de las líneas estratégicas a realizar: shagra, lombricompost, reforestación – 

recorrer las huellan ancestrales. 

  Una vez se comparten saberes mediante mitos, leyendas, experiencias de la mama y su 

familia, los guaguas y sus padres manifiestan una muy buena disposición para iniciar el 

empoderamiento de saberes milenarios tan importantes para la comunidad de la cual hacen parte. 

Como manifestación de lo mismo, uno de los padres de familia cede sus terrenos para iniciar ahí 

la shagra fuente de vida, y la cama para el lombricompost. 

Se inicia pidiendo permiso a la Madre Naturaleza para modificar la tierra y que las cosechas 

que se obtengan sean de muy buena calidad, además, se agradece por el agua lluvia que se reciba 

y se le promete a la Pachamama hacer un uso adecuado de la misma para los riegos y el uso en la 

humedad adecuada para que sobrevivan las hermanas lombrices, fuente de nutrientes y abono 

para los cultivos.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  95 

 

Seguido, se prepara el terreno con ayuda de todos, se involucró desde los más pequeños hasta 

los más adultos, con quienes posteriormente se distribuirán acciones que ayuden a conseguir los 

objetivos planteados. Con ayuda de la Alcaldía de Túquerres, la Universidad de Nariño sede 

Túquerres y Corpo Ica se obtienen las primeras plántulas y lombrices adecuadas para iniciar el 

proceso.  

Los sabedores explican la mejor manera de hacer la siembra, al igual que se esperan algunas 

noches para poder sembrar en noches claras y poder conseguir así, la lluvia/ humedad necesaria 

para una buena siembra. Al igual, dan a conocer la importancia del cerco vivo y cuáles serán las 

plantas medicinales en su gran mayoría que logren proteger la Shagra, sumado a esto, enseñan a 

los niños y niñas a hacer el riego de manera controlada y cada cuanto es necesario hacerlo y a 

pedir permiso a los Espíritus antes de iniciar y al finalizar, por último, los Taitas enfatizan que si 

la shagra esta bendecida deben hacer desyerbe continuo porque se van a “criar rapidísimo”.   

 

Figura 14. Minga de preparación de la Shagra 

Fuente. Esta investigación  

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  96 

 

6.4.3 La Madre Tierra y su esencia en la producción 

Actualmente en el territorio de Guanamá Grande se ha evidenciado el abuso de agroquímicos 

en los cultivos, lo que ha provocado graves consecuencias no solo como las enfermedades de la 

Pachamama (agua, tierra, aire, fuego) sino también en la salud de los habitantes de la zona. 

Según informes del hospital de Túquerres (2019) el vertimiento directo y sin control de los 

fungicidas, abonos, etc., están ocasionando enfermedades gastrointestinales sobre todo en los 

niños menores de 8 años.  

Ahora bien, hablar de lombricompost con los sabedores de la comunidad representa una 

trascendencia espiritual con el Taita Inti, la Mama Killa y los espíritus sagrados de los animales, 

es decir, en palabras de uno de ellos “corresponde al acto de reciprocidad más grande, pues nos 

permite dialogar con los elementos sagrados y con los animales que nos proporcionan la vida”.  

En este sentido, esta técnica de producción orgánica significa para el pensamiento indígena 

Pasto como un plan para preservar la vida de todo ser, para dignificar el territorio como un lugar 

sagrado, mítico y espiritual donde se forjan saberes propios que merece respeto, donde el vivir en 

unidad con el medio les permite seguirse desarrollando en el Sumak Kawsay y con ello fortalecer 

cada día  más el desarrollo económico comunitario.  

El lombricultivo es un proceso de aprovechamiento de residuos orgánicos y abonos animales 

de los cuales su producto es capaz de sustituir en gran medida a los fertilizantes químicos, 

convirtiéndose así en una técnica que favorece en la conservación y mejoramiento 

principalmente del suelo y uso del agua. Al respecto, Ruiz,  (2011) 

La lombricomposta contiene altas concentraciones de nitrógeno, potasio, fósforo y 

magnesio, además de que aporta minerales y micronutrientes necesarios para los cultivos. 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  97 

 

La lombricomposta reduce la erosión, y mejora la retención de humedad y la estructura 

de los suelos, así como su capacidad de drenar agua. 

En definitiva el lombricompost es un técnica agrícola que permite anclar los saberes 

milenarios a la conservación de los recursos naturales, principalmente al agua, donde la 

comunidad debe reconocer la humedad necesaria a la cual debe encontrarse las camas de las 

lombrices y a medida de que pasa el tiempo observar la mejora de la humedad del territorio 

donde se encuentran ubicadas al igual que el aporte de nutrientes al suelo, las plantas que se 

benefician del humus resultante presentan más resistencia a las sequias y finalmente el producto 

cultivado presenta características completamente sanas y de buena calidad.  

6.4.4 Implementación de la alternativa 

 

Figura 15. Minga de construcción cama de lombricompost 

Fuente. Esta investigación  

Desde los padres de familia se plantea la idea de iniciar a pequeña escala, como proceso de 

recuperación de información con los sabedores pero que se continúe con la venta del humus en 

las comunidades aledañas, y la venta del mismo en las Instituciones Educativas del casco urbano 

de Túquerres.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  98 

 

Aspecto que nos permite evidenciar no solo la capacidad de emprendimiento comunitario, 

sino también la importancia que representa el agua al relacionarse directamente con los demás 

recursos naturales y a su vez con aspectos sociales, cumpliendo de esta manera con los fines de 

la educación ambiental en pro del fortalecimiento de la cultura ambiental.   

Para iniciar el lombricultivo, es necesaria la preparación del terreno donde se hará la cama, 

para esto se debe tener en cuenta la humedad necesaria para que las lombrices puedan sobrevivir; 

una vez adecuado el terreno se pone en la parte inferior plástico negro que cumple con la función 

de protección ante otros animales, control del pH, control de humedad y temperatura según 

afirmaciones del Taita; posteriormente se  introduce la tierra humedecida previamente, se 

colocan las lombrices y se les proporciona el alimento proveniente de residuos de comida (se lo 

obtiene del restaurante escolar) y excremento seco de animales (lo proporcionan las familias).  

La rotación de la tierra y el producto se hace tres días a la semana, mientras que se humedece 

las camas los días lunes y viernes.  

 

 

Figura 16. Rotación de Tierra por parte de estudiantes 

Fuente: esta investigación  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  99 

 

6.4.5 Recorro  las huellas ancestrales, Reforesto y conservo a las Piedras 

Es importante como lo dicen los sabedores recorrer las huellas de nuestros ancestros para 

entender cuáles son las enfermedades que el hombre le ha causado a la Pachamama, conocer que 

plantas hay en el territorio, para que sirven, recordar el pasado para con eso ver qué hacemos con 

el futuro de la comunidad y el futuro que van a hacer los “chiquillos”, que sepan como era antes 

y que significa para nosotros y la comunidad ancestral el agua y la furia que se puede desatar de 

los Dioses si no la cuidamos. 

Con estos recorridos se consiguió también que la comunidad participante reconozca la 

Microcuenca como fuente de vida para su territorio; a través de la sensibilización y el 

empoderamiento de saberes ancestrales que dan argumento de validez para generar cultura 

ambiental.  

En este sentido, Guerrero,  (2019) afirma que:  

Cuando se transita el territorio y en él se ve graficado el mito de origen de cada 

comunidad, se abren los caminos para transitar las memorias que en él habitan, ahí 

confluye en el tiempo delantero la palabra antigua de la comunidad que está en la voz de 

sus mayores, y puede volverse a la memoria del territorio que mantiene una tradición y en 

la voz de quienes la escuchan se difunde. Internarse en el territorio es internarse en los 

mitos que lo crean, pero a la vez, es transitar la memoria colectiva que lo narra y enseña. 

(p.28) 

Afirmaciones que demuestran el gran poder que representa el caminar por las huellas que han 

dejado los ancestros, huellas que permiten recordar la palabra que conlleva a interpretar y hacer 

parte del territorio. Concepción en la que se vislumbra la importancia de recuperar la zona, de 

realizar actividades en pro de la Madre Tierra y el fortalecimiento cultural que se ha perdido. 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  100 

 

 

Figura 17. Recorriendo y reconociendo las huellas ancestrales en la Microcuenca las 

Piedras 

Fuente. Esta investigación  

En este sentido, cuando se hace referencia a la reforestación se toma como punto de partida 

que el territorio es el lugar donde convergen las fuerzas y energías naturales y cósmicas, el cual 

da origen a gran diversidad biológica que se encuentran estrechamente relacionadas con la 

identidad cultural y las formas de vida de las comunidades ancestrales. Agenda Ambiental 

Es importante en este punto hacer énfasis en que se debe hacer un proceso previo de 

concientización y tejer saberes frente a la Pachamama, pues de no ser así quedara en una simple 

actividad sin importancia, al lograr procesos de concientización se comprende la trascendencia 

de esta línea estratégica, que permitirá entre otras cosas “el reconocimiento de la Microcuenca 

para la recuperación de la humedad cerca a misma y con ella ayudar al aumento del caudal, así 

mismo se exalta la espiritualidad – tranquilidad que transmiten los arboles” afirman los 

sabedores de la zona.  

Para los taitas un terreno donde se encuentran arboles es considerado santo y digno de 

reflexión, conexión total con los espíritus divinos, los seres que han trascendido y el cosmos; en 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  101 

 

palabras de Ordoñez, & Oñate, (2016) “La Pacha dadora de flora es animada, sagrada, cambiante 

y armónica; todo ello mientras los Ayllu (familias) y la comunidad se complementen y 

establezcan relaciones de reciprocidad y redistribución” (p. 17-18)  

Cabe resaltar uno de los aportes de los estudiantes, nieto de los Taitas de la comunidad, quien 

al escuchar que los sabedores proponen en la minga de pensamiento la reforestación, se pone de 

pie y expresa:  

Si hacimos eso debe ser con cuidado, respeto y responsabilidad, porque el abuelito dice 

que nosotros tenimos que verles a los animales, el agua, las plantas, tenimos que 

cuidarles, atenderles, para que permanezcan, si no se cuidan se mueren y se acaban pues 

todo tiene que estar en equilibrio, así dice el abuelito. 

Afirmación por parte de los más chiquitos, que demuestran que aún es posible recuperar la 

memoria ancestral, y ponerla en práctica en pro de la conservación de la Pachamama y sus 

elementos sagrados, principalmente el agua y la tierra fuentes de vida, sanadoras y purificadoras; 

de esta manera se regresa a la tierra en forma de cuidado todo lo que ella ofrece para que 

podamos vivir. Retomando nuevamente a Ordoñez, & Oñate,  (2016) “en la cosmovisión Andina 

una de las formas más importantes de agradecimiento a sus Dioses y a la Pachamama es el 

cuidado y el mantenimiento de todas las formas de vida y del ecosistema en general.  

6.4.6 En colectividad cuido la Pachamama y construyo felicidad 

Sumado a las problemáticas mencionadas inicialmente, la comunidad en general y en especial 

las docentes del Centro Educativo han expresado gran preocupación porque en la zona no se 

encuentra un espacio de recreación al cual puedan asistir los estudiantes, aspecto que ha 

desencadenado en los más pequeños peligros que atentan contra su vida al utilizar como juegos 

recreativos bultos de arena, las gradas de la iglesia de la cual ya se han presentado accidentes; 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  102 

 

mientras que los más grandes se han dado sus formas para que sus familiares les hagan desde el 

pueblo recargas y subir a un salón de clase (único que cuenta con baja señal) en donde se la 

pasan en el celular que uno de ellos lleva sin importarles lo que pase a su alrededor, de la única 

manera en que se los mira es cuando la poca señal no les permite cargar videos o redes sociales. 

Desde el momento en el que dicha situación inicio, los jóvenes han llegado con nuevas formas 

de peinarse, cambios en los gustos para vestir, escuchan música completamente diferente e 

intentan actuar y verse como las personas a quienes siguen digitalmente.  

En el recorrido hacia Las Piedras, algunos de ellos hicieron los comentarios “como me visto 

ahora, me veo más guapo y no tan diferente a los demás cuando salgo al pueblo”, “ahora cuando 

salgo al pueblo ya no me siento tan mal, las chiquillas se burlaban de nosotros porque hablamos 

y nos vestimos diferentes”; “profes, es que a yo no me gusta ninguna de las chiquilla de aquí, 

pero a las guaguas del pueblo no les gusta como somos, así que toca hacer lo que ellos hacen”; 

“la gente cuando sabe que somos indios nos rechaza, por eso a yo no me gusta decir que soy de 

acá”.  

Dejando en evidencia el fuerte desarraigo cultural y bajo sentido de pertenecía de lo propio y 

el afán de adoptar nuevas culturas que los haga sentir parte de la sociedad, ocasiona el desinterés 

y falta de participación en la mitigación de las problemáticas mencionadas.  

6.4.7 Implementación de la alternativa 

En este orden de ideas, se contactó en la Ciudad de pasto la fundación de recicladores Recibe 

Colombia quienes mediante un arduo proceso convierten el plástico en madera ecológica; 

fundación con la que se cumplen dos propósitos, por un lado, en trabajo comunitario se debe 

recolectar la mayor cantidad de plástico que encontremos en los hogares y en la zona, ese 

plástico previamente lo debemos lavar, limpiar, dejar que se seque bien y lo metemos en botellas, 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  103 

 

de esta manera se ayuda a que los residuos sólidos no vayan directamente al caudal y tampoco se 

los incinere cerca al afluente hídrico, por otra parte si se logra una cantidad considerable, la 

fundación regala al Centro Educativo y la comunidad un parque recreativo para los niños y 

jóvenes de Guanamá Grande.  

Con dicho fin, se inició con los y las estudiantes, padres de familia y sabedores procesos de 

concientización de reutilizar, prolongar la vida útil de ciertos elementos y ayudar indirectamente 

a mitigar problemáticas ambientales y fortalecer la cultura mediante uno de los principales 

principios andinos la colectividad.   

Para ello, en una minga de pensamiento se reflexionó que la contaminación por residuos 

sólidos es causada principalmente por el alto grado de desconocimiento presente en los 

habitantes de la comunidad, quienes afirman que un residuo sólido es una “basura que ya no 

sirve”, dejando a un lado de esta manera la utilidad y beneficios ofrecidos por el mismo al 

culminar la etapa para la que fueron diseñados inicialmente; a la luz de Guerrero,  & Pinza,  

(2014), quienes explican:  

Los residuos sólidos son aquellos objetos que han dejado de desempeñar la función para 

la cual fueron creados, se considera que ya no sirven porque no cumplen su propósito 

original; y por tal motivo, son eliminados. Sin embargo, estos pueden ser aprovechados si 

se maneja de forma adecuada. (p. 103) 

Con esto se llevó a que los habitantes realicen un análisis a profundidad del contexto y 

reflexionen que no es la naturaleza la que necesita cambiar, son las actitudes y comportamientos 

ambientales de la comunidad los que se deben redireccionar hacia la conservación de los 

recursos naturales tal y como milenariamente los ancestros lo realizaban.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  104 

 

 

Figura 18. Recolección del plástico 

Fuente. Esta investigación  

6.4.7 Siembra del agua  

Al final del proceso de concientización ambiental y fortalecimiento ancestral se realiza la 

siembra del agua, actividad en la cual se hace evidente el respeto, culto y agradecimiento que se 

logro fortalecer con los locales, especialmente con la comunidad educativa. 

Realizar la siembra del agua recopila toda la sabiduría ancestral de los Pueblos Pasto, pues es 

un rito sagrado, donde se deja ver la reciprocidad que se tiene con la Pachamama, al considerar 

al agua como fuente de vida y principal en todas las labores de los territorios, en palabras de 

Trujillo, 2018  

Desde tiempos ancestrales, los indígenas de la zona andina han valorado el agua desde 

diversas perspectivas. Esta pluralidad de formas de valoración y uso incluyen su 

consideración como deidad y objeto de culto, como elemento de su cosmovisión, como 

base de sus sistemas productivos y como elemento terapéutico y de sanación (p.1) 

La siembra simboliza la responsabilidad de los habitantes durante su accionar en el campo 

desempeñando al desarrollar sus actividades comerciales ya mencionadas con anterioridad, en 

este sentir para el “ser andino, en el agua confluye la reciprocidad, el dar y recibir, lo que implica 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  105 

 

brindarle la mejor actitud, el más grande respeto y rendirle homenaje.” Trujillo, 2018 (p.7) 

Acciones que son retribuidas a los habitantes al brindarles una vida basada en el Sumak Kawsay, 

como dadora de vida y bienestar.  

Para la implementación de esta acción amigable con la Pachamama es necesario conseguir 

una planta denominada por los sabedores como Putaja, la cual según cuentan crecía en los 

lugares encantados y sagrados (cerca a fuentes de agua), esta planta es cultivada y poco a poco se 

van formando los colchones de agua, relatan los sabedores de la comunidad indígena. Una vez 

sembradas, se hace ritual de ofrendas con el fin de que la madre Pachamama regale sus goticas 

de agua, regale su vida, esto refleja que no solo se pide, también se le da a la Tierra para que ella 

regale sus dones.  

6.5 Resignificación PRAE 

Teniendo en cuenta la cosmovisión por rango etario y las alternativas de solución con base en 

los bienes y servicios del agua, se logra establecer de manera colaborativa las siguientes líneas de 

acción o el actuar educativo del PRAE (Proyecto educativo ambiental escolar) las cuales se irán 

desarrollando a lo largo del escrito, y se presentarán a partir de la reestructuración del PRAE.  

6.6 Prae tejiendo saberes en el actuar educativo 

“Saber y hacer desde el pensar ancestral” 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  106 

 

 

Figura 19. Mapa parlante el antes y después de Guanamá Grande, realizado por los 

estudiantes 

Fuente. Esta investigación  

6.6.1 Introducción. 

El Centro Educativo Guanamá Grande, se constituye como centro asociado de la Institución 

Educativa Agropecuaria Cuatro Esquinas, ubicada en la cabecera Municipal de Túquerres; 

Institución en la cual la problemática ambiental es completamente diferente, empezando por ser 

zona urbana, y su principal situación abordada desde el PRAE es el inadecuado manejo y 

disposición final de residuos sólidos.  

Desde los centros asociados se ha acogido esta problemática como institucional y se ha 

abordado las actividades tal y como en la sede principal se los plantea, sin tener en cuenta que las 

problemáticas ambientales, son completamente diferentes en sus propios contextos. Razón por la 

cual, docentes, estudiantes y comunidad consideran necesaria la resignificación del PRAE del 

Centro Educativo Guanamá Grande. 

En este sentido la construcción y desarrollo del Proyecto Ambiental Escolar PRAE surge a 

partir del diagnóstico participativo de los locales frente a la situación ambiental de la 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  107 

 

Microcuenca las Piedras, desde el cual se busca la recuperación de saberes y prácticas 

ancestrales que permitan brindar alternativas de solución al problema ambiental existente en su 

zona y que a su vez se encuentren en estrecha relación a las necesidades económicas de la región.  

Esto permite definir como eje principal el fortalecimiento cultural para alcanzar una cultura 

ambiental de agua. Con ello se busca minimizar las consecuencias derivadas de la situación 

ambiental como son la disminución del caudal, uso indiscriminado del agua y contaminación del 

afluente. El análisis crítico y profundo de las problemáticas ambientales del contexto ha 

generado propuestas que permiten por una parte la mejora significativa en cuanto al 

aprovechamiento de los recursos brindados por la Microcuenca, y por otro lado, la proyección 

económica a partir de la comercialización de los productos de la shagra y el abono orgánico del 

lombrocompost, producto del trabajo mancomunado de la comunidad de Guanamá Grande.  

6.6.2 Antecedentes. 

En primera instancia se tiene en cuenta que desde la comunidad se han intentado adelantar 

trabajos mancomunados en pro de solucionar los diversos problemas ambientales del contexto 

especialmente relacionados con el agua, para ello se han realizado mingas de reforestación en las 

cuales se evidencio la baja participación e interés de la comunidad quedando como una pequeña 

actividad a la que solo asistieron 10 habitantes. Los árboles fueron sembrados pero no se hizo un 

cuidado permanente a los mismos. Actualmente de los árboles sembrados ya no queda ninguno, 

pues han sido retirados y adecuados para el ganado.  

En cuanto a los proyectos con referencia a Educación Ambiental en el Centro Educativo 

Guanamá Grande se han caracterizado por adelantar procesos de mitigación de las problemáticas 

ambientales identificadas en la Institución, olvidando la realidad del contexto en el cual se 

desarrollan; en este sentido se vienen adelantando dos actividades institucionales: 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  108 

 

 Recolección de botellas plásticas: Actividad que se realiza con el fin de disminuir la 

contaminación por residuos sólidos, las botellas son recolectadas para luego ser 

adornadas y utilizadas en la siembra de plantas ornamentales, lastimosamente en 

muchos de los casos no se distribuyen grupos de cuidado para las mismas, lo que 

conlleva a un bajo interés por cuidar el entorno por parte de los estudiantes, quienes 

las ven y prefieren pasar derecho antes de brindarles cuidado.  

 Eco-ladrillos: La dinámica de este proyecto fue inicialmente realizar los eco-

ladrillos con ayuda de toda la comunidad educativa con el fin de crear muros de 

contención que faltan tanto en la institución como en los centros asociados, se inició 

el trabajo, pero a lo largo del camino se perdió el objetivo del mismo; Se lograron 

algunos muy bien compactados, pero fueron dejados a un lado, al final terminaron 

siendo juegos para los más pequeños del establecimiento educativo. 

Es importante enfatizar que para ninguna de las actividades adelantadas se ha brindado una 

fase de sensibilización de las problemáticas ambientales ni del contexto por el que se está 

rodeado, dejando a un lado de esta manera la dimensión de la Educación Ambiental.   

6.6.3 Referentes generales. 

6.6.3.1 Ubicación del proyecto. 

El PRAE “fuente de vida: Saber y hacer desde el pensar ancestral”, se desarrolla en el Centro 

Educativo Guanamá Grande en el Corregimiento que cuenta con el mismo nombre, es una 

comunidad ubicada a 17 kilómetros del Municipio de Túquerres que es la cabecera municipal, 

ubicado a 3.104 m.s.n.m zona de páramo con predominancia de clima frio en temperaturas 

promedio de 3 -5 °C.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  109 

 

El Corregimiento presenta como límites al norte: el Corregimiento de Polachayan; al sur: el 

Corregimiento de Cuatro Esquinas; al oriente: con el Municipio de Guaitarilla y al occidente: el 

Corregimiento San Carlos, Quebrada Oscura y Olaya. El principal referente natural es la 

Microcuenca Las Piedras, la cual nace que el Páramo los Laureles y es la única fuente de 

abastecimiento que poseen en el territorio. La Microcuenca cuenta con límites al norte: la Vereda 

Nueva Granda y el Páramo Laureles; al sur con la Vereda Cerrito Quita Sol; al oriente con la 

Vereda San Gabriel y al occidente con la Vereda la Ensillada.  

Guanamá Grande cuenta con abundante flora como el Capulí (Prunus Salicifolia), mortiño 

(Vaccinium meridonale), eucalipto (Eucalyptus melidora),  musgo (Bryophyta sensu stricto), 

helechos (Filicopsida), aliso (Alanus Jorullensis), chaquilulo (Macleania Rupestris), cola de 

caballo (Equisetaceae), moridera (Vaccinium Meridonale), ortiga (urtica), frailejón (espeletia). 

Con relación a la fauna se encuentra colibrí (trochilidae), pava negra (Aburria Aburri), mariposas 

(Lepidoptera), grillos (Gryllidae), escarabajos (Coleoptera), y recientemente se identificó en la 

zona un lobo del páramo (Lycalopexculpaeusreissii). En la quebrada de las Piedras anteriormente 

se contaba con peces los cuales ya han desaparecido.  

Las características ambientales de la zona se encuentran en constante interacción entre el 

sistema social, cultural y económico afectando directamente el sistema natural de la Microcuenca 

las piedras causando disminución y contaminación del agua, considerado como el principal 

problema ambiental por parte de los habitantes del Corregimiento, situación tomada como eje 

principal del PRAE.  

6.6.4 Aspectos sociales. 

La Microcuenca las Piedras cuenta con un gran legado social al ser considerada por los 

ancestros, los mayores de la comunidad como uno de sus elementos principales, acreedora de 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  110 

 

sagralidad, divinidad, sanadora utilizada en los rituales y como fuente de vida tanto para el 

hombre como para los animales y las plantas, recursos principales para las actividades 

económicas de la zona.  

Agricultura: Esta actividad económica es la más representativa de Guanamá Grande, desde 

los ancestros se viene adelantado el trabajo de la tierra inicialmente para el consumo familiar y la 

Payacua (intercambio) entre los diferentes miembros de la comunidad principalmente en los 

rituales y fiestas cósmicas.  

Con el paso del tiempo se convirtió en la principal actividad económica de los locales (venta 

de papa, cebolla, ulluco), ocasionando ampliación de la frontera agrícola, desvío del cauce 

natural de la Microcuenca y la disminución de la misma, debido a que el agua fue y es tomada 

para riegos no controlados, dejando a la población por horas e incluso días sin el recurso vital.  

En este sentido, las practicas milenarias basadas en el Sumak Kawsay o buen vivir, de 

armonía y equilibrio de la Pachamama se han dejado a un lado, maximizando el uso de 

pesticidas, abonos inorgánicos que ayuden a incrementar la producción y suplir la demanda de 

productos necesarios. 

Ganadería: Se convierte en otro aspecto económico que ha afectado directamente el estado 

de la Microcuenca las Piedras, pues el cauce de la misma es desviado con el fin de alimentar al 

ganado que unos pocos habitantes poseen, sumado a esto, a pesar de que metros más abajo de la 

Microcuenca se encuentra la caseta de cloración, no es utilizada, porque los habitantes afirman 

que utilizar cloro en el agua afecta a los animales y les ocasiona daño.  

Principal razón por la cual los locales prefieren consumir el agua contaminada, con pequeños 

residuos sólidos contaminantes, con residuos de abonos, fertilizantes ente otros, causando 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  111 

 

enfermedades a los mismos, especialmente a la población más pequeña considerada como la más 

vulnerable ante la acción mencionada.  

6.6.5 Organización social. 

Es de vital importancia describir el sistema social que está en continua interacción con la 

Microcuenca las Piedras e incide directamente en ella, entre los aspectos se destaca que en el 

Corregimiento Guanamá Grande se encuentra una población de bajos recursos categorizados en 

estratos 0 y 1; en su gran mayoría se encuentra en estrato cero, se dedican al trabajo de las 

tierras, cría y venta principalmente de cuyes, conejos, gallinas y minoritariamente de ganado.  

La población de jóvenes y mayores no cuenta con estudios completos, debido a que la escuela 

inicialmente atendía hasta grados tercero (educación con la que cuentan los mayores y adultos 

padres de familia), luego se implementa hasta grado quinto (nivel académico de la mayoría de 

los jóvenes), y en la actualidad se cuenta hasta grado séptimo y solo un 5% de los estudiantes 

sale a la cabecera a terminar los estudios mientras que el 95% se queda en la zona trabajando o 

sale a ecuador a trabajar en cultivos.  

Por otra parte, se cuenta con una única vía de acceso, camino de herradura, por la cual 

transitan vehículos pequeños de carga, sin embargo, el principal transporte son las motocicletas y 

aún se encuentra mucha gente utilizando caballos (principalmente para sacar los productos 

agrícolas a la vía principal y luego ser transportados a Túquerres o Yascual). 

En cuanto a los servicios públicos se cuenta con servicio de energía adecuado que llega a los 

hogares de todos los habitantes de la zona, en cuanto al servicio de agua esta es abastecido por la 

Microcuenca las Piedras a través de una tubería artesanal (los habitantes afirman que fue 

realizada por los habitantes en mingas), se cuenta con caseta de cloración la cual no es utilizada, 

al respecto el Hospital de Túquerres tras estudios realizados en la zona y con los resultados de 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  112 

 

pacientes tratantes determino que el agua no es apta para consumo humano, sin embargo no se 

brinda ninguna alternativa de solución debido a que solo se cuenta con ésta fuente de 

abastecimiento.  

Con referencia al servicio de comunicación, Guanamá Grande no cuenta con buena cobertura 

para llamadas, en la zona hay dos puntos en los cuales es posible tener señal una de ellas es salón 

del Centro Educativo, mientras que el otro punto es a 20 minutos caminando de la escuela.  

Finalmente, no se cuenta con servicio de recolección, pues desde la alcaldía Municipal de 

Túquerres y desde el Resguardo de Yascual se afirma que a al territorio no pueden entrar los 

carros recolectores por ser zona roja, no tener camino y además se afirma que no hay recursos 

para cubrir con el servicio en dicha parte. Razón por la cual la basura es quemada en fosas en 

muchos de los casos muy cerca al cauce de la Microcuenca afectándola directamente.  

Por otra parte, haciendo referencia al equipamiento urbano, en la parte educativa únicamente 

se cuenta con el centro Educativo Guanamá Grande donde se presta el servicio hasta grado 

séptimo, el centro cuenta con cinco docentes de las cuales cuatro de ellas se encarga de dos 

grados y una queda a cargo de la  dirección y un grupo de estudiantes. Dicha escuela es utilizada 

por la comunidad para las reuniones y fiestas patronales.    

El servicio de salud es prestado por el Hospital de Túquerres una vez al mes que se realizan 

las brigadas principalmente de odontología. Otro de los elementos que se destacan es la capilla 

que congrega a la mayoría de los habitantes.  

6.6.6 Aspectos culturales. 

En la región los aspectos culturales son muy marcados en los habitantes mayores, quienes las 

ponen en práctica en las actividades económicas de la agricultura y ganadería, principalmente en 

el permiso que se le pide a la Tierra para poder cultivar en ella, también alrededor de la 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  113 

 

Pachamama y tomando como elementos vital el agua se hacen los rituales de cada una de las 

fiestas cósmicas, donde se celebran la fertilidad de la mujer, la fertilidad de la Pachamama, el 

Taita sol, el hombre, la juventud, y se hacen todas las ofrendas en acción de gracias por todos los 

productos producidos en las diferentes épocas del año.  

En estas actividades se destaca también la cultura ancestral en las fases de la luna para los 

cultivos, la utilización de las mismas plantas como controladoras de plagas por ello son muy 

frecuentes observarlas en los cercos vivos, la utilización de las plantas como sanadoras del 

cuerpo. 

De igual manera, como práctica milenaria se tiene en cuenta el culto al agua como sagrada 

para la vida, para los cultivos, para los animales para que estén llenos de vida y armonía con el 

contexto, por ello se aplica el principio de reciprocidad, la Pachamama ofrece sus beneficios 

utilizados en la alimentación y también como purificadora, sanadora del cuerpo y el alma. 

Otro de los elementos culturales a destacar son las fiestas religiosas y patronales, entre las 

cuales se destaca la fiesta en honor a la Virgen María en el mes de Mayo, la fiesta patronal en 

honor al Sagrado Corazón de Jesús en el mes de Junio y la fiesta del Niño Jesús que se realiza en 

el mes de Diciembre y se extiende hasta enero, en la última fiesta los habitantes tienen la 

costumbre que en la mitad de la celebración juegan a arrojarse agua en grandes cantidades, una 

actividad muy similar a la que en el occidente se realiza en el día de los inocentes; ocasionando 

desperdicio y un impacto negativo del agua presente en el territorio.  

Según cuentan los mayores sabedores esta es una práctica reciente copiada de otras culturas, 

“porque los antepasados veneraban el agua y la cuidaban a través de rituales, ellos nunca 

hubieran permitido tal desperdicio de la misma, por esa razón después de las fiestas se avecina 

una fuerte temporada de sequias, los dioses se enojan y ocasionan esto”  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  114 

 

6.6.7 Situación ambiental. 

6.6.7.1 Problema ambiental. 

El problema central que aborda el PRAE es la disminución de la cantidad y la calidad del 

agua de la Microcuenca las Piedras, como consecuencia de la perdida de la cultura milenaria 

practicada por los antepasados y la adopción de nuevas culturas foráneas que han aumentado la 

sobreexplotación de la producción agrícola y ganadera del territorio.  Específicamente la 

ampliación de la frontera agrícola y ganadera, lo que ha generado desviación del cauce natural 

para ser utilizada en los riegos, el consumo animal del agua y uso desmedido de agroquímicos 

que son vertidos directamente al cauce, además, de causar erosión.  

Sumado a esto, el cauce de la Microcuenca también ha sido directamente afectado por la 

quema indiscriminada de llantas en épocas de las heladas con el fin de conservar los cultivos, la 

tala de flora nativa para la ampliación de la frontera agrícola dejando gran parte del territorio con 

baja cobertura vegetal. 

Todas las acciones mencionadas dejan en evidencia la pérdida de sentido de pertenencia por 

lo propio, por la importancia ancestral del equilibrio de la Pachamama y la interacción de los 

seres vivos, pérdida cultural que ha dejado consecuencias graves como la disminución del caudal 

de la única fuente de agua presente en la zona. Es por ello, que desde el Centro Educativo 

Guanamá Grande se adelanta el proyecto ambiental fuente de vida: Saber y hacer desde el pensar 

ancestral, como una estrategia pedagogía que recopila accionares ancestrales y conllevan a la 

reflexión crítica, contribuyen a la comprensión de las dinámicas ambientales actuales y se 

enmarcan en alternativas de solución a la acción productiva de la zona.  

 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  115 

 

6.6.8 Objetivos. 

6.6.8.1 Objetivo General. 

Fortalecer la cultura ambiental desde la recuperación del conocimiento ancestral del agua y lo 

que ella representa en el Territorio con la participación de la Comunidad educativa del Centro 

Educativo Guanamá Grande.  

6.6.8.2 Objetivos específicos. 

- Generar espacios de reconocimiento, sensibilización, apropiación y educación propia 

entre la comunidad educativa, los sabedores y líderes comunitarios, frente a las 

problemáticas ambientales presentes en el territorio, propiciando el tejer saberes 

entre los sistemas social, cultural, natural y educativo.  

- Anclar la educación propia, la cosmovisión andina, las competencias básicas de  

educación formal, para generar desde el aprendizaje escolar, actitudes de liderazgo, 

apropiación del conocimiento que conviertan a los estudiantes en los líderes de 

procesos de conservación de la Microcuenca las Piedras.  

- Orientar desde el Centro Educativo el desarrollo de proyectos comunitarios ligados a 

prácticas ancestrales, que generen cultura ambiental amigable frente al uso racional y 

sostenible de la Pachamama.  

6.6.9 Elementos conceptuales del PRAE. 

Las problemáticas ambientales que afectan en la actualidad, requieren personas que posean 

cultura ambiental y sean capaces de realizar lectura crítica y reflexiva sobre su propia realidad, 

basada en las necesidades y potencialidades sociales presente en cada contexto. En este orden de 

ideas, es la implementación de estrategias de diálogo de saberes ancestrales y el trabajo 

comunitario, de donde surgen herramientas que conllevan a la construcción continua de 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  116 

 

sensibilización y conciencia ambiental, permeadas por la educación ambiental la cual contempla 

las interacciones hombre-naturaleza-cultura.  

6.6.9.1 Educación ambiental: 

La educación ambiental es un proceso que les permite a las personas comprender las 

relaciones con su propio entorno, por lo tanto, es necesario que desde las instituciones educativas 

se busque el fortalecimiento de competencias cognitivas, conductuales y actitudinales que 

permitan la toma de decisiones oportunas y responsables para el manejo sostenible de los 

recursos naturales en relación con el sector social y las prácticas culturales.  

Es entonces la educación ambiental, desde la visión sistémica del ambiente  

El proceso que le permite al individuo comprender las relaciones de interdependencia con 

su entorno, con base en el conocimiento reflexivo y crítico de su realidad biofísica, 

social, política, económica y cultural, para que, a partir de la apropiación de la realidad 

concreta, se puedan generar en él y en su comunidad actitudes de valoración y respeto por 

el ambiente (Ministerio del Medio Ambiente y Ministerio de Educación Nacional, 2002, 

p. 25) 

En este sentido, se entiende que las personas se construyen por la relación que establecen 

consigo mismo, con los demás y con el entorno, relación en la que se dejado por sentado que no 

solo se trata de conservar y proteger la Pachamama, sino de construir nuevas realidades que 

permitan la manifestación de lo diverso, en lo cultural, natural y la realización de potencialidades 

individuales como colectivas. Para ello, desde el centro educativo, se retoman tres enfoques 

sobre los cuales se debe trabajar la dimensión ambiental planteados por Flórez, P. (2016, p.106) 

 Enfoque comunitario: Es necesario tener en cuenta el accionar comunitario para 

que sea a partir de ellos de donde se incida en los estudiantes en la necesidad de 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  117 

 

formar actitudes y valores medioambientales para apaciguar la crisis y lograr 

transformar la actitud depredadora del hombre con el fin de desarrollar en los 

estudiantes la capacidad de diagnóstico participativo, observación critica, de 

comprensión y de responsabilidad hacia los recursos presentes en el territorio.  

 Enfoque sistémico: Todos los problemas ambientales tienen necesariamente una 

relación sistémica, al considerarlos como un todo organizado, compuesto por 

partes que interactúan entre sí; donde los componentes de dicho sistema están 

integrados en el medio físico, biótico, económico y sociocultural. 

 Enfoque interdisciplinario: La interdisciplinariedad, representa un conjunto de 

disciplinas conexas entre sí y con relaciones definidas, a fin de que sus actividades 

no se produzcan en forma aislada, dispersa y fraccionada; por tanto, se requiere la 

articulación de las diferentes disciplinas.  

Es por ello necesario implementar el PRAE “como una construcción intercultural, 

corresponsabilidad de todos quienes comparten un mismo territorio” desde donde se busaca 

visibilizar la posibilidad de “integrar, aprender y actuar a partir de la unidad de dos enfoques 

culturales que hoy coexisten en la sociedad: el global y el indígena, uno de los cuales es 

dominante y el otro invisibilizado”  Williamson, (2009:5, 24) 

6.6.9.2 Educación Propia. 

Para lograr alcanzar los objetivos, que desde el PRAE se plantean, es necesario realizarlo 

mediante la educación propia, puesto que es la única que nos permitirá retomar esa amplia carga 

cultural para anclarla a la educación ambiental que desde el plantel educativo se quiere 

implementar. La educación propia entonces, logra particularizar las costumbres y valores propios 

de cada una de las comunidades, es un “conjunto de procesos que recogen el pasado, antepasado 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  118 

 

y presente de los pueblos, las cosmogonías y los principios que los orientan, proyectando un 

futuro que garantice la permanencia cultural y la pervivencia como pueblos originarios” 

Arboleda,. & Aguilar,  (2017:32) 

 La Educación propia, según Pérez (2015), busca reconocer, fortalecer y perpetuar los 

conocimientos milenarios o saberes ancestrales de una región específica, y elevarlos a nivel de 

diálogo con otras epistemes bajo el principio de la equidad y la justicia; se convierte entonces, en 

aquella educación que se construye a partir de los saberes y valores que caracterizan a la 

comunidad como ser indígena, educación donde prima el sentimiento y pensamiento colectivo.  

En concordancia, López,  2015, resalta que se debe 

Construir nuestra educación recogiendo desde el sentir de nuestro corazón, el gusto por lo 

nuestro, la alegría que nos da participar en nuestros rituales pero también en aprender con 

el encuentro de los demás, es mejorar nuestra vida identificando nuestras necesidades y 

problemas para construir nuevos conocimientos, nuevas luces para pensar. (p. 33) 

Es así como se toma la educación propia como un proceso en el cual se involucra sistema 

educativo, comunidad, familias, territorio y Pachamama, donde todos aprenden en colectividad, 

comunitariedad la importancia de la relación con el territorio y esos saberes ancestrales 

trasmitidos generación tras generación.  

6.6.9.3 Diálogo de saberes. 

La implementación del PRAE, requiere vincular a la comunidad del Corregimiento de 

Guanamá Grande para iniciar procesos de interacción cultural, educativa, social y ambiental, a 

través de la participación voluntaria y el dialogo de saberes, convirtiéndose este último aspecto 

en la  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  119 

 

Manera de relacionar estudiantes, docentes y comunidad para que el sujeto exprese su 

saber frente al saber del otro y de lo otro, pues la realidad vivida se debe incorporar a la 

educación ambiental a través de las costumbres, hábitos, creencias y saber popular. Pérez, 

& Alfonso, (2008) 

En otras palabras, el dialogo de saberes permite que la comunidad participe de forma más 

activa y comprometida, que genere espacios de formación, retroalimentación de conocimientos, 

tejer diversos saberes desde la multiculturalidad con el fin de lograr diagnósticos de las 

problemáticas que afectan a las comunidades desde “la ontología de la otredad lo que significa 

ponerse en el lugar del otro, en el sentido de respetar su corpus de praxis” (Leff, 2002) 

Este diálogo de saberes desde la dimensión ambiental busca remediar aquellos “errores 

propios de la separación de saberes, del rechazo incomprensibles de los conocimientos populares 

y ancestrales en contraposición de los institucionalizados” (Leff, 2002); y volver a pensar desde 

el pasado de la comunidad donde prima tejer saberes para mantener el equilibrio de la 

Pachamama, de ser coherente entre el estilo de vida del Sumak Kawsay con las acciones e 

interacciones entre hombre – naturaleza – sociedad, educación.    

6.6.9.4 Minga de pensamiento. 

Como base para la realización de la estrategia educativa del PRAE en el Centro Educativo 

Guanamá Grande, se ha retomado de las comunidades indígenas y los antepasados la realización 

de mingas de pensamiento, considerada la misma como una de las acciones que más fuerza 

tienen en las comunidades, razón por la cual ha logrado perdurar durante años, recobrando cada 

día más su fuerza, su acción comunitaria, su ardua tarea de tejer saberes, en otras palabras, “la 

minga de pensamiento, se convierte en el espacio que permite pensar, palabrear, recrear la 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  120 

 

memoria, intercambiar los saberes, enseñar y aprender de lo propio” Agenda Ambiental 

“Shaquiñan” (2012-2014. p. 55) 

Las mingas de pensamiento se consolida entonces, en la acción colectiva de encuentro de las 

comunidades indígenas, realizadas con diversos fines, entre ellos se destacan: llegar a consensos 

sobre algún tema relevante para la comunidad,  unir fuerza para algún trabajo que se tenga en el 

territorio, realizar festejos o velaciones, temporadas de siembra y cosecha. En todos los casos, la 

realización de las mingas de pensamiento deja ver la reciprocidad, la unidad, la solidaridad que 

caracteriza a dichos territorios. En palabras de Valenzuela, (2018) 

La minga de pensamiento, se convierte en la base social para la apertura y construcción 

de caminos de saber, espacios para escuchar, pensar, leer y hacer. El camino practico de 

apertura para la investigación, para conversar y pensar juntos de manera permanente. 

(p.21) 

Un pensar juntos, donde prima el respeto y dos de los principios andinos: la reciprocidad y 

complementariedad, en donde cada uno de los participantes da lo mejor de sí y recibe el doble de 

conocimiento de los demás participantes, por ello, la importancia desde la cultura ancestral de 

diálogo para tejer saberes; en este sentido,  las mingas de pensamiento se convierten en un 

compartir desinteresado, en un espacio de reflexión constante que los conlleve a un actuar acorde 

a las necesidades de la comunidad y lo más importante da paso a un lugar en el cual desde los 

más pequeños hasta el mayor están invitados a participar.  

Para los andinos la minga ha sido el escenario propio que, desde tiempos delanteros, se 

practicaba en los distintos momentos y aspectos de la vida, es la forma de entenderse 

como lo comunitario, lo recíproco, en donde todos somos iguales, donde está la mujer, el 

hombre, los guaguas y los mayores, donde todos trabajan, todos aportan, es un espacio 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  121 

 

incluyente es decir todos minguiamos. Agenda Ambiental “Shaquiñan” (2012-2014. p. 

55) 

6.6.9.5 Proyectos comunitarios. 

Es precisamente esos espacios de diálogo de saberes y mingas de pensamiento que dirigen a la 

comunidad a desarrollar proyectos encaminados a resolver problemas ambientales presentes en 

el contexto y como estas interactúan y afectan con los demás sistemas: cultural, social, 

educativo. Ahí radica la importancia de que sea desde la comunidad de donde se abran espacios 

para realizar proyectos teniendo en cuenta toda esa cultura ancestral que manejan como 

comunidad indígena, pero que no dejen de lado la necesidad de producción desde la economía 

familiar en el caso particular del PRAE, por ello, todo accionar. 

Debe establecer conexiones entre las problemáticas territoriales que aborde y sus 

implicaciones globales, y viceversa. “Pensar y actuar localmente”, “pensar y actuar 

globalmente pueden ser dos lemas complementarios: Lo local no puede aislarse de lo 

global, pero lo global tampoco debe imponerse a lo local.  Martínez, (2006) 

6.7 Líneas de acción para la construcción del conocimiento. 

Desde la comunidad educativa, habitantes del Corregimiento, sabedores y Cabildo Mayor, se 

ha planteado las siguientes líneas de acción o accionar educativo del PRAE, que permita desde la 

complementariedad dar respuesta las diversas situaciones ambientales alrededor del agua 

presente en el territorio. Las líneas de acción se desarrollan detalladamente más adelante.  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  122 

 

 

Grafico 2. Líneas de acción o accionar educativo 

Fuente. Esta investigación  

En este sentido, para iniciar con el actuar de la resignificación del PRAE especificadas en las 

líneas de acción que conlleven a la integración de la cosmovisión con la conservación del agua, 

es necesario comprender inicialmente que: 

El Proyecto Educativo Ambiental Escolar (PRAE), como estrategia pedagógica posibilita 

el estudio y comprensión de la problemática ambiental local, hacia la búsqueda de 

soluciones acordes a las realidades de cada región, dentro de los contextos natural, 

sociocultural, político y económico, puesto que este brinda una oportunidad de reorientar 

modelos tradicionales, maximizar la participación y empoderamiento de miembros de la 

comunidad educativa, instituciones del sector y organizaciones sociales a través de la 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  123 

 

integración de conocimientos y experiencias de diferentes dinámicas curriculares de 

manera transversal en torno a un objetivo.  Luna., Molina.,  Leonel., Rivas, (2020:18) 

Planteamiento que conlleva a repensar el PRAE a través de una reflexión profunda de las 

problemáticas ambientales, sociales, culturales, económicas presentes en el territorio que permita 

promover tejidos, saberes, colectivos que empoderen a las comunidades de su propia a realidad, 

de su territorio, cosmovisiones, a fin de brindar alternativas de solución que contribuyan al 

fomento de la cultura ambiental. Se necesita entonces, alejarnos de  

El proyecto cultural de la modernidad, el cual es el origen de la crisis ambiental global, y 

de otras crisis, como la de valores; privilegia y eleva a valor deseable y admirable el éxito 

individual. Así la sociedad capitalista finca su desarrollo en el individualismo, lo cual 

deriva en que el ser humano como especie sufra un reduccionismo de su identidad. Luna., 

Molina.,  Leonel., Rivas, (2020:27) 

Haciendo énfasis en que el proyecto ambiental escolar debe ser una relación profunda de la 

crisis presente en cada contexto, se retoma que el centro educativo trabaja bajo el diagnóstico de 

la problemática focalizada en la Institución muy lejana al contexto de desarrollo, es decir, olvida 

completamente el territorio, y realiza las actividades propuestas como simple requisito de 

cumplimiento institucional, por ello, es prioritario repensar un PRAE enfocado al anclaje de la 

cosmovisión con la conservación del agua, principal problemática ambiental de la zona, 

resultado del diagnóstico participativo con la comunidad. 

En este particular, Torres, (s/f), aclara que para conocer las realidades de las problemáticas 

ambientales se debe:  

Enfatizar, por supuesto, en el reconocimiento de las dinámicas propias de sus 

problemáticas ambientales y en la comprensión de que para la solución de las mismas (o 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  124 

 

al menos, para aproximarse a la posibilidad de contribuir en buena medida a ella), se hace 

indispensable la apertura y consolidación de un espacio de reflexión y acción 

permanentes, para avanzar hacia un nuevo ethos y una nueva cultura. (p. 1). 

Una nueva cultura enfocada en las cosmovisiones, saberes ancestrales y milenarios de los 

sabedores, que ayude en la minimización de la desarticulación comunitaria, a generar mayor 

apropiación por lo propio, llevar a la comunidad a ser partícipes de las soluciones a las 

problemáticas de su territorio, lograda mediante la implementación de “la Ruta de tejedores 

ambientales, culturales y sociales del PRAE”, la cual presenta como eje articulador en todos los 

procesos a los Sabedores (Taitas, mamas, curanderos), seguidos de la comunidad, comunidad 

educativa, Cabildo Mayor del Resguardo, Ley natural, para finalmente retornar en los sabedores, 

convirtiéndose así en un proceso cíclico que inicia y finaliza en la ancestralidad por ser los 

actores y pautas principales de todo proceso en las comunidades indígenas. 

 

Grafico3.Ruta de tejedores ambientales, culturales y sociales del PRAE 

Fuente. Esta investigación  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  125 

 

La construcción de la Ruta de Tejedores Ambientales, culturales y sociales del PRAE, logro 

por una parte que los participantes se comprometieran mucho más con el proceso, por otra parte, 

permitió disminuir las brechas entre los distintos grupos creados en la misma comunidad, 

logrando que todos trabajaran en pro de mingas de pensamiento para conseguir metas comunes 

en cuanto a la mitigación de la problemática ambiental y cultural entorno al agua. Ante ello, 

Goffin,  (1992) realiza planteamientos que serán tomados como uno de los principales referentes 

para la resignificación del PRAE, quien afirma:  

Es necesario tener en cuenta variables como: el espacio, los recursos, las poblaciones y la 

sociedad. Lo anterior para poder comprender cómo interactúan los grupos humanos con 

los recursos, en el espacio que habitan y atendiendo a las relaciones de: integración, 

participación y socialización, entre otros, que han desarrollado las sociedades en sus 

procesos de aprehensión y de apropiación de las realidades ambientales y con el fin de 

poder saber las causas que ocasionan: la degradación de los recursos, la no disponibilidad 

de los mismos en los espacios ambientales y las limitaciones para su acceso, por parte de 

las poblaciones que están en permanente contacto e interactúan con ellos. (p.85). 

 Aspectos que han sido tomados, para conformar el Caminar pedagógico del PRAE, ruta en la 

cual se da por entendido que el ambiente es un sistema dinámico definido por las interacciones 

culturales, sociales, biológicas y físicas, percibidas o no entre los seres humanos, los demás seres 

vivientes y todos los elementos del medio en el cual se desenvuelven. Ministerio de educación 

ambiental y medio ambiente. (2002), la cual se presenta a continuación:  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  126 

 

 

Gráfico4.Caminar pedagógico del PRAE 

Fuente. Esta investigación  

Teniendo en cuenta la gráfica, se entiende que en el Caminar Pedagógico del PRAE confluyen 

experiencias históricas, cósmicas, sociales, naturales, culturales que orientan  la creación, 

fortalecimiento de proyectos ambientales sostenibles dentro de la comunidad  a partir del anclaje, 

del tejer saberes comunitarios de los sabedores, locales, docentes, estudiantes que conviertan el 

territorio en un espacio de interpretación y comprensión de las relaciones sociales vinculadas con 

la milenariedad, la distribución de los seres y espacios de la naturaleza, las relaciones basadas en 

el compartir, los sentidos simbólicos de los antepasados para el buen vivir de la sociedad. Ruano,  

(2018). 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  127 

 

En consecuencia, desde la concertación del diálogo de saberes se acuerda que desde la 

investigación y el PRAE se desarrolle y fortalezca estrategias de Gestión Ambiental comunitaria, 

entendida como el conjunto de decisiones y actividades que se encuentran dirigidas hacia el 

desarrollo sostenible a través del manejo adecuado y sistémico del ambiente, que promuevan en 

la comunidad el uso racional de los recursos del contexto. 

En este sentido, la implementación del  PRAE debe tener como ejes articuladores  la 

participación y gestión ciudadana, que garantice el diagnóstico participativo del reconocimiento 

de la realidad del contexto y permitir de esta manera, una adecuada interrelación del sistema 

natural, cultural, social y educativo, proceso que solo mediante el tejido de saberes,  mingas de 

pensamiento e identificación de los actores comunitarios se podrá lograr.  

Al hacer referencia al Sistema Cultural se entiende como el establecimiento de relaciones 

horizontales de colectividad, fraternidad y ayuda mutua con la naturaleza que lo rodea, base 

fundamental en la formulación de proyectos ambientales basados principalmente en el rescate de 

saberes ancestrales en pro de la conservación de los recursos naturales, de esta manera no solo se 

abordan este tipo de situaciones, sino que permite el anclaje entre lo cultural, natural, social y 

educativo. 

Este aspecto permitió que la comunidad vuelva a la visión ancestral e histórica de la 

Microcuenca como un espacio sagrado, cargado de sabiduría, poder, sanación, fertilidad, 

purificación, su conexión con otros mundos, de ahí, la importancia de mantener en ella el 

equilibrio a través de diversos proyectos comunitarios que permiten lograrlo. Para ello se trabaja 

bajo el supuesto “El agua es un regalo de los dioses que había que cuidar y merecer a través de 

diferentes rituales y prácticas de uso y aprovechamiento que se apoyaban en una relación de 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  128 

 

respeto e integración con la naturaleza”, garantizando así forjar una cultura de uso y manejo 

sustentable del agua”. Ávila, (2006. p. 233). 

Siguiendo la ruta, nos enfrentamos al sistema natural, el cual se caracteriza principalmente por 

el reconocimiento del contexto - territorio y la situación ambiental en el presente. Situación ya 

identificada, analizada anteriormente que conlleva al enfoque del PRAE hacia el fortalecimiento 

de los saberes ancestrales en pro de la conservación del agua, principal recurso que involucra y 

afecta a todos los locales, dando paso al inicio de procesos formativos para que la comunidad se 

apropie, empodere y brinde alternativas de solución sostenibles a las problemáticas ambientales 

que competen a todos, pues: 

La sostenibilidad en el desarrollo comunitario es un objetivo clave de las políticas 

ambientales pues constituye la alternativa para lograr que las comunidades se consideren 

objeto y sujeto del desarrollo  armonizándose la participación popular en la gestión 

ambiental y en la adopción de actitudes y de actuación ciudadana ambientalmente 

sostenibles. Martínez, (2006) 

De ahí que el sistema social tome una relevancia importante en este tejido pues es de los 

habitantes de quienes surge la identificación de las situaciones problemas, al igual que las 

alternativas de solución teniendo en cuenta el favorecimiento de sus prácticas económicas 

asociadas a los bienes y servicios que les ofrece el agua. Este proceso colectivo de acciones a 

favor de la resolución de las problemáticas actuales de Guanamá, se debe encontrar permeado 

por la Gestión ambiental como un proceso que “busca la transparencia de las actuaciones con un 

mayor dialogo, participación y control por parte de los grupos sociales afectados directa o 

indirectamente” Salazar & Sánchez, (2006:104) 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  129 

 

Finalmente, el PRAE a lo largo de su implementación se rige desde los cuatro principios 

andinos fundamentales: Racionalidad, corresponsabilidad, complementariedad y reciprocidad.  

En contraste con lo expuesto, desde el campo educativo es preciso buscar la transversalidad 

necesaria para lograr dicha visión colectiva de PRAE. En este particular, se parte desde la 

recolección de información, identificación de las problemáticas, análisis de las mismas y de las 

alternativas de solución, productos que se convertirán en la base de la resignificación del PRAE. 

Para lograr la transversalidad del mismo se enfatiza en las competencias básicas (Hacer, Saber, 

Ser) implementadas desde Ministerio de Educación fusionadas a la implementación de mi shagra 

fuente de vida; La Madre Tierra y su esencia en la producción; recorro las huellas ancestrales, 

reforesto y conservo a las Piedras; en colectividad cuido la Pachamama y construyo felicidad, 

anclados siempre a la cosmovisión ancestral.  

Después de tejer pensamiento desde la comunidad educativa, sabedores, representantes del 

cabildo mayor, y un docente como representación de la CONTCEPI, se llega a la necesidad de 

evidenciar que si es posible el proceso de anclaje entre la educación propia que se realizará desde 

la estrategia a utilizar y los planteamientos generales establecidos por Ministerio de Educación, 

de esta manera se fortalece lo propio sin perder de vista lo nacional, saberes que aunque este en 

lucha por diversidad e igualdad serán valorados los estudiantes, para tal efecto se realizó la 

transversalización para cada grado a partir de un entramado de saberes fusionados en las 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  130 

 

acciones explicadas con anterioridad.  

 

Figura 20.  

TRANSVERSALIZACIÓN DEL PRAE 

Fuente. Esta investigación  

A continuación se hace evidente el entramado entre los DBA, saberes ancestrales y 

alternativas ambientales propuestas para cada uno de los grados (Ver tabla 2). 

 

Tabla 6.  

Adecuación al currículo CEGG.  

Gra

do  

DBA Alternativa 

Ambiental 

Actividades  Duración  Evaluación 

Prim Recorrer el Recorrido Recorridos de Dos salidas de Resalta la 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  131 

 

ero territorio para 

conocer la 

cosmovisión de 

los mayores, con 

el fin de 

identificar los 

recursos naturales 

del contexto. Con 

base en la 

cosmovisión 

identifica 

elementos que le 

hacen daño a la 

Pachamama.  

s  campo para 

identificar  

elementos sagrados 

de la Pachamama.  

 

Explicación por 

parte de los Taitas y 

docentes de los 

daños que se 

ocasiona a la 

Pachamama. 

 

Plasma mediante 

dibujos lo 

observado y da a 

conocer que daños 

ambientales alcanzo 

a identificar. 

 

Participación en 

mingas de 

pensamiento con los 

Sabedores sobre la 

importancia de la 

Pachamama. 

campo 

 

Dos sesiones de 

trabajo en minga 

de pensamiento  

 

Ayuda en la 

alternativa de 

ecoladrillos 

(Duración: año 

escolar)) 

 

 

importancia 

de la 

Pachamama 

para la vida y 

describe  

acciones que  

la afectan.  

Segu

ndo 
Se identifica 

como un ser que 

se relaciona con 

la Pachamama y 

comprende como 

parte de su ser la 

necesidad de 

realizar pequeñas 

acciones de 

cuidado y 

conservación 

desde su hogar y 

compañeros de 

escuela. 

Recorrido

s 

Realización de 

juegos de roles de 

elementos de la 

Pachamama que les 

permiten identificar 

las relaciones que se 

establecen entre los 

seres vivos en la 

Pachamama.  

Por grupos se 

establecen diversas 

actividades de 

cuidado de la 

Pachamama para ser 

realizadas desde el 

hogar y el centro 

educativo.  

Dos sesiones de 

interpretaciones 

durante las 

salidas de 

campo. 

 

Actividades de 

conservación 

desarrolladas 

durante el año 

escolar.  

 

Ayuda en la 

alternativa de 

ecoladrillos  

Los y las 

estudiantes 

mediante 

mingas de 

pensamiento 

expresan la 

importancia 

de realizar 

accione de 

cuidado 

ambiental y 

de qué 

manera 

pueden 

ayudar a sanar 

la 

Pachamama.   
Terc

ero 
Recorre las 

huellas 

ancestrales para 

comprender la 

Recorrido

s 

Indaga a los 

sabedores sobre los 

rituales de 

armonización 

Cuatro fiestas 

cósmicas 

desarrolladas a 

lo largo del año 

Fomenta la 

práctica de 

rituales 

destacando el 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  132 

 

relación de 

equilibrio entre 

los seres y el 

entorno, para ello 

aplica prácticas y 

accionar propio 

del pueblo de los 

Pastos (rituales 

de 

agradecimiento y 

perdón por daños 

causados a la 

Pachamama). 

Desde las 

actividades 

identifica y 

explica de qué 

manera 

elementos de uso 

cotidiano dañan 

la Pachamama. 

realizados en las 

fiestas cósmicas y 

lavado de bastones 

de mando.  

 

Realiza junto a los 

sabedores los 

rituales. 

 

Mediante una 

historia relata el 

cambio que ha 

sufrido la 

Pachamama a través 

de los años e 

identifica los 

elementos que lo 

han ocasionado.  

escolar. 

 

Una jornada en 

minga de 

pensamiento. 

valor 

ancestral que 

los 

antepasados 

le otorgaban a 

los elementos 

sagrados. 

Cuart

o 
Comprende la 

importancia de 

las fases lunares 

en la aplicación 

de la agricultura 

según los 

ancestros. 

Además, 

reconoce especies 

endémicas 

utilizadas 

milenariamente 

para el control de 

plagas de manera 

natural.  

Shagra  Explicación de 

noches claras y 

oscuras. 

 

Esquemas de las 

fases de la luna. 

Minga alrededor del 

fogón sobre mitos 

de la luna.  

 

Explicación por 

parte de los 

sabedores sobre que 

plantas eran 

utilizadas 

milenariamente para 

el control natural de 

plagas.  

Dos sesiones en 

mingas de 

pensamiento.  

 

Tres salidas de 

campo 

distribuidas en 

los tres periodos 

académicos.  

Relaciona la 

conservación 

del agua con 

la importancia 

del uso de 

abonas 

orgánicos y 

las fases 

lunares para 

los riegos. .  

Quin

to  
Utiliza las plantas 

que favorecen el 

control de plagas 

en su Shagra, con 

ello comprende 

porqué para los 

sabedores de la 

Shagra Indaga a los 

sabedores alrededor 

del fogón sobre los 

métodos de 

fertilización 

orgánicos utilizados 

anteriormente.  

Dos jornadas de 

mingas de 

pensamiento y 

tejer saberes 

milenarios.  

 

La 

Aplica el 

principio de 

reciprocidad 

con la 

Pachamama, 

y en el diario 

vivir basados 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  133 

 

comunidad es 

importante 

mantener el 

equilibrio de la 

Pachamama bajo 

el principio de 

reciprocidad.  

Reconoce el 

cuidado de la 

Pachamama 

como vital para la 

vida, alimento, 

agua, plantas 

medicinales. 

 

Experimenta con las 

plantas socializadas 

en la Shagra y da a 

conocer los 

resultados en una 

minga de 

pensamiento.  

 

Entre diferentes 

grupos tejen 

conocimientos  

mediante la 

comparación entre 

las diferentes 

plantas utilizadas.   

 

A través de acciones 

amigables con el 

ambiente resalta la 

importancia del 

agua como uno de 

los elementos 

sagrados más 

importantes.  

experimentación 

se la realiza a los 

largo de un mes 

por cada planta. 

 

Tres jornadas de 

tejer saberes.  

 

Acciones 

amigables con el 

ambiente 

realizadas 

durante todo el 

año escolar. 

(cada periodo 

escolar 

corresponde a 

una acción) 

en el Sumak 

Kawsay 

Sext

o  
Fomenta la 

producción de 

abono orgánico 

mediante el 

rescate de 

prácticas 

ancestrales. 

Reconoce que 

prácticas diarias 

afectan el 

equilibrio de la 

Pachamama. 

Brinda 

alternativas de 

solución. 

Lombrico

mpost 

Explicación del 

lombricompost 

mediante una minga 

de pensamiento 

liderado por taitas y 

mamas.  

 

Aplicación de la 

técnica ancestral 

con ayuda de 

docentes, padres de 

flia, sabedores, 

corporación.  

Cada tres meses 

se realiza 

comparación. La 

actividad se 

ejecuta a lo largo 

del año escolar  

Compara la 

producción y 

estado del 

suelo entre la 

Shagra 

abonada 

orgánicament

e y terrenos 

vecinos donde 

utilizan 

químicos.  

Sépti

mo  
Relaciona la 

cosmovisión de 

sagralidad del 

agua para el 

origen de la vida, 

sin agua no hay 

Siembra 

del agua 

Lideran una minga 

de pensamiento con 

los más pequeños y 

representantes de 

padres de familia y 

cabildo mayor, 

Acompañamient

o en el desarrollo 

de las 

alternativas 

ambientales a lo 

largo de todo el 

Reconoce la 

importancia 

del agua 

como 

elemento 

sagrado, vital 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  134 

 

vida, no hay 

abono, no hay 

cosecha.  

donde destacan la 

importancia del 

agua en cada una de 

las alternativas y el 

diario vivir.  

 

Diálogos alrededor 

del fogón sobre la 

siembra del agua.  

 

Rituales para la 

siembra del agua.  

año escolar.  

 

Una sesión en 

minga de 

pensamiento con 

la comunidad 

educativa.  

 

Una jornada en 

tejer saberes 

alrededor del 

fogón. 

(compartir) 

 

para la vida y 

la 

Pachamama. 

(visión 

integral del 

agua) 

 

Aplica las 

diferente 

practicas 

milenarios y 

saberes 

ancestrales 

para la 

conservación 

del agua del 

territorio.   

Fuente: Esta investigación 

 

La racionalidad ambiental se forja en la desconstrucción del pensamiento metafísico, 

científico y posmoderno; de la territorialización de la diversidad, la diferencia y la otredad; sobre 

la base de los potenciales ecológicos y de los saberes culturales que habitan los territorios del 

Sur. De allí nace y desde allí reivindicamos el pensamiento ambiental latinoamericano.(Leff, s.f.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  135 

 

 

7. Conclusiones 

La participación activa  de la comunidad educativa con los líderes sociales, cabildantes y 

sabedores como  principales actores del desarrollo en el territorio permitió  comprender la 

dimensión del agua como fuente de vida en sus diferentes representaciones, asociadas a la visión 

de quienes poseen el conocimiento, a partir de una cosmovisión que se gesta en el sentir y actuar 

indígena, desde su saber, sus raíces,  el fortalecimiento del amor, respeto y exaltación de lo 

propio; comprender éstos vínculos es la base de una verdadera formación ambiental 

contextualizada que  destaca la importancia y valor ancestral que representa el agua como 

símbolo de respeto y divinidad para dar respuestas ambientales a las necesidades requeridas por 

la comunidad.  

Trabajar desde los saberes propios entorno al agua permitió fortalecer la visión de 

conservación, donde es posible continuar con  actividades económicas de forma controlada y a la 

vez desarrollar proyectos productivos sostenibles que ayuden a minimizar el impacto ambiental 

aportando al fortalecimiento cultural de la comunidad indígena de Yascual, mediante procesos de 

apropiación de conocimiento  y del empoderamiento necesario para la proyección de acciones 

éticas para alcanzar transformaciones de impacto y de compromiso de cada uno de los 

participantes valorando su medio de vida. 

Incluir los pilares de la cosmovisión andina como base fundamental del PRAE, permitió 

mayor compromiso  por parte de los actores de la investigación en pro de la solución y/o 

mitigación de las diversas problemáticas ambientales y culturales presentes en el contexto; visto 

desde el poder hacer y transformar realidades, así como el control de situaciones que los aquejan, 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  136 

 

para contribuir al desarrollo natural, cultural, económico, educativo, social y compartir sus 

responsabilidades.  

Con la implementación del caminar pedagógico del PRAE, se logró fortalecer la gestión de 

alianzas estratégicas entre cabildo indígena, líderes comunitarios y comunidad educativa; 

organizaciones que comprendieron la importancia del trabajo mancomunado evidenciado en el 

documento mediante la creación de las líneas de acción del PRAE, dando inicio a procesos 

organizados, colaborativos de cohesión y fortalecimiento cultural, como un primer paso para 

proponer alternativas de solución sostenibles con base en las necesidades y potencialidades de la 

comunidad, comprendiendo así, la complejidad de la educación ambiental y su trascendencia en 

la formación de ciudadanos ambientalmente responsables desde la valoración de sus raíces y su 

territorio.  

 

 

 

 

 

 

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  137 

 

8. Recomendaciones 

Es fundamental que se generen espacios de diálogo de saberes entre las diversas comunidades 

indígenas del territorio, donde se logre tejer conocimiento cultural y ambiental, teniendo en 

cuenta de que cada contexto alcanza la transformación de metas comunes de diferentes maneras, 

lo que permite exaltar y fortalecer los conocimientos propios ancestrales.    

Es necesario darle un nuevo lenguaje a la educación ambiental de acuerdo a lo que está 

sucediendo en la actualidad, hacer concertación y proyección territorial con el fin de lograr la 

reconversión productiva, convirtiéndose así, en procesos donde se hable desde un lenguaje 

intercultural en las dinámicas propias en la toma de decisiones socioeconómicas del territorio.  

La educación ambiental, en consecuencia desde la implementación del PRAE en el territorio, 

debe convertirse en una educación que promueva el cambio de actitudes, con respecto al entorno 

en el cual se desenvuelven los individuos y las colectividades, para la construcción de una escala 

de valores que se desarrollan desde la propia cosmovisión, que incluyan la tolerancia, el respeto 

por la diferencia, la búsqueda del consenso, la participación; y por consiguiente, implica una 

formación en la responsabilidad para la toma de decisiones y la participación en la construcción 

de una cultura ambiental. 

Se recomienda a nivel de cabildo, que desde las instituciones educativas se fortalezcan  

procesos formativos entorno a PRAE, fortalecimiento cultural-ambiental y participación 

comunitaria, en todos los niveles educativos, que den respuesta a la formación de estudiantes 

críticos, reflexivos, comprometidos con la Pachamama y capaces de construir alternativas de 

solución a diversas situaciones ambientales y culturales, formando así, parte de la dinámica 

social presente en el contexto.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  138 

 

Tejer saberes y el trabajo mancomunado, en consecuencia desde el PRAE, se convierten en un 

pilar que permite generar espacios de reflexión, diálogo, acuerdos y respeto en la toma de 

decisiones comunitarias.  

Desde la investigación se recomienda incluir estrategias que permitan la exaltación por la 

cultura, por lo propio, por sentirse orgulloso de la comunidad a la que se pertenece, a desarrollar 

desde los más pequeños respeto por lo diverso y reconocer la importancia de los conocimientos 

propios; para que desde la misma cosmovisión se generen respuestas alcanzables a la 

problemática ambiental presente en cada zona.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  139 

 

Referencias 

Acosta, F.,Mamián, A., & Santos, J. (2007) La Shagra ancestral. La educación de los 

renacientes Pastos. S.l:Asociación de Autoridades Indígenas del Pueblo de los Pastos. 

Agenda Ambiental Pastos, (2012-2014). Agenda Ambiental en el territorio del nudo de La Waka 

o de los Pastos para la permanencia de la vida y la cultura – Shaquilulo. Ministerio de 

Ambiente y desarrollo sostenible. Asociación de Cabildos y/o autoridades tradicionales 

del nudo de los Pastos “Shaquiñan”Bogotá: .s.n. 

Alimonda, H. (2006). Paisajes del Volcán de Agua. Aproximación a la Ecología Política 

latinoamericana Gestión y Ambiente,9(3),45-54.  

Arboleda, A. & Aguilar, J. (2017. p.32). Articulación de la etnoeducación o educación propia, 

desde el componente pedagógico en la I.E Etnoeducativo de Tóez, Caloto – 

Cauca.Cauca: Universidad Nacional Abierta y a Distancia.  

Asociación Shaquiñan, (2017). La shagra, las semillas y el derecho fundamental a la soberanía 

alimentaria en el territorio indígena del Nudo de los Pastos.Revista digital Semillas, 

67(68) 

Ávila, P. (2006). El valor social y cultural del agua. Gestión y cultura del agua.México: Instituto 

Mexicano de tecnología del agua. Colegio de Postgrados en Ciencias Agrícolas. 

Ayala, J. (2018). Diseño de una estrategia didáctica para la enseñanza – aprendizaje del valor 

del Agua desde la Dimensión Cultural en la Cosmovisión de la Comunidad Indígena de 

los Pastos- Departamento de Nariño, en la I.E. Los Andes de Cuical.  Bogotá: 

Universidad Nacional de Colombia.  

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  140 

 

Barabas, A. (2010). El pensamiento sobre el territorio en las culturas indígenas de México.Avá 

revista de Antropología, (17) 3- 15.  

Bayón,  P. (2006). Educación Ambiental, participación y transformación social sostenible en  

Cuba. Revista Interface, 2(4), 89-104. Recuperado de 

http://biblioteca.filosofia.cu/php/export.php?format=htm&id=2335&view=1 

Bédard, L. (2015). El ecologismo de la cosmovisión andina. Tinkuy boletín de Investigación y 

Debate, 22, 116-125. 

Constitución política de Colombia (1991). Recuperado de 

https://www.ramajudicial.gov.co/documents/10228/1547471/CONSTITUCION-

Interiores.pdf 

CONTCEPI. (2012). Perfil del sistema educativo indígena propio. 

Contreras, J. (2014). Del desarrollo sostenible a la sustentabilidad ambiental. Revista Facultad de 

Ciencias Económicas: Investigación y Reflexión, 22(1), 115-136. 

Costin, T. &Beekman, G. (2002). El simbolismo y la energía cósmica del agua, en Ávila, P. 

(coord.), agua, cultura y sociedad en México, El Colegio de Michoacán, Secretaria de 

Urbanismo y Medio Ambiente.México: Instituto Mexicano de Tecnología del Agua,. 

DANE. Población Departamento de Nariño (2017). Recuperado de: 

https://www.todacolombia.com/departamentos-de-colombia/narino/poblacion.html 

DANE. Población Indigena de Colombia.(2018). Resultados del censo Nacional de Población y 

Vivienda. 

D´Amico, P. y Agoglia, O. (2019). La cuestión ambiental en disputa: el ambientalismo 

hegemónico y la corriente ambiental crítica. Lecturas desde y para América Latina. 

Revista Colombiana de Sociologia, 42(1), 97 – 116. 

https://www.ramajudicial.gov.co/documents/10228/1547471/CONSTITUCION-Interiores.pdf
https://www.ramajudicial.gov.co/documents/10228/1547471/CONSTITUCION-Interiores.pdf
https://www.todacolombia.com/departamentos-de-colombia/narino/poblacion.html


      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  141 

 

De Sousa Santos, B. (2009). Una epistemología del sur. La reinvención del conocimiento y la 

emancipación social. México: Siglo XXI y CLACSO 

Durán, M. (2014). SumakKawsay o Buen Vivir, desde la cosmovisión andina hacia la ética de la 

sustentabilidad. En: Pensamiento actual, (10) 51-61 

Erazo, F. Moreno, O. Gonzales, M. (2013). Pensamiento ambiental, diálogo de saberes para 

comprender el actuar del indígena. Pasto: s.n. 

García, D. Priotto, G. (2009). Educación Ambiental. Aportes políticos y pedagógicos en la 

construcción del campo de la Educación Ambiental. Buenos Aires: s.n.  

Gavilánes, F. (2018). Caracterización del valor intrínseco antropogénico de la biodiversidad. El 

no-antropocentrismo y el ecocentrismo del SumakKawsay como forma de conservación 

de la naturaleza no-humana y la vida.  España: Universidad del País Vasco. 

Geilfus, F. (1997). 80 herramientas para el desarrollo participativo: Diagnostico, planificación, 

monitoreo, evaluación.S.l: s.f. 

Gentes, I. (2001). Derecho de Agua y Derecho Indígena. - Hacia un reconocimiento estructural 

de la gestión indígena del agua en las legislaciones nacionales de los Países Andinos. 

WaterLaw and IndigenousRights. Santiago de Chile:Universidad de Wageningen, Países 

Bajos y las Naciones Unidas-CEPAL  

Goffin, L. (1992). Educación para el Ambiente. Mediateca de la comunidad Francesa de 

Bélgica: Catálogo guía. 

González, F, et al. (2012). El fuego y el agua en los rituales de curanderos otomíes. Rev. Andes, 

23(1).[fecha de Consulta 30 de Septiembre de 2020]. ISSN: 0327-1676. Recuperado de: 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=127/12726101004 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  142 

 

Gonzales. R. (2017). Currículo cultural mapuche pehuenche de tradición oral.Chile:Universidad 

de Granada.  

González, M. (2015). La emergencia de lo ancestral: una mirada sociológica. Espacio Abierto, 

24(3), pp. 5-21. Recuperado de:<http://www.redalyc. org/articulo.oa?id=12242627001> 

ISSN 1315-0006. 

Guerrero, E. & Pinza, C. (2014). Ecopedagogía en la construcción de acciones educativas 

proambientales. (Investigación). Pasto, Colombia: s.n. 

Gudynas, E. (2004). Ecología, economía y ética del Desarrollo Sostenible. Centro Latino 

Americano de Ecología Social. Montevideo: Ediciones Coscoroba. 

Ilich, I. (1993). El H2O y las aguas del olvido, JoaquinMortiz. México.  

Jardín Botánico. (s/f). Guía metodológica para la formulación de proyectos ambientales 

escolares un reto más allá de la escuela. Bogotá: Universidad Libre. Colombia.  

Los Pastos. YachaykunaMinka. (2004). Cabildos Indígenas Pastos, Consejo Mayor de 

Educación Indígena de Los Pastos, Etnoeducadores. Primera Edición. 

Leff, E. (2004). Racionalidad ambiental La reapropiación social de la naturaleza. 

Argentina:Siglo XXI editores argentina, S.A.  

López, M. (2015). Contribuciones de las iniciativas y propuestas de educación propia de las 

comunidades Achagua y Yupa, a la construcción de un proyecto educativo de colonial en 

Colombia. Bogotá: Escuela de ciencias de la educación ECEDU, UNAD. 

Luna, G; Molina, A; Leonel, H; Rivas, H. (2020). Transversalidad de la Educación Ambiental. 

San Juan de Pasto: Editorial Universidad de Nariño. 

Ley General de Educación. (1994). Recuperado de 

https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-85906_archivo_pdf.pdf 

https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-85906_archivo_pdf.pdf


      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  143 

 

Martínez, P. (2006). Educación Ambiental, participación y transformación social sostenible 

enCuba.Revista Interface (Porto Nacional), (03). 

Maya, A. (2015). La fragilidad Ambiental de la Cultura. Historia y medio ambiente. Segunda 

edición. Editorial de la Universidad Nacional de Colombia. 

Melo, A. (2016). Prácticas sustentables desde el enfoque ancestral: una propuesta didáctica 

para el estudio de la contaminación ambiental en el territorio de Usme. Primer congreso 

nacional de educación ambiental para la sustentabilidad. Universidad Pedagógica.  

MEN. (2005). Al tablero. Recuperado el 25 de 11 de 2015, de Educar para el desarrollo 

sostenible: Recuperado de: http://www.mineducacion.gov.co/1621/article-90893.htm 

Ministerio de Educación Ambiental. (2010).Política Nacional de Educación Ambiental (SINA). 

Bogotá, D.C., Colombia: Fundación Javeriana de Artes Gráficas (JAVEGRAF). 

Ministerio de Educación Nacional. Decreto 1743 de 1994. Recuperado de 

http://www.minambiente.gov.co/images/BosquesBiodiversidadyServiciosEcosistemicos/

pdf/Normativa/Decretos/dec_1743_030894.pdf 

Miranda, L. (2013). Cultura ambiental: un estudio desde las dimensiones de valor, creencias, 

actitudes y comportamientos ambientales. Artículo de revisión. Vol.8.No.2 – 94-105. 

Universidad Adventista.  

Molina Bedoya, V. A., & Tabares Fernández, J. F. (2014). Educación Propia. Resistencia al 

modelo de homogeneización de los pueblos indígenas de Colombia. Polis. Revista 

Latinoamericana, (38). 

Morales, G. (2016). La apropiación de la naturaleza como recurso. Una mirada reflexiva. Gestión 

y Ambiente. Volumen 19 (1): 141-154, ISSN 0124.177X. 

http://www.minambiente.gov.co/images/BosquesBiodiversidadyServiciosEcosistemicos/pdf/Normativa/Decretos/dec_1743_030894.pdf
http://www.minambiente.gov.co/images/BosquesBiodiversidadyServiciosEcosistemicos/pdf/Normativa/Decretos/dec_1743_030894.pdf


      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  144 

 

Muñoz Burbano, Francisco Andrés. Las manillas como tejido del pensamiento del pueblo Inga. 

Revista Historia de la Educación Colombiana. Vol, 24 No 24, San Juan de Pasto-

Colombia. P.155-180. (2020) 

Ordoñez, C & Oñate, P. (2016). Principios de la cosmovisión Andina relacionados con el uso de 

plantas medicinales, en la Parroquia de Sayausí, Cantón Cuenta. Universidad de Cuenca. 

Ecuador.  

Pérez, C. (2015). Diálogo de saberes en el Sistema de Educación Indígena Propio de Colombia: 

Hermenéutica contra inconmensurabilidad. Cuadernos de Filosofía Latinoamericana, 

36 (113), 22. 

Pérez Luna, E., & Alfonso, N. (2008). Diálogo de saberes y proyectos de investigación en la 

escuela. Educere, 12(42), 455-460. 

Pérez, S. (2002). Desarrollo y medio ambiente: una mirada a Colombia. Economía y 

Desarrollo, 1(1). 

Plan de acción para la vida del Pueblo de los Pastos (s.f.). Asociación de Autoridades Indígenas 

del Pueblo de los Pastos.  

Proyecto Educativo Institucional Centro Educativo Guanamá Grande. PEI. (2006). 

Proyecto Educativo Institucional Centro Educativo Guanamá Grande. PEI. (2017). 

Robert, M. (2002). El agua y el arte, en Ávila, P. (coord.), agua, cultura y sociedad en México, El 

Colegio de Michoacán, Secretaria de Urbanismo y Medio Ambiente, Instituto Mexicano 

de Tecnología del Agua, México.  

Rodríguez, S. (2011). La política educativa (etnoeducación) para pueblos indígenas en 

Colombia, a partir de la constitución de 1991. Bogotá: Universidad Nacional de 

Colombia. Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Antropología 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  145 

 

Ruano, Aldemar. (2018). La Shagra. Fondo de Compensación Ambiental. CORPONARIÑO. San 

Juan de Pasto. 

Ruiz-Morales, M. (2011) Taller de elaboración de lombricomposta: porque tener lombrices nos 

beneficia a todos. Recuperado el 02 de octubre de 2020 

de www.uia.mx/web/files/publicaciones/ 

Sánchez, M & Salazar, J (2016). Proyecto Ciudadano de Educación Ambiental (PROCEDA), 

para la conservación de la Microcuenca Guachucal del Corregimiento de Jamondino, 

Municipio de Pasto. Pasto: Universidad de Nariño.  

Solano, S. (2016). Las representaciones de los estudiantes en la resignificación del PRAE hacia 

la construcción de una conciencia ambiental. Bogotá: Universidad Militar Nueva 

Granada, Colombia.  

Trujillo, C. & otros, (2018). Significados del agua para la comunidad Indígena Fakcha Llakta, 

Cantón Otavalo, Ecuador. Revista Ambiente & Sociedad.  Vol. (21). Sao Paulo.  

UNESCO. (2008). Educación para el desarrollo sostenible en la región Andina. Algunas 

experiencias significativas en Ecuador y Venezuela.  

UNESCO. (2011). Rutas de la Interculturalidad. Estudios sobre educación con poblaciones Afro 

descendientes en Ecuador, Bolivia y Colombia.  

UNIPA, CAMAWARI (s.f.). Folleto No. 10. Los pueblos indígenas y el medio ambiente. 

Recuperado de https://ohchr.org/Documents/Publications/GuideIpleaflet10sp.pdf 

Valencia, V. (s/f). Revisión documental en el proceso de investigación. Pereira: Universidad 

Tecnológica de Pereira. Colombia  

Vásquez, L. (2019), El territorio enseña: saberes ancestrales de la comunidad muisca de 

Sesquilé para la educación ambiental.  Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana.  

http://www.uia.mx/web/files/publicaciones/taller-de-lombricomposta.pdf
https://ohchr.org/Documents/Publications/GuideIpleaflet10sp.pdf


      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  146 

 

Valenzuela, L. (2018). La minga de pensamiento, como estrategia didáctica, para mejorar la 

comprensión de hechos históricos locales en los estudiantes del grado noveno de la 

Institución Educativa Técnica Agropecuaria Indígena “Cumbe”, del Municipio de 

Cumbal. Nariño. Cauca: Universidad del Cauca.  

Vega, H. (2014). El pensamiento ambiental ancestral latinoamericano como respuesta a la actual 

crisis planetaria. Revista Comunicación, 23(1), 4-16. 

Williamson, G. (2009). Educación ambiental intercultural: ¿un nuevo paradigma? Revista 

Colombiana de Educación, 56(1), 132-155.  

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  147 

 

ANEXOS 

Anexo A. Guía de observación 

 

UNIVERSIDAD DE NARIÑO – MAESTRÍA 

EN EDUCACIÓN 

 

“FORTALECIMIENTO DE LA CULTURA AMBIENTAL ENTORNO AL AGUA A PARTIR 

DE SABERES ANCESTRALES DE LA COMUNIDAD INDIGENA DE YASCUAL DEL 

CENTRO EDUCATIVO GUANAMA GRANDE” 

 

La presente guía de observación tiene como objetivo identificar las diferentes actividades en las 

que la comunidad educativa utiliza el agua en la vida diaria y la relación entre los saberes 

ancestrales y el actuar de las personas entorno al agua.  

Fecha de observación: ___________________  Tiempo de observación: ___________ 

 

SUBCATEGORIA  DESCRIPCIÓN 

¿En qué actividades utiliza el agua la 

comunidad educativa? 

 

¿La comunidad educativa utiliza el agua de 

manera adecuada? 

 

¿Qué acciones culturales (ancestrales) en torno 

al agua se realizan en el diario vivir en la 

comunidad? 

 

¿Existe una relación entre el pensar indígena y 

el actuar de los habitantes de la comunidad? 

 

¿La comunidad educativa demuestra interés 

por el cuidado y  la conservación del recurso 

hídrico?  

 

¿Qué acciones realiza la comunidad que 

contaminan el patrimonio hídrico? 

 



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  148 

 

Anexo B. Preguntas grupo focal Dirigido a taitas y comunidad educativa 

 

UNIVERSIDAD DE NARIÑO – MAESTRÍA EN 

EDUCACIÓN 

 

 

“FORTALECIMIENTO DE LA CULTURA AMBIENTAL ENTORNO AL AGUA A PARTIR 

DE SABERES ANCESTRALES DE LA COMUNIDAD INDIGENA DE YASCUAL DEL 

CENTRO EDUCATIVO GUANAMA GRANDE” 

El objetivo de este grupo focal es lograr unificar las diferentes miradas que se tiene  por parte de 

los Taitas, docentes, estudiantes y padres de familia, con el fin de resignificar el PRAE para 

minimizar los problemas ambientales entorno al agua presente en la comunidad indígena de 

Yascual. 

Temas a tratar: 

ACTORES PREGUNTA RESPUESTA 

 

 

 

 

 

 

 

DOCENTES 

¿Pertenece a un grupo indígena?  

¿Qué es para usted ser indígena?, en el caso de no 

pertenecer a uno grupo indígena, ¿Qué piensa 

sobre ellos? 

 

¿Te sientes orgulloso de pertenecer/ laborar en una 

comunidad indígena? 
 

¿De qué manera ayuda con la trasmisión de los 

saberes ancestrales de la comunidad Pastos?  
 

¿Conoce usted la importancia del agua para el 

territorio? 
 

¿Conoce usted la importancia del agua en los 

rituales? 
 

¿Cree importante conocer los saberes ancestrales 

entorno al agua? 
 

¿Desde la escuela como ayudan en la mitigación de 

las problemáticas ambientales? 
 

¿Cómo se trabaja actualmente el PRAE?  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  149 

 

¿Dentro del PRAE se tienen en cuenta las prácticas 

ancestrales o milenarias del territorio? 
 

 

 

TAITAS- 

SABEDORES 

¿Qué es el agua?  

¿Por qué es importante el agua?  

¿Cómo se puede dar a conocer la cosmovisión 

andina? ¡Lo hace en su comunidad? 
 

¿Conoce algunos mitos y leyendas representativas 

de la comunidad? ¿Cuáles?  
 

 

 

 

ESTUDIANTES 

¿Qué es el agua?  

¿Por qué es importante el agua?  

¿Conoce algunos mitos y leyendas representativas 

de la comunidad? ¿Cuáles? 
 

¿Sabe porque el agua es importante  para las 

comunidades indígenas?  
 

¿Cómo te sientes de pertenecer a una comunidad 

indígena? 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



      CULTURA AMBIENTAL DEL AGUA A PARTIR DE SABERES ANCESTRALES  150 

 

Anexo C.   Revisión Documental 

 

UNIVERSIDAD DE NARIÑO – MAESTRÍA 

EN EDUCACIÓN 

 

“FORTALECIMIENTO DE LA CULTURA AMBIENTAL ENTORNO AL AGUA A PARTIR 

DE SABERES ANCESTRALES DE LA COMUNIDAD INDIGENA DE YASCUAL DEL 

CENTRO EDUCATIVO GUANAMA GRANDE” 

La presente revisión documental tiene un fin investigativo y esta orientada a reconocer la 

concepción que se brinda a la cosmovisión andina entorno al agua, por parte el sector educativo 

y conformación social presente en el Corregimiento de Guanamá Grande y el Resguardo de 

Yascual.  

 

PARÁMETROS 
ORIENTADORES 

 

PEI 

 

LEY DE 
ORIGEN – 

LEY 

NATURAL 

 

PLAN DE 
VIDA 

RESGUARDO 

DE YASCUAL 

 

MANUAL DE 
JUSTICIA PROPIA 

REGLAMENTO 

INTERNO Y DE 
CONVIVENCIA 

 

AGENDA 
AMBIENTAL 

DEL 

TERRITORIO 
ANDINO 

 

DERECHO 
CONSUETUDINARI

O INDÍGENA 

Concepción del 

agua 

 

      

Saberes 

ancestrales 

ligados al agua 

 

      

Protección del 

agua 

 

      

Problemáticas 

ambientales 

“enfermedades” 

del agua 

 

      

Mitología       

Usos del agua       

 


