
DIÁLOGO DE SABERES: ESTRATEGIA PEDAGÓGICA ETNOEDUCATIVA i 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

DIÁLOGO DE SABERES: ESTRATEGIA PEDAGÓGICA ETNOEDUCATIVA PARA 

ASOMARSE AL IDIOMA CAMËNTŜÁ, EN EL GRADO QUINTO DEL CENTRO 

EDUCATIVO RURAL JUAN XXIII DEL VALLE DE SIBUNDOY 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
AUTORA 

 

MARÍA DOMITILA AGUILLÓN CERÓN. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
UNIVERSIDAD DE NARIÑO  

FACULTAD DE EDUCACIÓN  

MAESTRÍA EN EDUCACIÓN  

2021 



ii 
 

 

DIÁLOGO DE SABERES: ESTRATEGIA PEDAGÓGICA ETNOEDUCATIVA PARA 

ASOMARSE AL IDIOMA CAMËNTŜÁ, EN EL GRADO QUINTO DEL CENTRO 

EDUCATIVO RURAL JUAN XXIII DEL VALLE DE SIBUNDOY 

 

 

 

 

MARÍA DOMITILA AGUILLÓN CERÓN 

 

 

 

 

ASESORA 

 

CLAUDIA AFANADOR HERNÁNDEZ 

MAGISTER ETNOLITERATURA 

 

 

 

PROYECTO DE INVESTIGACIÓN ENTREGADO AL COMITÉ CURRICULAR 

DE LA MAESTRÍA EN EDUCACIÓN COMO REQUISITO PARCIAL PARA OPTAR 

AL TÍTULO DE MAGISTER EN EDUCACIÓN. 

 

 

UNIVERSIDAD DE NARIÑO  

FACULTAD DE EDUCACIÓN  

MAESTRÍA EN EDUCACIÓN  

SAN JUAN DE PASTO 

2021 



iii 
 

 

 

 

NOTA DE RESPONSABILIDAD 

 
 

Las ideas y demás contenido aportado en esta investigación son exclusivamente 

responsabilidad del autor. 

 

Artículo 1ro del acuerdo N°. 324 de octubre 11 de 1966 emanado del Honorable 

Consejo Directivo de la Universidad de Nariño. 



iv 
 

NOTA DE ACEPTACIÓN 

 

 

 

Fecha de sustentación: 5 de octubre de 2021 
 

 

Calificación: 78.3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                          Dra. ANA BARRIOS ESTRADA 

 

Presidente del jurado 
 

 

 

                                                                 Dra. GABRIELA HERNÁNDEZ VEGA 
 

Jurado 
 

 

 
                                                                                                Mg. DIEGO NARANJO PATIÑO 

 

Jurado 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

Sibundoy, 2021 



v 
 

Dedicatoria 
 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico todo este proceso a mi madre Esperanza 

Cerón, quien me apoya y cree en mis capacidades; 

también a mi familia, compañero de lucha Jesús 

Chicunque, mis hijos Geraldy, Mayerly y Jesús 

David, que han sido mi motor para seguir estudiando 

y alcanzar el éxito. 

Con respeto y sinceros agradecimientos a la Escuela 

Juan XXIII porque está en constante lucha por 

conservar el legado cultural, llevando a la memoria 

cada celebración que nos identifica como indígenas, 

momentos para encontrarnos y recordar que todavía 

pervivimos con nuestras tradiciones autóctonas y 

culturales. 



vi 
 

AGRADECIMIENTOS 

 
 

Agradezco a mis profesores: Javier Rodríguez que me asesoró en el desarrollo del 

proyecto, de igual manera a la profesora Claudia Afanador, quien me asesoró en el desarrollo 

de la tesis como tal. También les quedo eternamente agradecida por la colaboración a los 

docentes del Centro Educativo Juan XXIII, a directivos y docentes, sobre todo, por haberme 

dado los espacios para desarrollar los temas propuestos, a los mayores de la comunidad 

Camëntŝá, por sus sabios conocimientos frente al shinÿak, el jajañ y al Enabuatëmbayëng, 

que hacen parte de la escuela milenaria de la comunidad, a los niños de la escuela que son la 

parte activa de la investigación y a la comunidad en general. Aslëpay Diospagracho 

ainanocan (Muchas gracias a todos desde el corazón). 



vii 
 

RESUMEN 

 
 

Diálogo de saberes: estrategia pedagógica etnoeducativa para asomarse al idioma 

camëntŝá, en el grado quinto del Centro Educativo Rural Juan XXIII del Valle de Sibundoy 

Putumayo. Se hace esta propuesta porque a este centro asisten un alto porcentaje de niños 

camëntŝá, un mínimo porcentaje de niños colonos y afros. En el desarrollo de la 

investigación, aparece un recorrido por el aspecto cultural del camëntŝá, más adelante se hace 

hincapié en el shinÿak (fogón), el jajañ (chagra) y el enabuatëmbayëng (mano de obra 

prestada), porque ahí se centra el conocimiento milenario, o sea, que era la escuela donde se 

vivenciaban los valores y el aprendizaje como tal. Concluyéndose que es una cultura única 

en el mundo, con una invaluable riqueza cultural, y que hoy en día, hace parte de las llamadas 

culturas híbridas, donde poco a poco, es más marcado el proceso de aculturación. 

 

De ahí, la importancia de proponer una forma de trabajar la lengua camëntŝá, dentro 

de todas las áreas del conocimiento para que se mantenga viva en el tiempo. Entonces, se 

realiza una cartilla denominada “Cartilla para el acercamiento hacia el idioma camëntŝá en 

todas las áreas del conocimiento”, donde se trabaja la lengua nativa de manera 

interdisciplinar, cumpliendo dos funciones a la vez: trabajar la temática dada por el 

Ministerio de Educación Nacional y que el educando pueda afianzar su lengua nativa, eso sí, 

con el compromiso de que practique las palabras de este idioma, todos los días, e ir 

profundizando en ella con la ayuda de padres y mayores, debido a que esta cultura es aún 

ágrafa y apenas quiere asomarse a una escritura. 



viii 
 

ABSTRACT 

 
Dialogue of Knowledge: Ethno-educational Pedagogical Strategy to Look Out at the 

Camëntŝá Language, in the Fifth Grade of the Juan XXIII Rural Educational Center of the 

Sibundoy Putumayo Valley. This proposal is made because this centre is attended by a high 

percentage of Camëntŝá children, a minimum percentage of Afro and settler children. In the 

development of the research, there appears a tour through the cultural aspect of the camëntŝá, 

later emphasis is placed on shinÿak (stove), jajañ (chagra) and enabuatëmbayëng (borrowed 

labor), because there the millennial knowledge is centered, that is, it was the school where 

values and learning were experienced as such. Concluding that it is a culture unique in the 

world, with an invaluable cultural wealth, and that today, it is part of the so-called hybrid 

cultures, where little by little, the process of acculturation is more marked. 

Hence, the importance of proposing a way of working the language camëntŝá, within 

all areas of knowledge so that it stays alive intime. Then, a primer called " Primer for the 

approach to the language camëntŝá in all areas of knowledge", is made, where the native 

language is worked in an interdisciplinary way, fulfilling two functions at the same time: 

work on the subject given by the Ministry of National Education and that the student can 

strengthen his or her native language, with the commitment that practice the words of this 

language, every day, and go deeper into it with the help of parents and elders, because this 

culture is still agape and just wants to peek a writing. 



ix 
 

TABLA DE CONTENIDO 

INTRODUCCIÓN .............................................................................................................................. 1 

CAPÍTULO I ASPECTOS GENERALES .......................................................................................... 5 

1. Problema .................................................................................................................... 5 

1.1. Planteamiento del problema .................................................................................... 6 

1.2. Objetivos ................................................................................................................. 8 

1.2.1. Objetivo general  ................................................................................................ 8 

1.2.2. Objetivos específicos .......................................................................................... 8 

1.3. Matriz operacional de objetivos .............................................................................. 8 

1.4. Justificación ........................................................................................................... 10 

CAPÍTULO II MARCO CONTEXTUAL ........................................................................................ 14 

2.1 Un paseo por la cultura camëntŝá ........................................................................... 14 

2.2 Ubicación del Centro Educativo Rural Juan XXIII ............................................... 15 

2.3 Aspecto social del camëntŝá ................................................................................... 19 

2.4. Instituciones de etnoeducación, educación del contexto en estudio ...................... 19 

2.5. La lengua camëntŝá, una herencia cultural ........................................................... 20 

2.6. Actividad económica ............................................................................................. 25 

2.7. Servicios de salud ................................................................................................. 25 

2.8. Medicina tradicional .............................................................................................. 25 

2.9. Antecedentes ......................................................................................................... 26 

2.9.1. El shinÿak, una parte de la escuela primitiva camëntŝá ................................ 27 



x 
 

2.9.2. La chagra o jajañ, otro lugar de aprendizaje del camëntŝá ............................. 31 

2.9.3. La minga enabuatëmbayëng, trabajo colaborativo ......................................... 36 

CAPÍTULO III MARCO TEÓRICO ................................................................................................ 39 

3.1. Pedagogía tradicional ............................................................................................ 40 

3.2. Paulo Freire, la educación liberadora .................................................................... 41 

3.3. ¿Qué es la justicia cognitiva de la que habla Boaventura de Sousa? .................... 42 

3.4. Fundamentaciones basadas en la experiencia humana, según Andrés Argüello 

Parra 43 

3.5. La cultura, una herencia o tradición social ............................................................ 44 

3.6. Culturas híbridas ................................................................................................. 46 

3.7. Interulturalidad, enriquecimiento donde todos ganan ........................................... 52 

3.8. La oralidad, como un medio para la trascendencia ............................................... 53 

3.9. El diálogo nacimiento desde el shinÿac (fogón).................................................... 54 

3.10. Saberes legados de nuestros antepasados ............................................................ 56 

3.11. Lenguaje mítico, una más de las riquezas prehispánicas .............................. 57 

3.12. Diálogo de saberes ............................................................................................. 60 

3 13. Cosmovisión cultural indígena ............................................................................ 61 

3.14. Lenguas nativas ................................................................................................... 63 

CAPÍTULO IV MARCO CONCEPTUAL ....................................................................................... 66 

4.1 Cultura .................................................................................................................... 66 

4.2 Interculturalidad ..................................................................................................... 72 



xi 
 

4.3 Pedagogía ............................................................................................................... 72 

4.4 Oralidad .................................................................................................................. 73 

4.5 Cosmovisión ........................................................................................................... 74 

4.5 Diálogo de saberes. Un enriquecimiento mutuo .................................................... 75 

4.6 Lengua .................................................................................................................... 75 

CAPÍTULO V METODOLOGÍA ..................................................................................................... 80 

5.1. Paradigma ........................................................................................................... 81 

5.2. Enfoque ................................................................................................................. 81 

5.3. Técnicas de recolección de la información .......................................................... 81 

5.4. Técnicas de análisis e interpretación de la información ........................................ 82 

CAPÍTULO VI UNA MUESTRA DEL PENSAMIENTO CAMËNTŜÁ ........................................ 83 

6.1. Trabajo con el Taita Ángel y los niños alrededor del shinÿak .............................. 83 

6.2. Diálogo con la mamita, Carmela Chicunque relacionado con el shinÿak y el jajañ 

........................................................................................................................................... 90 

6.3. El enabuatëmbayëng (cuadrilla o mano prestada), según María Luisa Juajibioy, 

hija del desaparecido Pedro Juajibioy ............................................................................... 94 

CAPÍTULO VII PROPUESTA PEDAGÓGICA .............................................................................. 99 

CONCLUSIONES .......................................................................................................................... 100 

RECOMENDACIONES ................................................................................................................. 102 

Bibliografía ..................................................................................................................................... 103 

ANEXOS ......................................................................................................................................... 112 



xii 
 

Lista de tablas 

 
Tabla 1Matriz de Categorización............................................................................................ 8 

Tabla 2:Sistema Fonológico de las Consonantes y de las Vocales ....................................... 21 

Tabla 3:Sistema de Vocales .................................................................................................. 21 



xiii 
 

Lista de Figuras 

Figura 1:Niños Camentsa en el Carnaval 2019 .................................................................... 14 

Figura 2:Mapa Núcleos Poblados ......................................................................................... 15 

Figura 3: Valle de Sibundoy Cartografía .............................................................................. 16 

Figura 4 Cabildos constituidos camëntŝá en el Putumayo. ................................................... 18 

Figura 5:La señora Pastora Jacanamijoy y parte de su familia, ofreciendo la comida en el 

shinÿac moderno ................................................................................................................... 27 

Figura 6:El shinÿac moderno – 2019 .................................................................................... 30 

Figura 7:La señora Pastora Jacanamijoy y parte de su familia, ofreciendo la comida en el 

shinÿac moderno ................................................................................................................... 30 

Figura 8:Desfile con el shinÿac moderno con cantos y bailes autóctonos 2019 ................... 31 

Figura 9:. Taita Ángel y los niños de quinto grado alrededor del shinÿak ........................... 84 

Figura 10:Niños de Quinto Grado, realizando escritos sobre el shinÿak .............................. 85 

Figura 11:Niños grado quinto escribiendo lo que aprendieron en la visita 2020 ................. 86 

Figura 12:Taita Ángel, dirigiéndose a los niños ................................................................... 86 

Figura 13:Taita Ángel, compartiendo el bocoy con la docente y los niños .......................... 89 

Figura 14:. Bata Carmela Chicunque. Charla. 2020 ............................................................. 90 

Figura 15: Niños visitando al jajañ. 2020 ............................................................................. 93 

Figura 16:Bata María Luisa Juajibioy con sus hermanas al lado y lado ............................... 95 

Figura 17: Enabuatëmbayëng, trabajo colaborativo. ............................................................ 96 

Figura 18:Niño redactando acerca del enabuatëmbayëng .................................................... 97 



xiv 
 

Lista de anexos 

Anexo A. Plan de Unidad Didáctica ................................................................................... 112 

Anexo B. Guía Curricular ................................................................................................... 113 

Anexo C. Registro Diario de Campo .................................................................................. 114 

Anexo D. Categorías........................................................................................................... 116 

Anexo E. Subcategorías ...................................................................................................... 119 

Anexo F. Planeación Didáctica. Conozco a mi pueblo ....................................................... 142 

Anexo G. Planeación Didáctica. La Expresión Oral .......................................................... 144 

Anexo H. Diario de Campo. ............................................................................................... 144 

Anexo I. Matriz Descriptiva ............................................................................................... 154 

Anexo J. Matriz General ..................................................................................................... 156 



1 
 

INTRODUCCIÓN 

 
Los procesos de aculturación se han convertido en un flagelo que pone en riesgo la 

identidad de los pueblos y comunidades indígenas en el caso concreto de la presente 

investigación pretende concentrarse en la cultura del pueblo Camëntŝá, recuperando la 

importancia de la sabiduría ancestral en los procesos formativos desarrollados en las 

instituciones educativas, a partir de tres saberes…materializados en el Plan de Salvaguarda 

para articular la conservación y salvaguarda de la cultura, y al mismo tiempo contribuir en el 

mejoramiento del proceso enseñanza aprendizaje, llevando a la escuela estos saberes, 

fundamento de aprendizaje significativo. La investigación se realizó en el Centro Educativo 

Rural Juan XXIII, ubicado en la vereda el Ejido del municipio de Sibundoy, departamento 

de Putumayo, con población que pertenece a la comunidad ancestral Camëntŝá, en alto grado 

solo unos pocos son colonos y afros. 

 

Para nadie es un secreto que la cultura Camëntŝá va en un proceso inminente de 

extinción así lo ha demostrado la propia comunidad en el Plan de Salvaguarda, entonces la 

propuesta tiene como fin, apoyar de alguna manera a la conservación y salvaguarda de la 

cultura, y al mismo tiempo contribuir en el mejoramiento del proceso enseñanza aprendizaje, 

llevando a la escuela algunos de estos saberes, entre ellos el shinÿak (fogón), el jajañ (chagra) 

y el enabuatëmbayëng, que eran parte de la escuela milenaria, porque allí se transmitían los 

valores y los conocimientos como tal. 

El método a través del cual se realiza la investigación es el etnográfico, debido a que 

el estudio es de orden cualitativo, enfocado en algunas de las manifestaciones culturales 

Camëntŝá y una forma de llevarlas a la escuela. Este método permite un acercamiento a la 

realidad de la comunidad. Además, se aborda la investigación desde diferentes focos, entre 

ellos una visión global donde se aproxima a la historia Camëntŝá, su ubicación geográfica, 

sus costumbres frente al cultivo de las plantas, la conservación del medio ambiente, su 

economía donde aparecen las artesanías en madera, los tejidos, cada uno de ellos cargados 

de simbología, sus rituales como el Bëtsknaté, la toma de yagé, el uso de las plantas 

medicinales, entre otros. En este contexto se hace fundamental el acercamiento hacia la 

lengua nativa con sus 6 vocales y sus 22 consonantes, igualmente algunos de sus hidrónimos, 

topónimos. Lo del shinÿac, el jajañ y el enabuatëmbayëng o minga, como elementos de 



2 
 

aprendizaje, que ayudan al sostenimiento de la cultura. Para llevar estos saberes a la 

escuela, en primer lugar, se pide el favor a las personas mayores de 50 años para que vayan 

unas horas a la escuela y les hablen a los niños mirándolos a los ojos, tal como lo hacen 

alrededor del fogón y allí les enseñen estos valores ancestrales hablándoles en su idioma 

nativo, o sea, los saberes previos de los que habla Ausubel u otros saberes. 

Para la recolección de la información teórica se han hecho muchas lecturas 

relacionadas con pedagogía, antropología, sociología, etnoliteratura, luego se toma lo 

pertinente para el desarrollo de la investigación; sería imposible citar los textos leídos, por lo 

tanto, se enuncian los más relevantes como los presaberes de Ausubel, la educación liberador 

de Paulo Freire, el reconocimiento de otros saberes de Boaventura de Sousa, culturas híbridas 

de García Canclini y lo relacionado al mito y a la lengua de Claude Lévi-Strauss, entre otros. 

Cada una de las fuentes citadas son vitales para la realización del trabajo, pues son el soporte 

teórico en la que se apuntala la investigación. Además, se tiene en cuenta los trabajos de 

campo, o sea, la información tomada directamente desde la cultura en estudio e interpretada 

a la luz de las diferentes teorías, logrando así dar cuerpo a la propuesta de diseñar una guía 

curricular para el aprendizaje del Shinÿac (tulpa), el jajañ (chagra), y el enabuatëmbayëng 

(cuadrilla o trabajo colaborativo) en todas las áreas del conocimiento centrado en el grado 

quinto y para alcanzar una etnoeducación, que es la que imparte este Centro Educativo. 

Desde el punto de vista pedagógico, la propuesta se afianza en la teoría de David 

Ausubel, que tuvo en cuenta los saberes previos del niño para que el aprendizaje sea 

significativo, también se ayuda del aporte de autores, que dan luz para llevar a cabo este 

estudio. 

Siguiendo puntualmente el desarrollo de la propuesta pedagógica etnoeducativa, en 

el capítulo uno aparece el problema, con su respectiva descripción, identificándose que 

dentro del pueblo Camëntŝá Biyá poco a poco, se va perdiendo la identidad cultural, 

olvidando quienes somos y cuál es la magia que nos ha mantenido vivos como seres únicos 

dentro del espacio Valle de Sibundoy, con pensamiento y lengua propia, así se encuentra en 

“Camuentsha yentsha Camëntŝá biya-hombres de aquí con lengua y pensamiento propio”. 

Además, aparece en este capítulo el planteamiento del problema, resumiéndose en ¿Cómo 

articular los saberes de los Taitas y Mamitas de la comunidad camëntŝá sobre el shinÿak 



3 
 

(tulpa), el jajañ (chagra), y el enabuatëmbayëng (trabajo colaborativo), en todas las áreas del 

conocimiento, para fortalecer la cultura ancestral en los niños del grado quinto del Centro 

Educativo Rural Juan XXIII? 

 

También aparece el objetivo general, los objetivos específicos y una categorización 

de estos objetivos, con una matriz operacional: objetivo específico, categoría, subcategoría, 

fuentes y técnicas, como su nombre lo indica es el tronco pedagógico de la investigación. 

Luego se encuentra la justificación, o sea, el por qué se debe hacer la investigación y el cómo 

permitir esos diálogos en la escuela, serían como un bálsamo que suavice en parte el daño 

causado, una deuda ante ese proceso de aculturación vivido por años, el camëntŝá. 

 

En el marco de referencia, denominado en este caso, un paseo por la cultura camëntŝá, 

aparece la ubicación geográfica, la historia, un asomo a la chagra como una parte de la escuela 

camëntŝá, el aspecto social, de salud, lo relacionado a etnoeducación, también se habla de la 

lengua una herencia cultural, las actividades económicas, los servicios de salud, la medicina 

tradicional. En los antecedentes, se mira que la misma institución llamada escuela, tiene sus 

orígenes en el Antiguo Continente, en otros idiomas y nada tiene de relación con la cultura 

camëntŝá de Sibundoy Putumayo, por eso, poco a poco, el ocaso cultural va llegando y en 

este extranjerismo asumido es muy difícil que despunte la aurora. 

 

El marco teórico como el elemento central de conceptos y teorías de diferentes fuentes 

bibliográficas, que ayudan a aboradar el estudio concienzudo de esta cultura. Entonces se 

vuelve apremiante mirar con humildad a los mayores de la comunidad camëntŝá y encontrar 

en su conocimiento, esa riqueza propia de América Prehispánica, para luego analizarla e 

interpretarla a la luz de teorías relevantes que enriquecen este saber. Entre algunos de los 

subtemas están: culturas híbridas, interculturalidad, el diálogo nacimiento desde el shinÿak, 

saberes legados de nuestros antepasados, lenguaje mítico una más de las riquezas 

prehispánicas, diálogo de saberes, lenguas nativas, pedagogía tradicional, pedagogía 

liberadora de Paulo Freire, Pedagogía, según Boaventura de Sousa, oralidad y cosmovisión 

cultural indígena, todos estos puntos son vitales para el desarrollo de la propuesta. 

 

El marco conceptual, lleva conceptos coherentes, relacionados con el cómo y el por 

qué, ideas y prácticas de cómo se lleva a cabo el trabajo, definición de términos, 



4 
 

características que se deben tener presentes. Entre ellos aparece la definición de: cultura, 

étnico, saber ancestral, interculturalidad, culturas híbridas, pedagogía, etnoeducación o 

educación propia, oralidad, cosmovisión y diálogo de saberes, lenguaje, lengua, entre otras. 

Todas ellas, como bases que sustentan un estudio coherente y seriado, como el camino a 

seguir dentro de la propuesta, “Diálogo de saberes: estrategia pedagógica etnoeducativa para 

asomarse al idioma camëntŝá, en el grado quinto del Centro Educativo Rural Juan XXIII del 

Valle de Sibundoy”. Luego, aparece el desarrollo de la temática, donde se muestra el trabajo 

con los Taitas y Mamitas que colaboraron explicando a los educandos desde el shinÿak, el 

jajañ y el enabuatëmbayëng, transmitiendo sus saberes milenarios, valores invaluables, tanto 

en idioma nativo camëntŝá como en castellano, donde el niño aprende a través de los sentidos 

y del ejemplo, escuchando a sus mayores y poco a poco se va apropiando de su idioma nativo 

camëntŝá. 

 

Luego aparece la cartilla pedagógica denominada “Cartilla para el acercamiento hacia 

el idioma camëntŝá en todas las áreas del conocimiento”, donde se trabaja la lengua nativa 

de manera interdisciplinar, cumpliendo dos funciones a la vez: trabajar la temática dada por 

el Ministerio de Educación Nacional y que el educando pueda afianzar su lengua nativa, eso 

sí, con el compromiso de que practique las palabras de este idioma, todos los días, e ir 

profundizando en ella con la ayuda de padres y mayores, debido a que esta cultura es aún 

ágrafa y apenas quiere asomarse a una escritura. 



5 
 

 

 

CAPÍTULO I ASPECTOS GENERALES 
 

 

 

 

1. Problema 

 

Dentro de la comunidad camëntŝá en estudio se evidencia que todavía existen taitas 

y mamitas que enriquecen sus valores culturales a través de la oralidad y alrededor de la 

hoguera, “la tulpa” sobre todo, los mayores de 50 años. Sin embargo, los niños y los jóvenes 

ya no quieren seguir estas tradiciones, pues se han dejado influenciar por el impacto de la 

tecnología, la música, la moda en el vestido y otras tendencias, que los desvían de sus raíces 

culturales y práctica de sus tradiciones. 

 

En otras palabras, dentro del pueblo camëntŝá biya que significa somos de esta tierra, 

poco a poco, se va perdiendo la identidad cultural, olvidando quienes somos y cuál es la 

magia que nos ha mantenido vivos como seres únicos dentro del espacio Valle de Sibundoy, 

con pensamiento y lengua propia como se dice en la lengua materna “Camuentsha yentsha 

camëntŝá biya-hombres de aquí con lengua y pensamiento propio”. Y es así, como día tras 

día, se van perdiendo las costumbres ancestrales como es el caso del idioma Camëntŝá, que 

es único en el mundo y de una riqueza cultural invaluable. 

 

Como se dijo anteriormente, los avances tecnológicos a los que tienen acceso todos 

los individuos no dejan tiempo para charlar alrededor de la tulpa, donde antes se enriquecía 

en los valores que junto a la cocción de los alimentos se iban impregnando en el alma y en el 

espíritu de los chicos y de los adultos, y, era ahí, el sitio donde se transmitían los saberes 

como el cultivo de las plantas, la colaboración a través de la minga, los valores, entre otros. 

Por eso, la propuesta se enfoca en el diálogo de saberes que se dará desde el shinÿak (tulpa), 

jajañ (chagra), enabuatëmbayëng (trabajo colaborativo) escenarios máximos de la formación 

y perpetuación de la cultura, sobre todo, en los niños que hacen parte del futuro generacional. 

Eso sí, el trabajo se centra, en la esencia camëntŝá y, lo que es más afianzándola en los niños 

con estos saberes previos. 



6 
 

Además, este trabajo permitirá el enriquecimiento mutuo de las culturas existentes en 

la comunidad en estudio, porque en los niños hay manifestaciones pluriculturales, debido al 

desplazamiento por el conflicto armado y a la convivencia que se ha tenido durante años con 

los colonos. Eso sí, sin dejar a un lado los medios tecnológicos a los que se tiene acceso en 

la actualidad, como decía ZÚÑIGA. “muy bueno andar en un aeroplano, sin por ello 

desconocer la riqueza de cada una de las culturas existentes en nuestro país” (p. 17), pues es 

por medio de ellos que se avanza en la misma investigación. 

 

Alrededor del tema, es muy escaso el material registrado, porque se está hablando de 

una cultura ágrafa, por eso, es fundamental reconocer las expresiones orales de la cultura 

encontradas dentro del trabajo investigativo y escribirlas para que sirvan de material de 

estudio a las futuras generaciones y como fuente para otras investigaciones. 

 

1.1. Planteamiento del problema 

 

Desde que aparece la Constitución del 91 el Estado colombiano hace hincapié en su 

articulado sobre la necesidad de una etnoeducación, al menos en los lugares donde estén 

asentadas las culturas nativas; sin embargo, la cultura dominante, occidente, por decirlo así, 

absorbe a la pequeña. Este es el caso que vive la comunidad Camëntŝá de la vereda El Ejido. 

Además, la escuela se preocupa por cumplir con las exigencias de pruebas SABER 

que, en última son las que evalúan a las instituciones educativas, dejando a un lado los saberes 

ancestrales. En las evaluaciones hechas desde afuera, no se tiene en cuenta el contexto 

sociocultural. Contribuyendo así, para que poco a poco vayan desapareciendo las costumbres 

nativas, que llevan implícitos muchos saberes y que si dejáramos a un lado el etnocentrismo 

que nos cobija, ayudarían a evitar la autodestrucción del hombre como tal y apoyarían en la 

escuela en el proceso enseñanza aprendizaje. Porque en la cosmovisión cultural camëntŝá, 

están inmersas muchos valores que favorecen la conservación del medio ambiente, el cuidado 

y el valor de los seres vivos, el respeto por el mundo de la vida, como dice en uno de sus 

lineamientos el Ministerio de Educación Nacional. 

 

En la comunidad en estudio se ha hecho muchos estudios de tipo sociológico, 

antropológico, de las plantas medicinales, de chamanismo, entre otros, pero no se ha tenido 



7 
 

en cuenta al niño y a la escuela para ayudar a mantener en el tiempo y en el espacio valores 

propios de dicha cultura. 

 

Entonces, esta propuesta se centra en llevar a la escuela ese conocimiento y se vuelve 

urgente debido a que son pocas la personas que tienen esos saberes, y como dice el dicho 

popular “no somos eternos”, en cualquier momento pueden desaparecer. Frente a este hecho 

nos queda la pregunta. 

 

¿Cómo articular los saberes de los Taitas y Mamitas de la comunidad camëntŝá sobre 

el shinÿak (tulpa), el jajañ (chagra), y el enabuatëmbayëng (trabajo colaborativo), al área de 

ciencias sociales para fortalecer la cultura ancestral en los niños del grado quinto del Centro 

Educativo Rural Juan XIII? 



8 
 

1.2. Objetivos 

 
1.2.1. Objetivo general  

 

Establecer un diálogo de saberes ancestrales con taitas y mamitas de la comunidad 

camëntŝá de Sibundoy, y la escuela como un medio que contribuya al sostenimiento de la 

identidad cultural y al mejoramiento de la calidad educativa. 

 

1.2.2. Objetivos específicos 

 

- Promover en los estudiantes la vivencia de valores culturales mediante la práctica 

de roles propios de la comunidad camëntŝá, teniendo en cuenta algunos de las actividades 

que vivencia dicha cultura. 

 

- Fortalecer el desarrollo de habilidades para la expresión oral y escrita a través de 

mitos, leyendas y casos encontrados en la comunidad camëntŝá. 

 

- Mejorar las habilidades para el trabajo colaborativo a través de juegos que 

representen la vida cotidiana del camëntŝá. 

 

1.3. Matriz operacional de objetivos 

 

Al ser este trabajo centrado en educación y cultura a la vez, su desarrollo tendrá 

una matriz operacional de objetivos que representa el pilar de la investigación. A 

continuación, aparece un bosquejo del cuadro como tal. 

 

Tabla 1Matriz de Categorización. 
 

OBJETIVO 

ESPECÍFICO 

CATEGORÍA SUBCATEG 

ORIA 

FUENTES TÉCNICAS 

- Promover en los 

estudiantes la vivencia 

de valores culturales 

mediante la práctica de 

roles propios de la 

comunidad camëntŝá, 

-Valores -Respeto 

 

-Solidaridad 

 

-Amor 

Estudiantes, 

personas 

mayores de 50 

años 

Observación 

participante 

Charlas 

informales 



9 
 

 

teniendo en cuenta 

algunos de las 

actividades que 

vivencia dicha cultura. 

    

-Fortalecer el 

desarrollo de 

habilidades para la 

expresión oral y 

escrita a través de 

mitos, leyendas y 

casos encontrados en 

la comunidad 

camëntŝá. 

Dimensión 

comunicativa 

-Diálogo 

-Escritura 

- 

Dramatización 

-Expresión 

corporal 

Personas que 

tienen estos 

conocimientos, 

y estudiantes 

Trabajo activo 

 

-Mejorar las 

habilidades para el 

trabajo colaborativo 

través de juegos que 

representen la vida 

cotidiana del 
  camëntŝá.  

 

Trabajo 

colaborativo 

 
-Diálogo 

 
- 

Responsabilida 

d 

 

Personas 

mayores de 

50 años. 

Estudiantes 

 
Participación 

activa 

Observación 

participante 



10 
 

1.4. Justificación 

 

Todas las culturas del mundo tienen inmerso en sí, un sinnúmero de conocimientos 

que compartidos con otros enriquecerán día a día al hombre. Este es el caso de la comunidad 

camëntŝá de Sibundoy, donde estos saberes ancestrales aún están presentes, sobre todo, en 

las personas mayores de 50 años y por fortuna, aún perduran. En este estudio se tienen en 

cuenta el shinÿac en lengua nativa camëntŝá (fogón) tulpa en inga, jajañ huerta casera) chagra 

en idioma ingano y enabuatëmbayëng (trabajo colaborativo). Sin embargo, los niños y los 

jóvenes se encuentran abstraídos en los medios de comunicación actual, televisión, internet 

y otros. “¡Ay, si por lo menos los padres estuvieran junto a ellos para acompañarlos y 

comentar ese impúdico bombardeo informativo que tanto acelera su instrucción! Pero lo 

propio de la televisión es que opera cuando los padres no están…”. (SAVATER, 2001, pág. 

72) 

 

Por eso, los niños y los jóvenes se meten fácilmente en ese mundo tan masificado 

como: las modas, el consumismo, los modelos, y poco o nada quieren saber del conocimiento 

de los mayores. Una razón más para que estos saberes se vayan perdiendo paulatinamente y, 

si no se hace un trabajo a través de la escuela y la familia, correrían el riesgo de desaparecer. 

Pues es tanto, el poder que tienen las masas, que ya el indígena no quiere llevar su atuendo, 

ni practicar su idioma, como a veces de escucha, “nos da vergüenza”. Y, ese actuar no es 

gratuito, sino el producto de un proceso aculturador doloroso, donde las huellas de tanta 

humillación quedan. Tan solo, viendo desde afuera se encuentra que, peyorativamente 

hablando, a los indígenas, se los nombraba como a los salvajes. 

Los salvajes, como se sabe, desaparecen desde cuando en el siglo XVI, el 

occidente triunfante lanzó su técnica, su moral y su fe a la conquista de los trópicos. 

Tal vez muy frágiles e inermes en ese combate tan desigual, las culturas “primitivas” 

se apagan una tras otra; y así, desposeídos de sí mismos se encuentran destinados a la 

extinción y a la muerte esos hombres diferentes devolviendo sabanas y selvas antaño 

desiertas al silencioso primitivo: han perdido el gusto por la vida. (Clastres, sin 

página) 



11 
 

En el proceso de aculturación de la comunidad camëntŝá, los mayores cuentan que 

muchos de los indígenas se colgaban en un árbol que había en la colina, subiendo para el 

Resguardo y que había ahí un cementerio, conocido como el Panteón de los ahorcados. En 

ese proceso de aculturación se habla de la “resistencia que habría que debilitarse a medida 

que los indígenas menos dóciles huían definitivamente y los más débiles se suicidaban o se 

sometían al nuevo sistema imperante” (Bonilla Sandoval, Victor Siervos de Dios y amos de 

indios. p.91) 

 

Permitir esos diálogos en la escuela, sería como un bálsamo que suavice en parte el 

daño causado. Una deuda ante ese proceso de aculturación. Etnológicamente hablando, 

aparece “La etnología lo que parece indicarnos la obra de Claude Lévi-Straus: en tanto 

inauguración de un diálogo con el pensamiento primitivo…” (Clastres, sin página) 

 

Ese díálogo dado alrededor de la tulpa, aportaría mucho conocimiento a la escuela, 

porque esta comunidad era ágrafa y toda la riqueza cultural se mantenía a través de la 

oralidad. En lo relacionado a la huerta casera, “la chagra”, el indígena tiene sus propias 

formas de cultivar la tierra, viéndola como una madre y teniendo presente para estas tareas 

las fases de la luna. En el trabajo colaborativo, se muestra el desprendimiento, trabajo para 

el otro de manera desinteresada. Todos estos valores, ajenos a la cultura occidental, donde 

todo tiene un valor agregado, cada uno defiéndase como pueda, en Colombia bajo los 

parámetros de un Estado neoliberal. 

 

Por otra parte, se ve que no nos conocemos nosotros mismos. “No conocemos nuestra 

América. Tenemos sólo atisbos de ella, asomos de su vitalidad y esplendor (…) Para muchos 

sentirse cultos es poder hablar de las ruinas del Coliseo Romano y del Partenón, olvidando 

que existen las ruinas de Chichén Itzá, Machu Pichu, el Santuario de San Agustín” (Parra 

1993, P.15,16) y en este caso la riqueza cultural camëntŝá. 

 

Construcción del conocimiento contextualizado en la realidad cultural y social, el 

aprendizaje es un proceso significativo, a partir de situaciones en las cuales el que 

aprende puede valorar la teoría y avanzar mediante el análisis crítico de realidades 

específicas que pretenden ser transformadas. Allí los conocimientos aprendidos 



12 
 

pueden ser utilizados en las situaciones cotidianas, aprendidas desde la 

complementariedad teórica práctica. (Martínez, 2001, p.70) 

 

Lo que se comparte alrededor de la tulpa, la participación dentro de una minga y los 

elementos culturales que subyacen dentro del espacio de la chagra, son medios que ayudarían 

al refuerzo de la identidad cultural y al mismo tiempo a alcanzar los objetivos propuestos en 

la escuela. 

La construcción del conocimiento basado en la realidad, en un diálogo de saberes, 

primero entre la misma cultura y luego compartiendo con los niños de otras culturas, permite 

afianzar el conocimiento. Sin olvidar que “entrar en cualquier comunidad exige internarse en 

una espesura de ponderaciones simbólicas (…) la compleja búsqueda de distinción que 

preside el intercambio social y que orienta significativamente también las formas 

educativas”. (Savater, 1991, p. 53) 

 

El registrar estos conocimientos ayuda a que se mantengan en el espacio y en el 

tiempo estos saberes, contribuyendo a reforzar de alguna manera la identidad cultural del 

camëntŝá. Además, se podrá hacer las clasificaciones literarias como en leyendas, mitos, 

casos y a la vez desarrollar un trabajo interdisciplinario en las diferentes áreas del 

conocimiento que favorecería la calidad educativa. 

 

Como se viene afirmando, son las personas mayores de 50 años las que aún practican 

estos saberes, y ellos mismos manifiestan que se están perdiendo, debido a que los jóvenes y 

los niños están dedicados a otras actividades propias de la modernidad y de la tecnología. 

 

Pues es muy común ver a los jóvenes y los niños ensimismados en lo que brindan los 

medios de comunicación masiva, como el celular, la televisión, los juegos electrónicos, y 

para nada quieren saber de esos diálogos que aún están presentes y que hacen que la cultura 

camëntŝá, esté viva como tal. Por eso, es urgente que haya un diálogo real entre la comunidad 

en estudio y la escuela, para lograr un enriquecimiento mutuo a través del proceso de 

transculturación, dejando a un lado los celos, el egoísmo, que como seres humanos se puede 

sentir. 

Por todo lo anterior, es indispensable hacer este estudio minucioso, registrando y 

practicando, en la medida de lo posible estos saberes para así mantener en el tiempo la 



13 
 

memoria de este pueblo porque como dicen los lingüistas “pueblo que pierde su lengua, 

desaparece culturalmente”. Más aún, ahora que este año 2019 se lo ha reconocido como el 

año de las lenguas nativas. 

 

El lenguaje es el instrumento esencial -dice Lévi-Straus-, el medio privilegiado por el 

cual asimilamos la cultura de nuestro grupo…un niño aprende su cultura porque se le habla: 

se le regaña, se le exhorta, y todo esto se hace con las palabras (…) y, sobre todo, porque el 

lenguaje es la más perfecta de todas las manifestaciones de orden cultural que forman de 

alguna manera sistemas (…) (Ron, J. P.41). Los saberes permiten la cohesión cultural, 

mantienen su identidad, su cosmovisión y el estar en el mundo como tal. Entonces hay que 

exhortar al niño a escuchar a sus mayores, a sus profesores, para que les hablen, les llamen 

la atención si es el caso, para rescatar en la medida de lo posible, algunas de las palabras y 

expresiones del idioma nativo camëntŝá, manteniendo en el tiempo y en el espacio los rasgos 

más relevantes de la cosmovisión de este pueblo. 



14 
 

CAPÍTULO II MARCO CONTEXTUAL 

 
2.1 Un paseo por la cultura camëntŝá 

 

Para abordar este estudio se anota que el Centro Educativo Rural Juan XXIII está 

ubicado en la vereda El ejido, tiene los grados desde preescolar, hasta quinto de primaria, 

con 137 estudiantes. En el grado quinto 17 estudiantes 13 hombres y 4 mujeres, 7 docentes, 

se aclara que sólo una de ellas pertenece a la comunidad camëntŝá, pero la mayoría de los 

educandos hace parte de esta, unos pocos a los colonos, una minoría a los inganos, hoy en 

día y debido al desplazamiento que dejan los grupos armados al margen de la ley, a la 

institución asisten niños pertenecientes a la comunidad afrocolombiana. A continuación, 

aparece la foto de los niños camëntŝá con su atuendo ancestral. 

 

 
 

 
Figura 1:Niños Camentsa en el Carnaval 2019 

Fuente: La Presente Investigación. 



15 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Figura 2:Mapa Núcleos Poblados 
Fuente: La presente Investigación. 

2.2 Ubicación del Centro Educativo Rural Juan XXIII 

 

El Centro Educativo Rural Juan XXIII, se encuentra ubicado en la vereda El Ejido, 

municipio de Sibundoy, departamento del Putumayo. Hace parte del Cabildo Mayor, pueblo 

originario camëntŝá. El pueblo camëntŝá biya ha estado asentado milenariamente en el 

municipio de Sibundoy, BëngbeUáman Tabanoc, que traduce “nuestro sagrado lugar de 

origen, lugar de partida y llegada”. Los camuëntŝáyentsang camëntŝá biyáng que traducido 

expresa “hombres de aquí con pensamiento y lengua propia” hemos desarrollado un sistema 

de organización propia, creencias y valores, espiritualidades y demás expresiones que nos 

permiten definir nuestra procedencia como una de las culturas más antiguas y únicas del 

mundo. Nos ubicamos mayoritariamente en el Valle de Sibundoy, en el departamento del 

Putumayo. Nuestro territorio ancestral se ubica tanto en la parte alta como en la parte plana 

del Valle de Sibundoy. (Diagnóstico plan de salvaguarda, 2012) 

 

La identidad del camëntŝá biya, está presente en los quehaceres cotidianos, en la 

medicina tradicional en las historias orales, y como fechas memorables se encuentran el 

Uacnayte y el Bëtsknaté, manifestaciones célebres y de gran importancia para la comunidad. 

Como una de las culturas más antiguas y únicas del mundo, así lo demuestran los estudios 

acerca del origen del pueblo camëntŝá, hechas por investigadores como el padre Marcelino 

de Castellví y el mismo taita Alberto Juajibioy. 

 

La vereda el Ejido se encuentra limitando al norte con la quebrada la Hidráulica, al 

occidente con la vereda Llano Grande, al sur con la quebrada Cabuyayaco y al oriente con la 

vereda Sagrado Corazón de Jesús. Como lo muestra la siguiente figura. 



16 
 

Figura 3. Valle de Sibundoy. Cartografía 

 
 

 

Figura 3: Valle de Sibundoy Cartografía 
 

Fuente: Profesor Efraín Suarez 
 

 

En tiempo de invierno la vereda sufre de inundaciones, que taponan de barro la planta 

física de la escuela, malogrando a su paso los escasos libros de la biblioteca, los utensilios de 

cocina del restaurante escolar e interrumpiendo de manera marcada las clases. Las casas 

donde viven los estudiantes no quedan exentas de estos daños. La vereda El ejido, hace parte 

del municipio de Sibundoy, donde históricamente se encuentra que: 

 

“Parte del territorio Camëntŝá fue conquistado por el Inca Huayna Cápac en 

1492, (…) la región fue visitada en 1533 por Juan de Ampudia y Pedro de Añasco, 

capitanes de Belalcázar, y visitada después en 1542 por Pedro de Molina, Alonso del 

Valle y Hernando de Cepeda, y más adelante por Hernán Pérez de Quesada.” 

(Alcaldía de Sibundoy, 2019) 

Que trajeron la lengua, la religión, las costumbres, la escuela, propias de España, en 

aquel tiempo, se prohibía comunicarse a los estudiantes indígenas en lengua nativa, según 

cuentan personas ya desaparecidas, llegando incluso hasta el castigo físico. Porque se creía 

que América era salvaje y que había que civilizarla. 



17 
 

La historia en la escuela nos enseñó que Colón descubrió América y que con 

su conquista nacieron las nuevas razas como resultado de la mezcla entre ellas. Lo 

lamentable de este discurso es, quizás, la asimilación del 12 de octubre como el día 

del encuentro entre dos mundos, acepción que —como lo menciona Enrique Dussel 

(1994, 23-37)— es problemática. El llamado encuentro no implicó un intercambio 

amigable, sino la dominación de civilizaciones mediante el uso de la violencia; no 

solo violencia que 16 / Tirsa Chindoy usó las armas, sino la negación del otro 

justificado en el «Yo conquisto» (23-37). Esta idea que día a día vuelve y se transmite 

dentro de los diferentes ámbitos, no solo institucionales sino también cotidianos, ha 

contribuido a ocultar la otra cara de este proceso. (CHINDOY,2014.p.16) 

Sí, el encuentro no fue amigable, sino que tuvo como fin la dominación de los pueblos 

existentes en Abya Ayala, donde unos desaparecieron por completo, tal es el caso de los 

quimbayas, de quienes solo quedó la muestra de su imponencia, en la orfebrería, cuyas 

muestras se mantienen en Madrid y muy pocas en el municipio de Quimbaya. Por fortuna, la 

montaña y la selva húmeda cubrieron de alguna manera, a la cultura camëntŝá, y es un pueblo 

que se mantiene en el Valle de Sibundoy con muchas de sus expresiones culturales vivas, 

latentes, aunque con el proceso de aculturación se vaya perdiendo, sobre todo la lengua. De 

ahí la importancia de rescatarla. 

Desde tiempos inmemoriales los ancianos contaban que “El Valle de Sibundoy, 

antiguamente (lo que es hoy la parte plana) era un lago y la comunidad se radicaba en las 

cabeceras sobre la parte norte. (Alcaldía de Sibundoy, 2019). En la historia escrita se 

encuentra. “Los primeros registros de Sibundoy en la historia se remontan al año de 1535 

cuando fue descubierto por los capitanes españoles Hernando Cepeda, Juan de Ampudia y 

Pedro de Añasco, según sus recuentos sobre las correrías en esta región relatan que pasaban 

las noches saciando su hambre en casas bien provistas de maíz y otros alimentos”. (Alcaldía 

de Sibundoy, 2019). 

Antes de la llegada de los españoles la tenencia de la tierra era diferente a lo que es 

hoy, pues, la tierra pertenecía a la comunidad y los beneficios también eran comunales. A la 

llegada de los españoles se fueron formando los Ejidos (tierras comunales) y otras de los 

particulares. Como la tierra fue teniendo diferentes formas de explotación y en el afán de que 



18 
 

Figura 1. Cabildos constituidos camëntŝá en el Putumayo. 

su pueblo no quedara desprotegido el taita Carlos Tamabioy, le compró al rey de España las 

tierras del Valle de Sibundoy en cuarenta patacones, existen escrituras de este hecho. 

El municipio de Sibundoy hace parte del departamento del Putumayo, ubicado en el 

sur occidente de Colombia, limita al norte con los departamentos del Cuaca y Caquetá, al 

este con Amazonas y al oeste con Nariño y al sur con las repúblicas de Ecuador y Perú. El 

clima es frío y húmedo, pues este territorio hace parte de la selva amazónica, que tiene esta 

característica por excelencia. 

 

El río Putumayo, nace en el Valle de Sibundoy y recorre todo el departamento, 

formando la cuenca amazónica, pero debido al interés sin límite de unos pocos, que ven en 

los cultivos ilícitos una manera de enriquecimiento fácil, han devastado la selva de modo 

descomunal, por eso, los cambios de clima son bruscos dejando inundaciones en invierno, 

fenómeno conocido como conejeras y sequías en el verano. Una muestra de este hecho es lo 

ocurrido en la tragedia de Mocoa, dada por la avenida fluviotorrencial de los ríos Mulato y 

Sangoyaco, en el año 2017. 

 

Seguidamente aparece el mapa de los cabildos camëntŝá en el departamento, que 

muestra sus sitios de ubicación actuales. 

 

Figura 4 Cabildos constituidos camëntŝá en el Putumayo. 

Fuente Plan de salvaguarda. 2012 



19 
 

Putumayo, cuando asume como departamento, sus gobernantes han sido elegidos 

mediante el voto popular, viéndose algunas hegemonías que han gobernado por años, algunos 

terminando su período y otros no lo han terminado, debido a la mala administración. Además, 

Putumayo ha sido tomado como la despensa de los de afuera, como es el caso, de la 

explotación de la quina, del caucho, del petróleo, de la coca, del llamado barniz de Pasto, 

entre otros. 

 

2.3 Aspecto social del camëntŝá 

 

Aunque algunos investigadores no lo anotan, en los camëntŝá, se ven diferencias 

sociales, como es el caso del gobernador, alcalde mayor, los alguaciles, los curacas que hacen 

parte de la cúspide más alta de la pirámide social y tienen muchos privilegios. Hoy en día, 

los que han alcanzado algún título universitario, también pertenecen a una clase privilegiada, 

luego estarían los artesanos, más abajo los que laboran la tierra, incluyendo a las mujeres. 

 

Las relaciones entre estos grupos existentes son pacíficas y con el tiempo han 

terminado aceptándose, en un clima de cordialidad y de respeto. La problemática social de la 

comunidad tiene como factor preponderante el alcoholismo, que se fomenta desde el 

consumo de la chicha que por tradición la utilizan, permitiendo agudizar una problemática al 

interior de las familias que se refleja en la irresponsabilidad, el mal ejemplo, el mal trato, la 

violencia intrafamiliar, el machismo, la rebeldía y una baja autoestima. También se identifica 

que hay desnutrición dentro de la población, especialmente en los niños. La comunidad 

recalca en que el guarapo fue traído a este valle por los colonos, que la costumbre de ellos 

era tomar chicha de maíz, y que no afectaba mucho el comportamiento de quien la toma. 

 

2.4. Instituciones de etnoeducación, educación del contexto en estudio 

 

La comunidad cuenta con dos instituciones etnoeducadores como la Institución 

Educativa Rural Bilingüe Artesanal Camëntŝá, ubicada en la vereda Las Cochas y el Centro 

de Educación Rural Juan XXIII como institución de educación formal, en ocasiones aisladas 

una de la otra y en algunos casos se ha permitido la capacitación de las personas en proyectos 

encaminados a la educación no formal, sobre todo, en lo relacionado a las artesanías y otras 

actividades afines. Entre ellas, la práctica de la lengua camëntŝá y en otras actividades 

culturales. El nivel educativo formal de la mayoría de los integrantes de la comunidad en 



20 
 

estudio es haber alcanzado la primaria que llega hasta el grado primero y tercero, algunos 

hasta el grado quinto, unos pocos han cursado la educación media y siendo mínimo los que 

son profesionales. 

 

Históricamente hablando, la educación que se ha venido impartiendo en las escuelas 

tradicionales, empieza con los hermanos franciscanos que venían de Quito en 1547, luego 

llegaron los hermanos dominicos en el año de 1577 que venían desde Pasto, más adelante 

llegaron los jesuitas, maristas y capuchinos. Esta educación se daba estrictamente en idioma 

castellano, sin importar que el niño camëntŝá tuviera dificultad para avanzar en igualdad de 

condiciones con el niño colono. A partir de la Constitución del 1991, se empieza a hablar de 

una etnoeducación, pero el proceso ha sido mínimo, lento y con poco eco, debido a que la 

mayoría de los docentes que laboran en estas instituciones, eran colonos. De ahí, la 

importancia del hacer investigación educativa en este contexto, tendiente a llevar a la escuela 

los valores culturales camëntŝá y trabajarlos de manera paralela con los dados por el 

Ministerio de Educación Nacional. 

 

2.5. La lengua camëntŝá, una herencia cultural 

 

A propósito de la lengua, “La cultura es un conjunto de sistemas simbólicos que tiene 

en primer lugar el lenguaje” dice el antropólogo M. Mauss. En el caso de la lengua camëntŝá 

se desconoce su procedencia y es muy compleja para aprenderla, tanto para los integrantes 

de la misma comunidad, y mucho más para los de afuera. Como se viene diciendo es única 

en el mundo, hipotéticamente hablando, se dice que viene de la Melanesia y la Polinesia, 

pues se han encontrado algunos vocablos que se hablan en estas islas con cierta similitud con 

las que habla el camëntŝá del Valle de Sibundoy. 

 

Según los lingüistas Alberto Juajibioy y José Narciso Jamioy, miembros de la 

comunidad, el sistema fonológico de la lengua camëntŝá consta de 22 consonantes y 

6 vocales, más una unidad prosódica que equivale al acento. Las consonantes vistas 

desde el punto y el modo de articulación se ordenan de la siguiente manera: 



21 
 

 

 

Tabla 2:Sistema Fonológico de las Consonantes y de las Vocales 
 

PUNTO 

MODO 

BILA 

BIALES 

ALVE 

OLARES 

RETRO 

FLEJAS 

PALA 

TALES 

VE 

LARES 

Oclusiva 

s sordas 

p T ts ts Ch K 

Oclusiva 

s sonoras 

b D  Y G 

Fricativa 

s 

 S s Sh J 

Nasales m   Ñ  

Aproxim 

antes 

w   Y  

Vibrante 

s 

 R    

Laterales  L  Ll  

 

 

 
Tabla 3:Sistema de Vocales 

 

PUNTO 

 
 

MODO 

ANTERIOR CENTRAL POSTERIOR 

Cerradas i  U 

Semicerradas e ë O 

Abierta  a  

Tomado de (MONTAÑO VIVAS, y VELA ARIAS, 1997, pág. 46) 

Sí, realmente es compleja la pronunciación de muchas de las palabras en este idioma 

nativo. Sobre todo, por las nuevas vocales y consonantes, teniendo como punto de referencia 



22 
 

el castellano. Se acentúa la complejidad al existir en este idioma palabras supremamente 

largas, por eso, se dificulta su pronunciación y aún más su escritura. 

 

Cada una de sus palabras tiene múltiples significados que corresponden a sus necesidades 

de comunicación. Como ejemplo se presentan: 

 

“Maíz” = mats 

Matsets = mazorca de maíz seco 

Matsetema = tema es un diminutivo. La letra “e” no se puede suprimir al 

formar diminutivos. 

 

Taitabegrano y shwachán, son palabras que el joven ya no las entiende, hacen parte del 

lenguaje metafórico con que hablan los abuelos. Ellos fundían en sus palabras lo fortificante 

del alimento mencionado en esta palabra. 

 

Taitabegrano, be es un sufijo que significa de y grano es una palabra del español que el 

camëntŝá ha adoptado en su lengua. (MONTAÑO VIVAS, VELA ARIAS, , 1997, pág. 45) 

 

Siguiendo con este ejemplo el estudio muestra: 

 
Matsemeibo = traiga maíz 

Chagra: Jajañ = en esta palabra las variaciones están dadas por los sufijos que 

dan diferentes sentidos, veamos los casos: 

Jajoy = hacia la sementera 

Jajaka = en un punto de la sementera 

Jajñesan = desde la cementera (MONTAÑO VIVAS, VELA ARIAS, 1997, pág. 45) 

 
Tal vez, por el acoso escolar, que el niño camëntŝá siente en su escuela ha dejado a 

un lado su idioma nativo, por eso, está al borde de la desaparición. Lo que, es más 

peyorativamente la han comparado con palabra de puerco. Al preguntarle sobre el origen del 

idioma la señora Mercedes España relata lo siguiente: 

 

En el pueblo de Sibundoy hablamos en coche (cerdo), palabra de puerco. 

Pasaba el Señor y como nosotros desde antes éramos chicheros, al Señor que pasaba 

no le convidaron nada. Se burlaron. Como que éramos tacaños. Uno dezque estaba 



23 
 

tirado afuera borracho, como puerco y como no compartieron la chicha, el Señor les 

dijo que ahora van a hablar en coche, lengua de los puercos. Ahora ya poco. 

(MONTAÑO VIVAS, VELA ARIAS,  1997, p. 47) 

 

Una muestra más de humillación, de acoso al que ha sido sometido el camëntŝá 

durante siglos en el proceso de aculturación, llegando a comparar su idioma con el de los 

cerdos. Tal sería, el sometimiento al que se vieron expuestos, que ellos mismos inventan estas 

historias frente a su idioma. Cuando todo idioma, es sagrado, porque cumple la función de 

comunicación en determinada cultura, pues hasta donde se conoce, no hay idiomas 

superiores, esta forma de ver el mundo, solo haría parte del complejo de superioridad propio 

de la cultura occidental. Profundizando acerca de las vocales en idioma camëntŝá se 

encuentra que: 

 

Vocales (…) la vocal diferente ë, no tiene equivalente en español; tiene un 

sonido intermedio entre i y u como la palabra sësna, “frío”. La combinación de u con 

otra vocal suena como la hu en huevo: uaquiña, “hijo”. 

 

Por lo tanto, es difícil para el mismo nativo y para el hablante hispano hablar y 

comunicarse en este idioma, debido, en este caso a la vocal nueva, ë y a las nuevas 

consonantes. El nativo por haber dejado de practicar su lengua, por múltiples razones y al de 

afuera por ser algo supremamente exigente y nuevo. 

 

En lo relacionado a las consonantes, es más complicado todavía. Si bien es cierto 

algunas se pronuncian igual que en castellano; otras son complejas, llevan diéresis y su 

pronunciación es de mucha exigencia para el que quiera aprender este idioma. Investigadores 

de la misma comunidad dicen: (…) Existen las siguientes pronunciaciones y/o símbolos 

diferentes. 

“s̈ ”, no tiene equivalente en español. Es un sonido retroflejo, producido por la 

punta de la lengua, puesta hacia atrás dentro de la boca “s̈ esa” “mata de maíz”, suena 

un poco como una ch muy suave y retrofleja. 

 

ts representa el sonido que resulta al pronunciar la t y la s, simultáneamente: 

tsoca “adentro” 



24 
 

nÿ la letra y cuando va después de la n se pronuncia africada semejante a la y 

fuerte de algunas hispanohablantes en la palabra “yo” y se escribe con la diéresis (ÿ) 

para enfatizar su diferencia y la y en otros contextos. (Dichos y expresiones de los 

indígenas camsá, 1994) 

 

La misma escritura de estas consonantes es compleja, porque no aparecen en el 

teclado de la computadora, hay que asesorarse para su escritura. De igual manera, al escribir 

las palabras. 

 

sh No tiene equivalente en español. Es una alveopalatal acanalada y suena 

como una ch muy suave: shena “mujer”. 

 

ts̈ No tiene equivalente en español. Representa el sonido que resulta al 

pronunciar la t y la, s̈ 

 

retrofleja simultáneamente: ts̈ aba “bueno”. 

f Es fricativa bilabial sorda: posufta “ocho”. 

r, rr La letra r al principio de una palabra y la rr dentro de una palabra 

representan el mismo sonido: una fricativa acanalada alveopalatal retrofleja sonora. 

Se produce, por la punta de la lengua puesta hacia atrás dentro de la boca, y suena un 

poco como una ch retrofleja y sonora: rala “plata”, jaruana “rogar”. 

 

nz En este caso la z representa una fricativa alveopalatal sonora, similar a la z 

del idioma inglés: nzantsana “pulga”. (Dichos y expresiones de los indígenas camsá, 

1994) 

 

Esta lengua es de gran riqueza lingüística, de ahí su importancia de mantenerla en el 

tiempo y en el espacio, sobre todo, por su lenguaje mítico que habría que leerlo con 

profesionalismo y con mucho cuidado para no alterar su significado en el momento de 

traducirlo. Además, es una de las reliquias de esa América Prehispánica. 



25 
 

2.6. Actividad económica 

 

Pasando a la actividad económica se encuentra que la comunidad elabora tallados en 

madera como bancos, máscaras, donde aparecen figuras con expresiones que plasman hechos 

importantes que subyacen al objeto como tal, y que sólo en estudios antropológicos se puede 

leer su significado. De igual manera, las mamitas elaboran tejidos como fajas para las 

coronas, fajas largas para sostener su indumentaria, bolsos, sayos y en cada uno de estos 

tejidos muestran diferentes figuras que llevan inmerso una gran riqueza simbólica y que están 

prestos para ser leídos. También tejen en orlón, chaquira. Algunos de estos objetos se 

encuentran en tiendas de Sibundoy y también en la vereda San Félix. De estos materiales 

hacen exposiciones a nivel nacional en diferentes ciudades del país. Las mamitas campesinas, 

venden en el mercado del pueblo, los productos agrícolas y algunos animales como cuyes, 

gallinas, sobre todo los domingos. 

 

2.7. Servicios de salud 

 

En cuanto al servicio de salud, la población del Ejido recibe los servicios a través de 

las EPS existentes en el municipio, entre ellos las vacuna y la salud oral, y para nadie es un 

secreto de la mala atención que ofrecen, pues estas entidades generalmente, lo que buscan es 

las ganancias y poco y nada les importa el bienestar de la comunidad. 

 

2.8. Medicina tradicional 

 

La medicina tradicional y el chamanismo son buscadas por propios y extraños, que 

ven en ella curaciones mágicas, como también buscan la curación a través de las plantas 

medicinales. Este conocimiento es uno de los fuertes del Camëntŝá. Porque era la única 

medicina que existía en la América Prehispánica, y era en Sibundoy donde se encontraba este 

saber. El Chamán, era el encargado de la salud de este pueblo, es el sabedor, a quien se lo 

respeta, por su conocimiento relacionado al uso de las plantas y a las curaciones mágicas, a 

través de la toma de yagé. A él acuden propios y extranjeros no sólo gente del común, sino 

profesionales de diferentes áreas del conocimiento como medicina, acupuntura, sociólogos, 

entre otros, y buscan en estos sabedores al menos un poco de su riqueza mágica. Son 

incontables las curaciones que se han visto a través de este conocimiento ancestral. Pero 



26 
 

según algunos investigadores extranjeros los integrantes de la comunidad ven al curandero, 

“con recelo”. 

 

2.9. Antecedentes 

 

La misma institución llamada escuela, tiene sus orígenes en el Antiguo Continente, 

en otros idiomas y nada tiene de relación con la cultura camëntŝá de Sibundoy Putumayo. A 

esto se suma la llegada abrupta de los conquistadores españoles que, con sus caballos, su 

religión, su idioma, poco a poco como clase dominante fueron imponiendo de manera 

coercitiva sus costumbres. Lo que, es más. 

La educación puede ser responsable de esta deshumanización y 

despersonalización del hombre y pérdida de nuestra identidad como pueblo, nación y 

continente, y puede estar consciente o inconscientemente al servicio de la 

extranjerización dominadora. Porque el amo que nos proporciona sus préstamos y su 

tecnología nos impone también su lengua, sus criterios, su cosmovisión, su religión, 

sus valores, sus vicios, sus modas, sus costumbres, su música y su folclor. Y el 

hombre de nuestro pueblo no se educa, sino que aliena y se extranjeriza. (Duque Mejía 

Gilberto. Teología de la praxis educativa liberadora, 1989, pág. 84) 

En el caso en estudio la educación, no está exenta de todo lo anteriormente citado, ha 

sido en la escuela el lugar donde se le ha prohibido al niño indígena hablar en su lengua y a 

decirle que el único conocimiento válido es el que da la academia y en idioma castellano, 

obviamente. Contrario completamente a la definición de “Educación de la liberación es 

aquella que se hace de cara a nuestros valores culturales propios, a nuestras costumbres, 

celebraciones, espíritu comunitario propio, formas de vida de expresión indígena, original, 

no vergonzante.” (Duque, 1989, págs. 84,85) 

Por eso, el antropólogo Claude Lévi-Straus sostiene, que es la comparación la que 

aliena, si no vez como vive el extranjero no te comparas, no sientes vergüenza, incluso de tu 

desnudez. En la actualidad el indígena ha sido tan culturizado que los jóvenes ya no hablan 

el idioma camëntŝá, ya no visten sus propios atuendos, en otras palabras, sólo llevan su 

vestimenta en casos especiales, y lo que es, más cuando les conviene. Y así, poco a poco, el 

ocaso cultural va llegando. En este extranjerismo asumido es muy difícil que despunte la 



27 
 

aurora. De ahí la propuesta de llevar a la escuela ese conocimiento innato del aborigen, que 

tiene su trasfondo de valores, y por fortuna aún se mantienen, y es en los niños en quienes 

hay que cultivarlos. 

2.9.1. El shinÿak, una parte de la escuela primitiva camëntŝá 

 

En el estado del arte encontrado tanto en charlas de integrantes de la comunidad en 

estudio, sobre todo los mayore, como en libros escritos y virtuales, frente a la educación 

milenaria del pueblo camëntŝá aparece: 

En la comunidad podemos reconocer dos formas de educación: la educación 

propia, comunitaria o familiar; y la educación escolarizada. La educación comunitaria 

o familiar, se basa en las experiencias que día el niño y la niña vive en su familia, por 

ejemplo, cuando los abuelos y la familia se reúnen alrededor del shinÿac a contar 

historias, leyendas, mitos, experiencias del día; otra manera es cuando el niño 

acompañaba a su padre a trabajar el jajañ ya que estos son los responsables del trabajo 

por fuera de la casa, es donde el niño empieza a interactuar con otros espacios 

distintos a la casa, las niñas y las mujeres son las encargadas de realizar los trabajos 

de la casa o trabajos que no son de mucho esfuerzo, la madre es responsable de llevar 

al niño y la niña desde una temprana edad a todos lugares con los que se encuentra en 

su entorno. (AGREDA 2016, págs. 27,28) 

El shinÿac 2019. Vereda Las Cochas 

 

Figura 5:La señora Pastora Jacanamijoy y parte de su familia, ofreciendo la 

comida en el shinÿac moderno 
 

Fuente: La presente Investigación 



28 
 

La cita anterior, muestra como el shinÿac, hace parte de la función escolar del 

primitivo, es uno de los lugares de aprendizaje por excelencia. Es en la oralidad y alrededor 

de la tulpa donde se transmiten los valores ancestrales de esta cultura y el idioma mismo. Sin 

embargo, debido a las políticas estatales los niños a temprana edad son llevados a las 

llamadas guarderías y allí no se habla el camëntŝá ni se instruye al niño dentro de la 

cosmovisión ancestral. 

Al hablar de la educción dentro de la comunidad parte desde el onÿenayte o 

del nacimiento, la cual consiste en enterrar la placenta en una de las piedras del 

shinÿac cuyo objetivo es establecer la relación con los saberes propios y con la 

batsanama, también se busca la protección y fortalecer el espíritu del niño y la niña 

para que este tenga una proyección dentro de la comunidad, este proceso se da 

mediante el dialogo, la observación, la imitación de los mayores. (AGREDA 2016, 

pág. 27) 

Según la señora Emerenciana, líder de la comunidad “debajo de la tulpa se entierra la 

placenta para tener siempre ligado el cordón umbilical con la tierra”. Aparece como una 

constante dentro de las culturas prehispánicas, el enterrar la placenta dentro de la casa, tal 

vez, como una forma de no perder el cordón umbilical con la tierra de la cual dependemos y 

a la cual tenemos que regresar, valga la aclaración, los pisos de la casa eran en tierra. En este 

caso, en una de las piedras del shinÿac y, además, como una de las formas de aprendizaje 

cultural del niño. También se encuentra en el Plan de Salvaguarda: 

La educación camëntŝá se fundamenta en procesos de formación mutua, 

donde se comparte conocimientos y experiencias en los saberes naturales que han 

caracterizado al Pueblo camëntŝá. En espacios físicos y espirituales que se configuran 

como escenarios principales del proceso formativo del camëntŝá: Uaman Tabanoc 

como “sagrado lugar de origen de los camëntŝá”, tsaquëng como “la unidad familiar” 

taitang, mamang, sesong (padre, madre, hijos). Yebnok como espacio definido para 

el desarrollo de actividades propias de la familia. Shinÿak como espacio de encuentro 

familiar, jajañ y enabuatëmbayëng como “espacio vital de intercambio de 

pensamiento y saberes, relaciones humanas, como espacio de trabajo comunitario”. 



29 
 

Todo el proceso de educación de la comunidad se basa en las experiencias que se 

viven dentro del territorio. Citado por: (AGREDA 2016, pág. 27) 

Desde el proceso de colonización, los camëntŝá, también han entrado en las políticas 

escolares que tiene Colombia y que tal vez, han contribuido a que poco a poco las tradiciones 

culturales vayan desapareciendo. Si bien es cierto que el proceso de aculturación ha estado 

presente desde el llamado descubrimiento de América; también es cierto que las culturas 

prehispánicas se han enriquecido de la cultura europea, lo cual es válido. O sea, el proceso 

transculturador donde cada uno aprende del otro, para el enriquecimiento del hombre como 

tal. Sin dejar a un lado lo propio, lo de adentro. Lo que también se puede llamar cultura 

híbrida. 

Qué bueno que con este proyecto podamos decir que esta comunidad en especial va 

a poder contar su historia y su cultura desde adentro, desde su saber ancestral y cosmovisión. 

En este caso, desde adentro y en la escuela, como uno de los saberes anteriores del niño 

camëntŝá. Teniendo en cuenta su lengua ancestral, y como cultura híbrida que hoy es, 

también se tomará el castellano que es en el idioma que la escuela ha venido trabajando. La 

investigación se centra en pilares fundamentales de ella. En otras investigaciones aparece: 

“El shinÿac, es uno de los lugares más importantes de la casa, pues es el punto 

de encuentro y a la vez el centro del calor familiar (…) también es como la escuela, 

en donde se escuchan cuentos de los abuelos, las recomendaciones de las cuadrillas, 

también sobre un nuevo negocio de tierra, o compra de animales, también se habla 

para hacer una fiesta, para algo especial, en sí era el centro de encuentro.” (JAMIOY 

JOJOA,. 2012.p.121) 

En tiempos inmemoriales, el shinÿac hacía el oficio de escuela, pues era este uno de 

los sitios por excelencia donde se aprendía, donde se transmitían de manera oral los saberes, 

que hacían que la cultura se cohesione y todo en lengua nativa camëntŝá. En la actualidad, la 

comunidad ha tomado una nueva forma de fogón, con el fin de poder trasladarlo de un lugar 

a otro, como se observa en la siguiente figura. 



30 
 

 

 
 

Figura 6:El shinÿac moderno – 2019 

Fuente: Internet 
 

El shinÿac moderno es móvil, en la bolsa contiene el carbón para encender el fuego, 

digamos que el recipiente tiene la figura de la tierra sostenida por unas manos. En la casa de 

la señora Pastora Jacanamijoy, participé de esta ceremonia. La dueña de casa había invitado 

a sus familiares y amigos con antelación, antes de ofrecer la comida hizo una oración en 

idioma nativo y luego hizo la traducción al castellano, también hizo una historia sobre su 

difunto esposo y de sus 9 hijos, luego brindó la comida en abundancia, alrededor del shinyac 

moderno. También agradeció la presencia de los convidados, claro que la comida es tan 

generosa que se comparte hasta con los que no han sido invitados. Pero este gesto del 

compartir es sólo en las veredas porque en el cabildo mayor, no se permitía ni tomar 

fotografías. 

 

 
Figura 7:La señora Pastora Jacanamijoy y parte de su familia, ofreciendo la 

comida en el shinÿac moderno 
 

Fuente: La presente Investigación 



31 
 

En este compartir, lo primero que aparece es la oración a la Virgen y a Jesucristo, una 

de las formas de verse el sincretismo cultural y aunque la señora Pastora reza en idioma 

nativo, ella misma traduce la oración y el ofrecimiento de la comida en idioma castellano. En 

otras palabras, son los mayores los que entienden el idioma, ya los niños y los jóvenes tienen 

dificultades para comprender el mensaje y más aún para comunicarse. 

 

 
Figura 8:Desfile con el shinÿac moderno con cantos y bailes autóctonos 2019 

Fuente: La presente Investigación. 

 
“Del lugar del sol, ahí es donde empezamos a formarnos, en el shinÿac. Desde la 

expresión de la Vía Láctea, el hombre y la mujer son complementarios y desde que se nace, 

el ombligo lo enterramos en la tierra dentro de la casa”. (Jamioy, Narciso. Charla. 2018.). En 

una de las piedras del shinÿac, como lo corrobora una de las informantes “debajo de la tulpa 

se entierra la placenta, para tener siempre ligado el cordón umbilical con la madre tierra” 

(Chicunque, 2019). Todos los informantes apuntan que la escuela camëntŝá, empieza en la 

casa, en el shinÿac. 

2.9.2. La chagra o jajañ, otro lugar de aprendizaje del camëntŝá 

 

La chagra, es otro de los lugares privilegiados de aprendizaje del camëntŝá, ahí se 

cultivan diferentes plantas, tanto para la manutención de la familia como para la medicina 

tradicional. Por eso es uno de los sitios donde aprende el camëntŝá, la tarea no es fácil, porque 

ahí aprende las formas de cultivo tradicionales y el uso adecuado de las plantas. Otros 

estudios dicen: 



32 
 

“La chagra tradicional (jajañ). Es importante destacar en el trabajo en el jajañ 

del pueblo jajañ camëntŝá, sabiendo que esta es fuente para manutención del hogar. 

Para vivir bien se dependía del (jajañ) con su variedad de productos 

alimenticios tradicionales, la formación desde la familia era indispensable para 

adquirir conocimientos, normas de trabajo en equipo, por eso argumentaban que toda 

vivienda sin excepción debía tener la (jajañ) chagra para el consumo familiar. 

(JAMIOY 2012, pág. 131) 

En la familia el niño se iba formando para la práctica del trabajo en equipo, que hoy 

en día se va devaluando por los modelos económicos que nos traen las potencias extrajeras. 

Se insiste que la propuesta se centra en llevar a la escuela estos saberes. “Porque ciertamente 

el más pobre no es únicamente el que no tiene, sino aquel que no puede expresarse con 

símbolos propios, personales y autóctonos” (Duque 1989, pág. 84) 

Frente al trabajo comunitario, el camëntŝá en el fogón preparaba a sus niños para que 

estén listo para participar en el trabajo comunitario, valores propios de las culturas 

prehispánicas. La tierra, en esta cultura, ha sido considerada como la madre, obviamente, que 

la madre merece respeto, se la ha comparado con la mujer porque de ella dependemos y a 

ella tenemos que regresar. 

En la actualidad, las mujeres también laboran la tierra, y es en la tierra amada donde 

está la chagra tradicional que ha sido durante siglos la fuente de vida del camëntŝá, en otra 

investigación aparece: 

Las chagras tradicionales o jajañ, el jajañ o huerta tradicional se concibe como 

el espacio en donde se encuentran las diferentes especies animales y plantas en la que 

se tienen fácil acceso a ellos de manera permanente. Este espacio es muy importante 

porque se convierte en un elemento de identidad ya que es un lugar donde se 

transmiten tanto usos como costumbres propias. Para la comunidad indígena 

camëntŝá las chagras tradicionales son el “lugar donde se encuentra el pensamiento y 

la espiritualidad de los mayores”. La chagra o jajañ es un conjunto de conocimiento 

sobre un territorio propio, estos se encuentran relacionados con 24 los astros, 



33 
 

principalmente con fases de la luna y así identificar los días de siembra, poda y 

cosecha. (AGREDA 2016, pág. 24) 

En el jajañ o chagra tradicional, está el conocimiento del aborigen. Ahí se dan los 

usos y costumbres milenarias, años atrás, en el camëntŝá, la costumbre era más que una ley. 

Por ejemplo “no es costumbre sembrar papas” y las sacaban de la tierra para que no nazcan, 

pues anteriormente en este valle no se sembraba papas, al parecer vienen del departamento 

de Nariño. En este contexto ancestral aparece lo consuetudinario, donde la costumbre se hace 

ley. En lo relacionado a las fases de la luna en las labores agrícolas de la chagra, es común 

ver en la América Prehispánica esta práctica. Siguiendo con el jajañ se encuentra: 

En el jajañ (…) Es el espacio donde está presente y vigente el 

pensamiento, el respiro y el ánimo de los mayores del pueblo camëntŝá, donde su 

actuar siempre iba y va relacionado, guiado con la luna joashkon “aquello que da 

la vuelta”. (Ministerio del interior. Plan de Salvaguarda , 2012, pág. 34) 

En el devenir del hombre, como que todo da la vuelta: nacer, morir; sembrar 

cosechar; reír, llorar, siendo siempre las constantes, de las cuales no se puede escapar. 

Como dice San Francisco de Asís “la dualidad luz y sombra, agua y fuego”. El dualismo, 

otro de los fenómenos presentes en las culturas híbridas. 

El jajañ es por el cual: “BëngbeBetsa (El gran creador) puede hablar con 

la BëngbeBetsetsangbejajañam (La chagra de sus mayores) ya que por medio de 

la lengua camëntŝá que es como el cordón umbilical que les permite estar unidos 

a su tsabatsana mamá (madre responsable) a la capa vegetativa. Que cuando era 

auténtico monte en ella existía toda clase de árboles utilizados bajo las 

necesidades de este pueblo indígena. (Ministerio del interior. plan de salvaguarda, 

2012, pág. 35) 

El jajañ o chagra, un lugar más de aprendizaje y además fuente de alimento, de 

vida, donde todo está correlacionado, la tierra y las fases de la luna, el mismo cosmos, 

está presente en ese lugar sagrado. En América Prehispánica, Abya Yala, el maíz ha sido 

uno de los productos base fundamental de la alimentación, tanto de las personas como de los 

animales. En Sibundoy, desde los primeros datos históricos, se dice que es una tierra rica en 



34 
 

cultivos de maíz. 
 

En el territorio camëntŝá se siembra el Šboachán (fruto de la fuerza y 

esperanza o maíz), para la siembra se utilizaba el chaquín (herramienta de madera 

tradicional para la siembra). Después de la cosecha del Šboachán seco se 

acostumbra a dejar la yerba para que se en rastroje y envejezca esta y sirva de 

abono para recuperar tsbatsána mamá. (Ministerio del interior. plan de 

salvaguarda, 2012, pág. 34) 

En la siembra del maíz, el nativo se ayuda con un madero para abrir el hueco en 

la tierra, llamado chaquín y allí deposita las semillas, y obviamente que dentro del cultivo 

del maíz también se siembran otros productos como arracacha, coles, victoria, repollo, 

entre otros. Por la variedad de productos cultivados en el mismo espacio, viene el nombre 

de chagra. La chagra, ha sido desde la época prehispánica y hasta nuestros días la fuente de 

alimento de las familias campesinas pobres del territorio colombiano, debido a la diversidad 

de productos que en ella se siembra y el acceso fácil que se tiene a ellos. Convirtiéndose en 

una forma de alimentación y de supervivencia, “vender los huevos para comparar la sal”. 

Dentro de la comunidad camëntŝá, se acentúa que: 

Esta tradición era transmitida y orientada por los padres y abuelos, pues desde 

pequeños eran aconsejados para que cultiven y cuiden las chagras, los padres o 

familiares guían el proceso de siembra, la poda, el deshierbe y otras actividades que 

son necesarias para el cultivo, es por eso por lo que este espacio es considerado como 

una fuente de aprendizaje. Los padres acostumbraban a llevar a sus hijos a las 

cuadrillas, donde fortalecían sus conocimientos así ellos puedan mantener su propia 

chagra, pero actualmente este proceso de enseñanza casi no se da, ya que desde 

pequeños los niños son enviados a las escuelas para que aprendan nuevas cosas a 

pesar de que en las escuelas rurales indígenas tienen un espacio para el jajañ o chagra 

tradicional en algunas ocasiones solamente se siembra por sembrar perdiendo su 

verdadero significado. (AGREDA. 2016, pág. 24) 

Una vez más la escuela, contribuye a que paulatinamente se vayan perdiendo las 

costumbres, que antaño eran el fundamento de la cultura. Siguiendo con lo del maíz, aparece 



35 
 

que a la primera llegada de los españoles vieron desde Portachuelo a un valle llamado 

Sibundoy, con muchos cultivos de maíz. 

Entre las plantas de la chagra la más importante es el maíz o Šboachán, ya que 

es el principal alimento de los camëntŝá, así como de sus animales domésticos; 

también es un elemento fundamental para su cultura, por lo que es indispensable en 

las celebraciones propias de la comunidad, como el Carnaval Indígena (vísperas de 

Semana Santa), así como en 232 actividades cotidianas. Así lo señala la concepción 

mágica alusiva a esta planta, expresada por boca de uno de sus miembros más 

representativos por su tradición y trabajo de recopilación de las historias propias de 

su etnia. (Iglesias Alvis,2008, pág. 232) 

El maíz, producto originario de América, ha sido y es uno de los principales 

alimentos, de él se derivan innumerables productos que se venden en los supermercados, en 

tiendas de barrio y hasta en la calle, como es el caso de las arepas. Además, fue añorado y 

llevado a todos los continentes, donde disfrutan de este grandioso alimento. Por otra parte, 

en estas culturas Prehispánicas aparece el lenguaje mítico, a través de historias, donde un ser 

superior les hace un regalo, en este caso, el alimento por excelencia del camëntŝá, “el maíz”. 

Veamos a Juajibioy en sus propias palabras: 

“…vino Dios en forma de indígena camëntŝá, elegantemente vestido y dijo 

que aquí había muchas cosas pero que faltaba el alimento para toda la vida, le entregó 

al cacique o al capitán de la comunidad una mazorca y pidió que la sembraran, luego 

se fue, al siguiente día regresó y encontró la planta muy crecida y con fruto, dijo que 

se sembrara por todo el territorio, y cuando la gente fue a mirar encontró que todo 

estaba lleno de maíz casi listo para recoger…” (Informante, Alberto Juajibioy). 

(Iglesias Alvis, 2008, pág. 232) 

Ese verdor tan especial de los cultivos de maíz, que hace contraste con el verde sutil 

de los sauces y con el verde azuloso de las montañas que circundan este valle. Paisaje digno 

de haberlo creado solamente un ser superior, un Dios. Una constante de los mitos es que, 

siempre aparece en él, un ser superior creador, en este caso del maíz, fuente de alimento del 

pueblo camëntŝá desde tiempos inmemoriales, hasta nuestros días y sigue siendo la chagra, 

el lugar privilegiado de enseñanza del camëntŝá. 



36 
 

La cosmovisión indígena camëntŝá ve las chagras tradicionales como el “lugar 

donde se encuentra el pensamiento y la espiritualidad de los mayores”. La chagra, o 

jajañ, es un acervo de conocimiento sobre la 231 naturaleza, en el que se encuentran 

íntimamente relacionados los astros, la amplia diversidad de la tierra y las aguas, el 

comportamiento de las plantas, los animales y el abono. Este conocimiento era 

transmitido y bien fundamentado, pues los camëntŝá, desde pequeños eran 

aconsejados y acompañados por sus familiares, siendo guiados en la siembra, poda, 

desyerba y otras actividades y por ello la chagra es considerada un lugar de 

aprendizaje. Los padres acostumbraban a llevar a sus hijos a las cuadrillas, donde 

fortalecían sus conocimientos hasta llegar a mantener su propia chagra y transmitir 

de la misma forma el saber a sus descendientes. (Iglesias Alvis, 2008, págs. 230,231) 

En esta cita, se afianza el hecho de que la chagra es un lugar de aprendizaje, “la 

escuela” primitiva, la que permite la supervivencia de la familia, la que prepara para la vida. 

Esto hasta que los Padres Capuchinos, trajeron la escuela convencional a este valle, más 

adelante conocida como Educación Nacional Contratada, porque en ese tiempo estaba 

vigente en Colombia el Concordato. 

2.9.3. La minga enabuatëmbayëng, trabajo colaborativo 

 

Otro elemento cultural que toma la investigación como presaber, es la minga o trabajo 

colaborativo, donde el nativo nos deja como herencia el prestar el trabajo, según ellos 

denominado prestar brazo en otras investigaciones se encuentra: 

Cabe destacar la importancia que tiene el trabajo en comunidad, de allí que las 

labores de la chagra se realizaran, ahora menos, por medio de mingas (ayuda a mano 

restada); de manera que el dueño de la chagra invita a “los de buenas manos” para la 

siembra y así, dependiendo de la actividad a realizar. (Estructura, 2008, pág. 231) 

La minga, otro elemento que toma como presaber la investigación, está íntimamente 

relacionada con la chagra, también es común utilizarla para la construcción de la vivienda, 

para el arreglo de caminos y otros trabajos comunitarios. Sí, es un trabajo comunitario, donde 

se comparte la comida, la bebida y es allí donde también están inmersos los valores 

ancestrales de colaboración, de respeto, de ayuda mutua y en las conversaciones que se 



37 
 

departen y en las mismas actividades cumple el oficio de escuela ancestral. Estos son 

conocidos como sistemas de trabajo comunitarios 

La comunidad camëntŝá posee tres modalidades de trabajo (…) que los 

mismos indígenas llaman wabwatmbán (…) es el préstamo de trabajo a un individuo 

con obligación de reciprocidad; se nombra un caporal que dirija la cuadrilla, la tarea 

se inicia a la siete de la mañana para culminar a las cinco de la tarde, a cada uno se 

señalan determinadas varas, medidas con una vara de junco de cuatro metros de largo. 

Devoción: es la ayuda colectiva a un miembro de la cuadrilla, sin que haya obligación 

recíproca; el día de trabajo suele ser el sábado y la cantidad de trabajo es de quince 

varas. Mengay o minga: es el sistema cooperativo por medio del cual un número 

determinado de personas cooperan especialmente en labores agrícolas, sin obligación 

recíproca, a cambio de buena alimentación y bebida con 20 varas de trabajo. 

(Córdoba, 1981, 1982, pág. 226) 

Devoción, colaboración entre los trabajadores, sin egoísmo, sin quedar en deuda por 

la ayuda recibida, hermoso valor que se debe cultivar. Esta forma de trabajo, también se veía 

en las veredas de los pueblos serranos de Nariño, es decir hace parte de la herencia ancestral 

americana. En la comunidad camëntŝá, Juajibioy describe de la siguiente manera estos 

sistemas de trabajo comunitario: 

Wabwatmbán: es el préstamo de trabajo de individuo a individuo o de varios 

individuos a uno solo, existiendo la reciprocidad obligatoria. Se utiliza este sistema 

en las labores para realizar en un mínimo de tiempo los trabajos probados que 

requieren mayor rapidez condicionada con la necesidad para el beneficio individual. 

Para estas faenas agrícolas de agrupan de a 25 a 30 individuos de ambos sexos, cuyos 

operarios al formarse la asociación de préstamo de brazos seleccionan candidatos para 

nombrar un caporal. Su elección se efectúa mediante votación con granos de maíz o 

con fríjol de colores que pueden ser blanco y negro. El candidato que obtenga en 

mayor número de granos de un color que represente su postulación queda electo para 

el período de un año, quien a su vez nombra un suplente, estos son agasajados con 

uno o dos litros de aguardiente, comprados con aporte de los mismos individuos que 



38 
 

se prestan el trabajo que en su lengua se llama “enabwatmbaigna”. (Córdoba 1981, 

1982, págs. 226, 227) 

Generalmente, en estos trabajos comunitarios son generosos en la comida y en la 

bebida, de igual manera la conversación y a veces la borrachera se extiende hasta el otro día. 

También en las mingas se ve el liderazgo de la persona, encargada de que salga bien el trabajo 

y esto también se repite de generación en generación y para ganarse ese liderazgo se tiene 

que demostrar ser excelente en el trabajo. 

Pero, concluyendo este capítulo, la cultura camëntŝá, desde tiempos inmemoriales 

nos hace aportes acerca de la vida en comunidad y en la conservación de los ecosistemas, en 

la colaboración desinteresada, en la ayuda mutua y en el respeto por la escucha. Todo lo 

anteriormente expuesto, como una forma de escuela primitiva. Entonces, se vuelve de gran 

valor el registrar esos valores dados a través del shinÿak (tulpa), jajañ (chagra), 

enabuatëmbayëng (trabajo colaborativo), que son el eco que aún resuena en la mente del 

camëntŝá, como una fuerza que permita la cohesión cultural y la permanencia de ella en el 

tiempo y en el espacio, y en la medida de lo posible, el mejoramiento de la calidad educativa. 



39 
 

CAPÍTULO III MARCO TEÓRICO 

 
Para aboradar un estudio concienzudo de esta cultura, se vuelve apremiante, mirar 

con humildad a los mayores de la comunidad camëntŝá y encontrar en su conocimiento, esa 

riqueza propia de América Prehispánica. Luego analizarla e interpretarla a la luz de teorías 

relevantes que enriquecen este saber, para luego llevarlo a la escuela, al Centro Educativo 

Juan XXIII donde llegan estudiantes de diferentes culturas. Para armonizar ese conocimiento, 

es necesario promover el diálogo como una conversación entre una o más personas, en la que 

se expone diferentes ideas llegando a un fin o un acuerdo, la forma puede ser, oral, escrita o 

gestual. En ese orden de ideas, el tomar el conocimiento ancestral como presaber, u otro de 

los saberes del educando, no significa que: 

 

Estamos planteando el retorno a un pasado precolombino. Eso sería ingenuo 

e imposible en este mundo de la modernidad. La única posibilidad de un retorno a 

edades ya superadas en gran parte por la humanidad, digamos a la Edad de Piedra se 

daría como consecuencia de una guerra nuclear y entonces la cuarta guerra, como 

dijera algún pensador, la haríamos con hachas de piedra. 

 

Lo que estamos planteando es que bebamos de las esencias. Los orígenes 

subyacen en el presente, allá en ese país oculto y, por consiguiente, mágico de la 

comunidad. 

 

…Nuestros orígenes están inmersos en una montaña de creencias y prácticas 

del pueblo; puros en muchos casos como ocurre con gran parte de las comunidades 

indígenas. (Parra Guzmán, 1993, p.29) 

 

Lo que se plantea es beber de las esencias, el conocimiento que tiene la comunidad 

camëntŝá, frente al shinyac, frente a el jajañ, frente a la minga enabuatëmbayëng, que son la 

escuela primitiva de esta cultura y que están aún presentes en las personas mayores de esta 

comunidad ancestral. Porque 

 

Generalmente, “estamos acostumbrados a seguir sistemas tipificados, a 

caminar por senderos ya trazados, usando moldes fijos, considerando la ciencia como 

algo estático, ya hecho y que necesariamente tiene que ser así, sin darnos cuenta de 



40 
 

que de este modo anulamos toda iniciativa en el alumno y comprometemos el 

progreso de la misma ciencia” (Elementos básicos de la educación personalizada, 

1985, pág.25) 

 

La llamada educación tradicional, que está muy lejos de tener en cuenta los otros 

saberes del niño camëntŝá, por eso, la propuesta nos invita a asomarnos a la riqueza espiritual 

y material de este pueblo. Donde el niño afiance su identidad cultural, sobre todo, ahora que 

hace parte de las llamadas culturas híbridas, por haber sufrido ese proceso despiadado de 

aculturación. Como dice la cita, comprometiendo con esto a la misma ciencia que no es 

estática y que el ser de ella se centra en el principio de la duda. 

 

Los principios de aprendizaje propuestos por Ausubel, ofrecen el marco para el 

diseño de herramientas meta cognitivas que permiten conocer la organización de la 

estructura cognitiva del educando, lo cual permitirá una mejor orientación de la labor 

educativa, ésta ya no se verá como una labor que deba desarrollarse con "mentes en 

blanco" o que el aprendizaje de los alumnos comience de "cero", pues no es así, sino que, 

los educandos tienen una serie de experiencias y conocimientos que afectan su aprendizaje 

y pueden ser aprovechados para su beneficio (…) como una imagen, un símbolo ya 

significativo, un concepto o una proposición (AUSUBEL; 1983 :18). 

No existen mentes en blanco, los conocimientos vienen de la familia, de la cultura y, 

la escuela tiene que partir de ellos para adentrarse en el proceso de aprendizaje. En este caso, 

el idioma camëntŝá, como una herramienta importante en el aprendizaje significativo del 

niño, más los valores culturales que subyacen en el shinÿak, en el jajañ y en la minga. Estos 

elementos que los mismos integrantes de la comunidad camëntŝá le llaman escuela. O sea, 

que la escuela debe tener la capacidad de mirar al otro de manera horizontal, enriqueciendo 

el conocimiento, a través de lo que conocen en muchos años otras culturas. 

3.1. Pedagogía tradicional 

 

En la pedagogía tradicional se mira al estudiante como una caneca vacía y, es la 

escuela la encargada de llenarla, estando muy lejos de la criticidad y de la autonomía del 

estudiante y de los pueblos. Durante muchos años la educación tradicional ha estado 

presente, “La Tendencia Pedagógica Tradicional no profundiza en el conocimiento de los 

https://www.monografias.com/trabajos11/contrest/contrest.shtml
https://www.monografias.com/trabajos7/imco/imco.shtml
https://www.monografias.com/trabajos10/teca/teca.shtml


41 
 

mecanismos mediante los cuales se desarrolla el proceso de aprendizaje” (Historia de la 

pedagogía, s.f.). Sino que hace del educando una persona tímida, poco creativa, 

dependiente. 

En la actualidad, El Ministerio de Educación Nacional dice que pedagogía es: Es 

el saber propio de las maestras y los maestros, ese saber que les permite orientar los 

procesos de formación de los y las estudiantes”. (Ministerio de Educación Nacional, s.f.) 

El saber pedagógico, se produce permanentemente cuando la comunidad educativa 

investiga el sentido de lo que hace, las características de aquellos y aquellas a quienes 

enseña, la pertinencia, la pertenencia y la trascendencia de lo que enseña, sin dejar a un 

lado el conocimiento que tiene el niño y que lo ha heredado a través de la cultura. 

En síntesis, la pedagogía contextualizada puede llevar a los educandos a un 

aprendizaje significativo, como David Ausubel lo ha propuesto, donde el educando tiene 

un conocimiento previo obtenido en la familia, en el barrio, la vereda y en este caso el 

conocimiento milenario de los mayores de la comunidad camëntŝá. 

 

3.2. Paulo Freire, la educación liberadora 

 

El pedagogo brasilero Paulo Freire, en su forma de llegar al educando propone una 

educación donde se encuentren todos, los indígenas, los colonos, los afros, como es el caso 

del Centro Educativo Juan XXIII, viendo al otro con respeto, valorando sus expresiones 

propias, en este caso, llevando a la escuela los valores culturales del camëntŝá, donde 

subyacen unas enseñanzas, que si se dejara de lado el egocentrismo occidental, nos 

permitirían asomarnos a unas lecciones de vida únicas, llenas de valores tanto en el amor y 

respeto por la tierra como en la misma parte trascendente. 

“El término “liberación” hace referencia a que la educación debe ser un proceso 

mediante el cual el sujeto se encuentre nuevamente con su dignidad. Por esta razón, la 

pedagogía de P. Freire no solamente enseña a leer y escribir, sino que también analiza su 

propia realidad y recupera el dominio de su propia vida. En otras palabras, este método de 

enseñanza aspira a que la persona encuentre su propio camino en la vida.” (Escuela de 

Padres. Portal de Educación infantil primaria. 2019. S.p.). Sí, en este caso que el niño 

camëntŝá se encuentre nuevamente con su dignidad, estropeada mediante el proceso de 



42 
 

aculturación, chocando, sobre todo, con la misma escuela quien le ofrece otro lenguaje, 

otra forma de ver el mundo, donde el que sabe es el otro, así como si él no tuviera su 

propio conocimiento y forma de ver el mundo. Por eso, la propuesta tiende a tomar valores 

culturales propias del camëntŝá, dados a través de la oralidad, en el shinÿak, el jajañ y el 

enabuatëmbayëng. 

3.3. ¿Qué es la justicia cognitiva de la que habla Boaventura de Sousa? 

 

Es una cosa simple. Para nosotros hoy, para el modelo dominante de sociedad en que 

vivimos, el conocimiento verdaderamente válido es el conocimiento científico. Para un 

ciudadano, cada persona que no domine la ciencia es un ignorante, es una persona que no 

tiene conocimientos válidos. Una persona ha vivido, tiene experiencias de vida, tiene su 

trabajo, su familia, su sociedad, su comunidad en la que ha trabajado... y este conocimiento 

no cuenta porque el conocimiento que cuenta es el conocimiento científico. 

Eso ha creado un sistema que he llamado epistemicida: se ha destruido mucho 

porque no se ha valorado suficientemente la sabiduría de la gente, los conocimientos 

populares, vernáculos, que salen no de experimentos científicos, sino de experiencias 

de vida. Experiencias que tenemos todos nosotros. (ELORDUY, Pablo. El Salto. 

2018) 

Por desgracia, ha sido precisamente la escuela, la encargada de valorar solamente lo 

conocido como científico, dejando atrás esos valores culturales que de por sí eran muy ricos 

en la época prehispánica, en este caso, los conocimientos del camëntŝá, altamente ricos en el 

cuidado de la tierra, de los ecosistemas y con grandes conocimientos en la medicina 

chamanística, en su simbología y en sus valores trascendentes. Viéndose en ella, como una 

forma de atraso, de no estar acorde con la llamada ciencia. Freire llama el desconocimiento 

de la sabiduría que tiene la gente, que salen de la cosmovisión cultural de un pueblo. Ah… 

si por lo menos nos enriqueciéramos mutuamente con el conocimiento del otro, otra sería la 

situación actual, tal vez más generosa, más humana. Se ha destruido, porque no se ha tenido 

la capacidad de valorar, de reconocer la sabiduría del otro, que así sea ágrafa, es sabiduría 

por su esencia, quien ha dicho, que, por no estar escrito, eso no es un conocimiento, como 



43 
 

dice Eliade, vivimos en un eterno retorno, en donde, los conocimientos más vernáculos se 

vuelven un presente eterno. 

3.4. Fundamentaciones basadas en la experiencia humana, según Andrés Argüello 

Parra 

 

La confrontación epistémica fundante se genera por una visión 

unidimensional de las realidades que disuade su condición de complejidad, con sus 

planos y niveles, donde fluyen trayectorias de vidas personales y colectivas, sistemas 

de creencias, cuerpos valorativos, conglomerados ético-morales, en fin, universos 

paralelos simultáneos de la existencia humana y de las culturas, donde se instala la 

pluralidad de conocimientos y prácticas con la consecuente imposibilidad del 

pensamiento único de la modernidad. 

 

El no encasillarse solo en el pensamiento único de la modernidad, permite abrir 

espacios, donde el otro también existe, también tiene sus propios valores, su propia lengua 

como es el caso del camëntŝá, única en el mundo, y que vale la pena que siga ahí, perenne 

dentro de las expresiones del hombre. Universos paralelos a la existencia humana, que 

enriquezcan el conocimiento valorando cada una de esas expresiones culturales que se 

forjaron en el kakatemp (tiempo donde solo habitaba la comunidad camëntŝá), llevándolas a 

la escuela, tal vez, como un medio de corregir en parte, los hechos dados en el tiempo de la 

colonia, la conquista y la república, donde la escuela estaba dirigida solamente por los recién 

llegados de España, en este caso, la educación estaba dirigida por las comunidades religiosas, 

quienes obtenían licencia con el estado, para ofrecer educación de acuerdo a su forma de ver 

el mundo, donde los maestros que laboraban en las escuelas, solamente hablaban el 

castellano y se conoce que en ocasiones era prohibido que el niño camëntŝá se exprese en su 

idioma nativo, así fuera en los descansos. Por eso, la propuesta tiene como fin, asomarse a 

ese otro mundo del camëntŝá, para que la escuela ayude a mantener esa riqueza cultural y se 

enriquezca de ella. 



44 
 

3.5. La cultura, una herencia o tradición social 

 

Además, se tendrá como referencia el concepto de cultura. “La cultura es un hecho 

real, necesario para la existencia sociocultural y la educación no puede menos que aceptarla 

como una de sus funciones primarias, puesto que una de sus tareas principales consiste en 

formar al sujeto dentro de la cultura”. (Fundamentos de la actuación social y política del 

educador, 1986, pág. 88). En este caso la propuesta se ajusta con lo expuesto, tomar los 

saberes de la cultura, la cultura y la educación ligadas íntimamente, pues es en la cultura 

donde el niño aprende en primera instancia, para luego afianzar ese aprendizaje en la escuela. 

 

“Si para Parsons los “objetos culturales” “son los elementos simbólicos de la 

tradición cultural, los cuales se expresan mediante ideas, creencias, símbolos 

expresivos, pautas de valor”, la cultura se da precisamente cuando surgen estos 

elementos a través de la comunicación, puesto que por la comunicación la cultura se 

trasmite, constituyéndose en “una herencia o tradición social”. (Quesada G, María del 

Carmen. Cultura, educación y sociología, 1985, pág. p.48). 

 

Este es el caso, la cultura camëntŝá, por ser ágrafa, ha sido su lengua, el medio por 

excelencia, el encargado de transmitir sus valores culturales para mantenerlos en el tiempo y 

en el espacio, y la familia, el epicentro por hacer parte de uno de sus sistemas sociales, y al 

mismo tiempo de escuela, durante tiempos inmemoriales. Ahora, es la escuela estatal, quien 

tiene que contribuir de la mejor manera posible, para ayudar a que estos valores culturales se 

mantengan aprovechando la etnoeducación y haciendo la adecuación curricular para alcanzar 

este fin, la tarea, no es fácil, pero no imposible. 

 

Por otra parte, Sorokin afirma: “la cultura es “la totalidad de las significaciones, 

valores y normas poseídas por las personas en interacción y la totalidad de los vehículos que 

objetivan, socializan y transmiten estas significaciones” (Quesada G, María del Carmen. 

Cultura, educación y sociología, 1985, pág. p.48). Es la totalidad, sí, porque el camëntŝá, 

vivía sólo en su Valle en la época Prehispánica y poseía toda una riqueza cultural de valores, 

de lengua, de normas; hoy en día trastocadas por ser una de las llamadas culturas híbridas. 

En este contexto no se escapa la parte económica y la política. Según Marx cultura: 



45 
 

Considerando al hombre como un ser real en condiciones de vida material, 

históricas y concretas, la cultura no es más que: 

 

La expresión de las condiciones de vida concreta de los hombres, de sus 

necesidades concretas y luchas. En este enfoque se considera que la cultura no es 

autonomía, independiente de los procesos económicos y sociales, puesto que la 

cultura y las otras instancias son niveles de articulados. En consecuencia, la cultura 

se encuentra estrechamente vinculada a la realidad sociopolítica en la que 

determinada cultura espiritual surgió. (Quesada G, María del Carmen. Cultura, 

educación y sociología, 1985, págs. 27,28) 

 

Son niveles de articulados, íntimamente relacionados con la realidad sociopolítica en 

el momento que aparece dicha cultura, la camëntŝá no se escapa a este principio. Además, 

“la cultura común es un prerrequisito del intercambio comunicativo para que este sea 

verdaderamente efectivo.” (Quesada G, María del Carmen. Cultura, educación y sociología 

1987, pág. 48). La cultura íntimamente relacionada con el factor, económico, comunicativo, 

social y político. Además, la riqueza cultural se estructura en la familia 

 

La familia la primera educadora, no solo porque el niño… necesita, como 

medio natural, la ayuda física y psíquica de la familia para su desarrollo, sino también 

porque el ambiente familiar, durante la niñez y juventud, es el que más influye, natural 

y espontáneamente, en el desarrollo de su salud, de su equilibrio físico y de su 

personalidad (I. R. Oscar. Fundamentos de la actuación social y política del educador, 

1986, pág.124) 

 

Es en la familia, donde el niño camëntŝá participa activamente del conocimiento 

ancestral, y en este caso, es la escuela la encargada de tomar estos conocimientos como otros 

saberes, para adentrarse en el conocimiento y en la preservación de las costumbres y de la 

identidad cultural como tal. La familia ayuda en el equilibrio físico, social y de la 

personalidad del educando, sin embargo, ahora los niños son llevados a temprana edad a las 

llamadas guarderías afectando seriamente la identidad cultural. 



46 
 

3.6. Culturas híbridas 

 

Después de la conquista y la colonia, es difícil encontrar culturas puras, por así 

decirlo, pues los procesos de aculturación, de transculturación han sido continuos y más aún 

ahora que se habla de la aldea mundial, frente a este hecho, son innumerables los estudios 

que aparecen en lo relacionado a culturas híbridas, pero en la investigación se tomará, sobre 

todo lo expuesto por el argentino Néstor García Canclini, que manifiesta que son: 

“el conjunto de procesos donde se elabora la significación de las estructuras 

sociales, se la reproduce y transforma mediante operaciones simbólicas”. (…) Es decir 

que aun cuando desde la concepción de las ciencias sociales y las humanidades la cultura 

lo abarca todo, al hablar de cultura en términos de política se está hablando de la parte de 

la cultura que puede estar sujeta a legislación e institucionalización (Clyde Klockhohohn. 

Centro de Estudios Sociales y de Opinión Pública, "Definición", en Cultura, 2006. Sin.p.) 

Desde las humanidades, la cultura lo abarca todo. Pero hay diferencia cuando se habla 

de cultura en términos de política, o sea, la parte de la cultura que puede estar sujeta a la 

legislación, lo que también ocurre en Colombia, donde la Constitución del 91 y sus decretos 

reglamentarios señalan frente a las más de ochenta etnias existentes. García Canclini, también 

hace hincapié en las: 

“sociedades modernas y democráticas, donde no hay superioridad de sangre 

ni títulos de nobleza, el consumo se vuelve un área fundamental para instaurar y 

comunicar las diferencias. (…) Las maneras vulgares de representar lo real. En medio 

de estas tenciones se constituyen las relaciones complejas, nada esquemáticas, entre 

lo hegemónico y subalterno, lo incluido y lo excluido. Esta es una de las causas por 

las que la modernidad implica tantos procesos de segregación como de hibridación 

entre los diversos sectores sociales y sus sistemas simbólicos. (GARCIA CANCLINI, 

Nestor. Culturas Hibridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad. 1989. 

págs. 36, 40.) 

Sociedades modernas y democráticas, donde, en términos generales, el fundamento 

de la intervención pública se centra en la reducción de la desigualdad cultural. Pero las 

diferencias se marcan en el consumismo, el que más tiene más consume, principios del 



47 
 

capitalismo individualista. Relaciones complejas entre los de arriba y los de abajo, de los 

incluidos y los excluidos, la segregación entre los diferentes sectores sociales. En este caso, 

la cultura camëntŝá como cultura híbrida, donde muchas de sus expresiones nativas se han 

visto trastocadas por otras culturas, en su religión, en su medicina, en sus cultivos, incluso 

en su lengua. 

“Los países latinoamericanos son actualmente resultado de la sedimentación, 

yuxtaposición y entrecruzamiento de tradiciones indígenas (sobre todo en las áreas 

mesoamericana y andina), del hispanismo colonial católico y de las acciones políticas, 

educativas y comunicacionales modernas”. (GARCIA CANCLINI, Nestor. Culturas 

Hibridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad. 1989, pág. 71). El área del Valle 

Sibundoy hace parte de lo andino, y obviamente que cumple con las anteriores características, 

propias de una cultura híbrida. Donde “(…) es posible pensar que lo popular se constituya en 

procesos híbridos y complejos, usando como signo de identificación elementos procedentes 

de diversas clases y naciones.” (GARCIA CANCLINI, Nestor. Culturas Hibridas. Estrategias 

para entrar y salir de la modernidad. 1989, p. 205). 

Sí lo popular, en este caso reune elementos diversos, idiomas diversos, pues al Valle 

de Sibundoy llegan estranjeros de las diferentes latitudes unos hablando inglés, otros griego, 

entre otros, algunos de ellos con especialides en las diferentes ramas del saber, sin dejar a un 

lado los colonos que hablan el castellano y así bombardean de expresiones de afuera a la 

comunidad en estudio. De ahí que se pueda concluir sin lugar a equivocaciones, que la cultura 

camëntŝá hace parte de las llamadas culturas hibridas. Además los camëntŝá no han hecho 

parte de lo hegemónico de lo que tanto hace hinccapié García Canclini, sino que hace parte 

de lo popular. Pero, no es solamente en el idioma en el que se ve bombardeada esta cultura, 

eso solo es una muestra. Ha habido casos donde se ha descontextualizado tanto, por ejemplo, 

el ritual del yagé, haciéndose en Estados Unidos, al parecer este hecho, ha ocasionado algunas 

dificultades tanto para los que ingieren la bebida, como para los taitas que dirigen el ritual, 

llegando incluso a ser tomados presos en el exterior. Eso sí, cumpliendo con una de las 

características de la modernización, o sea, democratizándose el ritual del yage, estando al 

alcance del propio y del extranjero, sin importar los riesgos que esto conlleve, entre ellos la 

pérdida de la propia identidad. 



48 
 

Donde (…) “el estado cuida el patrimonio, las empresas lo modernizan”. En 

Colombia, el estado cuida del patrimonio cultural a través de leyes, y las empresas lo 

modernizan, como es el caso de las ONGs y de las instituciones privadas, entre otras. 

Además, este autor habla de cruces socioculturales, donde lo tradicional y lo moderno se 

cruzan, sin abandonar creencias antiguas, incluso habla de ciencias sociales nómadas y hace 

hincapié en la modernización que disminuye el papel de lo culto y lo popular tradicionales 

en el conjunto de mercado simbólico. (…) Culturas híbridas generadas y promovidas por las 

nuevas tecnologías, reordenamiento de lo público y lo privado (…) y por la 

desterritorialización de los procesos simbólicos. Todo lo citado anteriormente lo sotiene 

magistralmente García Canclini en su libro Culturas Híbridas Estrategias para entrar y salir 

de la modernidad. 

“Por extensión, es posible pensar que lo popular se constituye en procesos híbridos”. 

Pero (…) “Ni la modernización exige abolir las tradiciones, ni el destino fatal de los grupos 

tradicionales es quedar fuera de la modernidad.” (GARCIA CANCLINI, Nestor. Culturas 

Hibridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad.1989, p. 241). Los camëntŝá no 

pueden quedar aislados del mundo, ahora que vivimos en la aldea mundial. Eso sería 

retroceder. Por otra parte 

Algunos autores que intentan dar cuenta de los cambios modernizadores, 

reconocen -además de la dominación externa-la apropiación de sus elementos por 

parte de la cultura dominada, pero sólo consideran aquellos que el grupo acepta según 

"sus propios intereses" o a los que puede dar un sentido de "resistencia". Por eso 

existen tan pocos análisis de los procesos en que una etnia, o la mayor parte de ella, 

admite la remodelación que los dominadores hacen de su cultura: se subordina 

voluntariamente a formas de producción, a sistemas de atención a la salud o a 

movimientos religiosos occidentales (desde el catolicismo al pentecostalismo), 

incorpora como proyecto propio los cambios modernizadores y la integración política 

a la sociedad nacional. Menos frecuentes aún, son las investigaciones que examinan 

los procedimientos por los cuales las culturas tradicionales de los indígenas y 

campesinos convergen sincréticamente con diversas modalidades de cultura urbana y 

masiva, estableciendo formas híbridas de existencia de "lo popular" (GARCIA 



49 
 

CANCLINI, Nestor. Culturas Hibridas. Estrategias para entrar y salir de la 

modernidad. 1989, pas.229,230) 

Los cambios modernizadores que la cultura dominada asume de acuerdo a sus 

intereses, aceptando cambios sustanciales tanto de formas de producción, de la tierra como 

de las artes populares, en el caso del camëntŝá, arrendando sus tierras a colonos para que las 

cultiven en monocultivos y las llenen de insecticidas y abonos químicos que antes no se 

utilizaban, para así alcanzar la máxima producción, como también promocionando sus 

artesanías a nivel local nacional e internacional, ayudados a veces por el mismo Ministerio 

de la Cultura y los programas de concertación. De igual manera, asumiendo el catolicismo 

desde la misma época de la conquista y la colonia, hoy en día asumiendo también el 

pentecostalismo y según algunos de sus miembros una de las condiciones de este credo es 

impedirles que participen en sus propios rituales, olvidando por completo que, una de las 

formas por excelencia para mantener la identidad cultural son sus ritos. Hablando de 

democratización, conocida como la expansión, la difusión, la participación de los individuos 

en los diferentes procesos, se encuentra que: 

La democratización se ha logrado con sobresaltos, con demasiadas 

interrupciones y con un sentido distinto del imaginado por el liberalismo clásico. Se 

produjo en parte, como esa tendencia previó, por la expansión educativa, la difusión 

del arte y la ciencia, la participación en partidos políticos y sindicatos. Pero la 

democratización de la cultura cotidiana y de la cultura política ocurrida en la segunda 

mitad del siglo XX fue propiciada, sobre todo, por los medios electrónicos de 

comunicación y por organizaciones no tradicionales -juveniles, urbanas, ecológicas, 

feministas- que intervienen en las contradicciones generadas por la modernización, 

donde los antiguos actores son menos eficaces o carecen de credibilidad. (García 

Canclini, Nestor. Culturas Hibridas. Estrategias para entrar y salir de la 

modernidad.1989, p.330) 

La democratización de lo cotidiano y de la cultura, se le asume, sobre todo, a los 

medios electrónicos de comunicación, que también son señalados como los responsables de 

la desaparición de las culturas tradicionales. Sin embargo, “(…) ya no puede decirse es que 

la tendencia de la modernización es simplemente provocar la desaparición de las culturas 



50 
 

tradicionales”. Pues las mismas culturas promocionan sus artesanías a través de los medios 

de comunicación masiva que llegan hasta los más recónditos lugares de la geografía 

colombiana. A esto se suman los grupos no tradicionales ecologistas, feministas, de 

juventudes que ayudan en las contradicciones que deja la modernización. En este orden de 

ideas 

 

la Carta del Folclor Americano, elaborada por un conjunto representativo de 

especialistas y aprobada por la OEA 1970. ¿Cómo caracteriza el futuro del folclor 

frente al avance de lo que identifica como sus dos mayores adversarios, los medios 

masivos y el "progreso moderno"? Podemos resumir así sus afirmaciones básicas: El 

folclor está constituido por un conjunto de bienes y formas culturales tradicionales, 

principalmente de carácter oral y local, siempre inalterables. Los cambios son 

atribuidos a agentes externos, por lo cual se recomienda aleccionar a los funcionarios 

y los especialistas para que" no desvirtúen el folclor" y "sepan cuáles son las 

tradiciones que no hay ninguna razón para cambiar". El folclor, entendido de esta 

manera, constituye lo esencial de la identidad y el patrimonio cultural de cada país. 

(GARCIA CANCLINI, Nestor. Culturas Hibridas. Estrategias para entrar y salir de 

la modernidad.1989, p. 199) 

 

El folclor, como formas culturales tradicionales de carácter oral y local inalterables y 

los cambios atribuidos a agentes externos, por eso, la recomendación para los especialistas 

es que distingan cuáles son las tradiciones que no hay razón para que cambien, en este caso 

los rituales, porque ellos no están expuestos para cambios ni para variantes, simplemente se 

mantienen a través del tiempo y del espacio, forjando día a día su identidad. Siguiendo con 

lo del progreso se encuentra que: 

 

El progreso y los medios modernos de comunicación, al acelerar el "proceso 

final de desaparición del folclor", desintegran el patrimonio y hacen "perder su 

identidad" a los pueblos americanos. A partir de esta curiosa exaltación de la cultura 

local por parte de un organismo internacional, la Carta traza algunas líneas políticas 

destinadas a la "conservación", el "rescate" y el estudio de las tradiciones. Sus 

propuestas se concentran en los museos y las escuelas, los festivales y concursos, la 

legislación y protección. El breve tratamiento de los medios masivos se limita a 



51 
 

sugerir "emplearlos bien", descalificando lo que se difunde en ellos por ser" un falso 

folclor ". (GARCIA CANCLINI, Nestor. Culturas Hibridas. Estrategias para entrar y 

salir de la modernidad. 1989. P.199) 

 

Un falso folclor, lo que se difunde por los medios masivos, por eso se sugiere hacer 

buen uso de ellos para no caer en errores y contribuir así a la pérdida de identidad cultural, 

sino como se dijo anteriormente aprovecharlos para la difusión de la cultura, para la 

promociónde ella. Pues García Canclini también apunta al hecho de que el progreso y los 

medios modernos de comunicación, han contribuido al proceso final de desaparición del 

floclor, a la pédida de la identidad y en ese camino han conllevado a buscar lo de afuera, lo 

extrajero. Sin embargo, en ocasiones para los estudiosos de la cultura se les da por apuntar 

en que cada cual sea cada cual. 

 

Ese es el punto de llegada de Lévi-Strauss y de Rorty, aunque por diversos 

caminos y diagnósticos del mundo en que vivimos: que cada cual sea cada cual, que 

las culturas sean mónadas con algún ventanuco que otro, pero mejor cerrados que 

abiertos, y así cada uno disfrutará en su propia casa de lo que es peculiar e 

intransferible. Lévi-Strauss concluye en esa autocentricidad cultural porque piensa 

que el mestizaje y los préstamos culturales son tan intensos y arrolladores que 

corremos el peligro de llegar a sociedades decadentes. (Sánchez Durá, Nicolás. Los 

usos de la diversidad, 1996, p.12) 

 

Autocentricidad cultural, o sea que la modernidad y los medios de comunicación 

masiva conllevarían a sociedades decadentes, donde la mezcla, los préstamos conllevarían a 

la pérdida de la identidad cultural, por excelencia, pero la modernidad ha demostrado, que 

encerrarse en las cuatro paredes no es la solución para que se mantengan las culturas, por el 

contrario, la intersección les permite mantenerse en el tiempo, eso sí, no como culturas 

intocadas, sino como culturas híbridas. 

 

En síntesis, la cultura camëntŝá hace parte de las llamadas culturas híbridas; pues no 

hace parte de lo hegemónico, ni de lo que se llama progreso, tan íntimamente ligados con los 

medios masivos de comunicación que directa o indirectamente han contribuido a la 

desaparición del folclor y con ello a la pérdida paulatina de la identidad. Donde todo está 



52 
 

trastocado, su lengua, su espiritualidad, sus formas de cultivo, su escuela, su forma de 

alimentación, de vestido, incluso en algo de sus rituales. 

 

3.7. Interulturalidad, enriquecimiento donde todos ganan 

 

Para avanzar en este estudio, es vital tener presente lo relacionado a la 

interculturalidad, o sea, el enriquecimiento entre las diferentes formas de ver el mundo, donde 

todos ganen, aprendiendo el uno del otro, respetando sus costumbres, sus hábitos de vida, sus 

valores. 

 

La interculturalidad apunta a construir una sociedad más democrática al visualizar, 

describir y valorar igualitariamente los modos de apropiación y reelaboración de 

significados entre diferentes grupos. 

 
Está referida a los procesos de interrelación y comunicación de saberes, códigos, 

patrones y valores entre diferentes grupos culturales, entendiendo que existe igualdad 

entre sujetos, independientemente de la posición que ocupen en el sistema. 

(Imaginario, Andrea. Significados. 2019. S.p.) 

Según lo expuesto la interculturalidad se presenta en muchas regiones y en 

diferentes instituciones educativas, como es el caso del Centro educativo Juan XXII donde 

comparten la cultura indígena camëntŝá, los ingas, colonos y los afros. Como puede verse, 

no hay necesidad de aislarse, sino que llevando a este contexto el diálogo de saberes se 

puede fortalecer la identidad cultural y el enriquecimiento de las culturas allí presentes. El 

enriquecimiento intercultural puede llevar a beneficios incalculables para los grupos que 

lo comparten, donde haya respeto por la diferencia, donde se valore al otro en su ser como 

tal, donde la espiritualidad camëntŝá nos lleve a proteger nuestra casa común, donde los 

gualíes, alabaos de los afros nos inviten a una reflexión seria sobre el mundo, donde el 

Intyraimi de los pastos nos llene el alma de alegría y de respeto. Ese diálogo intercultural 

nos espera, estamos apenas asomándonos. Como diría Octavio Paz “los otros todos, que 

nosotros somos”. 



53 
 

Por eso, la propuesta toma la riqueza cultural como ayuda fundamental para avanzar 

en el proceso pedagógico. Donde el compartir, respetar, entender al otro, sean el fundamento 

para llegar al aprendizaje. 

 

3.8. La oralidad, como un medio para la trascendencia 

 

Se conoce que, mediante la oralidad, la religiosidad de los pueblos amerindios se 

trasmitía de generación en generación a través de la palabra y los estudiosos la han 

denominado oralidad secundaria. 

(…) los ritos religiosos, cánticos y rezos. Para la “gran división”, la oralidad y la escritura 

se desarrollan de manera independiente y los estudios de oralidad secundaría se hacen 

desde el análisis de lo escrito. 

 

Las investigaciones en este campo son aquellas sobre tradición oral, generalmente en el 

campo literario o litúrgico: las indagaciones sobre la autenticidad de los textos bíblicos o 

sobre el análisis del discurso religioso. (Zamudio, Javier. Panorama cultural.com. 

2019.s.p.) 

 

Los cánticos y rezos hacen parte de la oralidad secundaria, como dato curioso se 

conoce, que frente a la espiritualidad camëntŝá, sus icaros o cantos de poder con que el 

chamán acompaña sus rituales, están dados en idioma ingano. Frente a lo trascendente, en la 

comunidad en estudio, se puede concluir que al igual que en todas las culturas, aparece el rito 

como una muestra de su religiosidad. Entonces la comunidad 

 

(…) funda auditorios y los somete a rituales, pues donde hay mito (es decir, 

palabra, relato primordial) hay también rito. Quien escribe, en cambio, se aísla, del 

mismo modo en que también el lector se aísla luego con el libro, estableciendo 

correspondencias secretas y abstractas con el autor, pues en la enorme mayoría de los 

casos no habrá entre ambos una comunicación personal. (Oralidad y literatura oral. 

Adolfo Colombres (Argentina), s.f.) 

La palabra, medio indispensable para la trascendencia, el mito actualiza el rito, es la 

palabra la que tiene poder, por eso, la Misa la dirige el sacerdote y el ritual de toma de yagé 



54 
 

lo dirige el chamán, por eso, muchos de los mitos más connotados de la humanidad, han sido 

transmitidos por medio de la oralidad. 

“No tengo más que mi palabra”, decía Aimé Césaire en su Cuaderno del 

retorno al país natal, acaso el poema más intenso que se haya escrito sobre la situación 

colonial. Pero ellos, los oprimidos y excluidos, no solo tienen su palabra, sino que 

albergan también en los apartados sitios en que se refugian, la palabra, esa palabra 

que la civilización occidental está destruyendo. Tienen, sí, la palabra, aunque no se 

les dé la oportunidad de desplegarla, o se la recoja con malos métodos, que no dan 

cuenta de su belleza profunda, de toda su carga de verdad, lo que nos obliga, en cierta 

forma, a intentar una antropología de la antropología, o sea, a ir de la etnografía y el 

folclore hacia una antropología reflexiva. (Colombres Adolfo. La literatura oral y 

popular de nuestra América, 2006, p.11) 

Reflexionar sobre el poder de la palabra, interesante. Tiempo atrás, hasta los 

negocios se hacían con la palabra, di mi palabra, y valía más que una escritura, hoy en día 

todo tiene que ser firmado y autenticado, y así los abogados le buscan el vericueto para 

pelear. Los políticos, en cambio, en su proselitismo utilizan la palabra, para engañar 

embaucar a sus seguidores, con sus promesas que generalmente no las cumplen. 

3.9. El diálogo nacimiento desde el shinÿac (fogón) 

 

En las palabras de los mayores del pueblo camëntŝá, en los diálogos, la educación se 

ejercía a través del compartir. Compartiendo el calor de la hoguera, los alimentos, con el 

diálogo continuo alrededor del shinÿac (tulpa), en donde naturalmente se impartía las 

tradiciones, que subyacen en los cuentos, las leyendas, los mitos, todos ellos, en lengua nativa 

camëntŝá. O sea, que la familia es la base fundamental en la transmisión de saberes, y primera 

escuela que garantiza la práctica de valores, tradiciones, usos y costumbres. 

 

“Un diálogo describe a una conversación entre dos o más individuos, que exponen 

sus ideas o afectos de modo alternativo para intercambiar posturas. En este sentido, un 

diálogo es también una discusión o contacto que surge con el propósito de lograr un acuerdo”. 

(Julián. Julián, Definición de diálogo.2012.s.p.). En el caso en estudio, se hace indispensable 

el dialogo entre el Centro Educativo Juan XXIII y la comunidad camëntŝá, porque se puede 



55 
 

crear y mantener un espacio de armonía, de paz, de tolerancia, de respeto y muchos valores 

que a diario se deben practicar en la familia y en la escuela. 

 

Pedagógicamente hablando, la propuesta se fundamenta en el aprendizaje 

significativo donde 

 

(…) el aprendizaje no consiste en incorporar conocimientos al vacío sino 

modificar conocimientos anteriores, (…). Por otro lado, los conocimientos son 

producidos dentro de una cultura (…) y no son solo producidos por la ciencia. Resulta 

claro que cada grupo cultural produce sus propios conocimientos sobre los objetos o 

fenómenos del mundo, la educación transmite ciertos conocimientos, pero las 

personas que aprenden pueden poseer con anterioridad unos conocimientos 

diferentes. Así como por ejemplo las personas desde su niñez construyen 

espontáneamente conocimientos para poder comprender el mundo en el que viven. 

(Toyupe Machado, Alvaro Rafael. Teorías del Aprendizaje significativo de David 

Paul Ausubel. 2009, p.2) 

 

El estudiante, posee un conocimiento adquirido en la familia y en la sociedad, por 

eso, la propuesta se centra en el aprovechar, este saber de la comunidad ancestral camëntŝá 

y el de las otras culturas, para ir afianzando el aprendizaje del educando. Otros saberes, no le 

hacen daño a nadie, por el contrario, enriquecen el conocimiento, contribuyendo con la 

conservación de valores culturales y al aprendizaje del educando como tal. 

 

Algunos autores, a ese conocimiento adquirido del proceso de transculturación lo 

denominan culturas híbridas. 

 

La explicación, de por qué coexisten culturas étnicas y nuevas tecnologías, 

formas de producción artesanal e industrial, puede iluminar procesos políticos; por 

ejemplo, las razones por las que tanto las capas populares como las élites combinan 

la democracia moderna con relaciones arcaicas de poder. Encontramos en el estudio 

de la heterogeneidad cultural una de las vías para explicar los poderes oblicuos que 

entreveran instituciones liberales y hábitos autoritarios, movimientos sociales 

democráticos con regímenes paternalistas, y las transacciones de unos con otros. 



56 
 

(García Canclini, Nestor. Culturas híbridas. Estrategias para salir y entrar de la 

modernidad.1989, p.15) 

 

Una mirada transdisciplinaria para aprender del otro autoalimentándose, donde la 

línea de poder sea horizontal, evitando, en lo posible el autoritarismo, el paternalismo, en el 

que a veces se inscriben las culturas y en ocasiones el servilismo. Tal vez, producto de ese 

proceso de aculturación vivido a través de siglos. Hábitos autoritarios, paternalismo en el que 

muchas veces se inscriben muchos de los integrantes de la comunidad camëntŝá, que no le 

permite crecer y avanzar de manera autónoma hacia el desarrollo cultural. 

 

3.10. Saberes legados de nuestros antepasados 

 

Huellas, caminos y senderos dejados por taitas y mamitas, donde se armoniza el saber 

del camëntŝá, desde tiempos inmemoriales a través de la oralidad. Donde subyace un 

contexto simbólico significativo en las diferentes expresiones culturales y símbolos propios 

que está ahí, para ser interpretados, tarea pendiente que nos invita a leer, muchas veces lo 

que no está dicho, ni siquiera con palabras, pues los símbolos, se esconden, muchas veces, 

bajo imágenes o bajo rituales, la tarea, no es fácil. 

 

Al ser la cultura el contexto simbólico significativo en el que se inscriben los 

acontecimientos humanos, de lo que se trata es de interpretar el sentido y el valor de 

las acciones simbólicas de los hombres. Desde este punto de vista, las conductas 

modeladas por las diferentes culturas aparecen como un texto que hay que leer e 

interpretar, y comprender al otro. (Sánchez Durá, Nicolás. Los usos de la diversidad, 

1996, pág. 26) 

 

Comprender al otro, fácil de decirlo y difícil de lograrlo, de ahí esta propuesta basada 

en un diálogo de saberes, en este caso entre diferentes culturas que aún sin adentrarse entre 

ellas mismas se han armonizado, a la medida de lo posible desde la llegada de los españoles, 

eso sí, siempre nos queda la tarea de leer e interpretar como lo dice el texto. Como la 

propuesta es de tipo pedagógico, se hace énfasis en que está centrada en el aprendizaje 

significativo, teniendo en cuenta los otros saberes. 



57 
 

(…) el conocimiento verdadero solo puede nacer cuando los nuevos 

contenidos tienen un significado a la luz de los conocimientos que ya se tienen. 

 

(…) Por eso el conocimiento nuevo encaja en el conocimiento viejo, pero este 

último, a la vez, se ve reconfigurado por el primero. Es decir, que ni el nuevo 

aprendizaje es asimilado del modo literal en el que consta en los planes de estudio, ni 

el viejo conocimiento queda inalterado. A su vez, la nueva información asimilada 

hace que los conocimientos previos sean más estables y completos. (Toyupe 

Machado, Alvaro Rafael. La Teoría del Aprendizaje Significativo de David Ausubel, 

2019, pág. sin pag) 

 

El aprendizaje en la escuela a través de elementos culturales propios de la comunidad, 

donde el niño tiene saberes previos, que son base fundamental para otro aprendizaje, saberes 

que son obtenidos por el niño en la familia, en la sociedad, en el compartir con los demás 

integrantes de su cultura. La cultura camëntŝá, como cultura híbrida, donde la mayoría de las 

expresiones culturales, incluido el idioma tienen entrecruzamientos así sean leves, entre lo 

hispano y lo indígena. Algunos de ellos, incluso para mantener los privilegios de unos pocos. 

 

3.11. Lenguaje mítico, una más de las riquezas prehispánicas 

 

Generalmente, las culturas prehispánicas tienen un lenguaje mítico, estudiado a fondo 

por Lévi – Strauss y que en la investigación son pertinentes. Debido a que las enseñanzas, 

generalmente vienen dadas en historias míticas, que se muestran para ser interpretadas. 

Muchas veces muestran la historia de la etnia, su religiosidad, su trascendencia. 

 

Pero lo que le interesa investigar a nuestro autor no es el flujo del habla, sino 

las estructuras estables de la lengua. El mito no es sólo un relato que, discursivamente, 

transcurre en un eje temporal diacrónico (como el habla), sino que también, como la 

lengua, posee una disposición regulada de elementos que conforman un sistema 

sincrónico, i.e., un orden permanente el cual constituye el espacio semántico, el 

imaginario cultural del que el mito parte y se nutre a un tiempo. (PASTOR CRUZ, 

José Antonio. Corrientes interpretativas de los mitos.1998) 



58 
 

El mito no es solo un relato, sino que dispone una disposición regulada de 

elementos, coincidencia en el tiempo de dos o más fenómenos, especialmente cuando el 

ritmo del uno es adecuado al otro. El espacio semántico, o sea, la connotación 

contextualizada de los hechos ahí relatados y el imaginario cultural por excelencia. 

Pedagógicamente hablando las historias míticas, encantan a los niños. Siguiendo con lo 

relacionado al mito. 

 

Encontramos pues, un estudio del mito en dos niveles: el nivel narrativo - 

habla-, y el nivel de la estructura profunda -lengua-, siendo el estudio de este último 

el que puede mostrar ciertas relaciones de oposición y de homología que son 

independientes del orden narrativo. Para el autor que nos ocupa, los elementos de los 

mitos adquieren su significado por el modo en que éstos aparecen combinados entre 

sí, y no por su valor intrínseco; los mitos, entonces, representan a la mente que los 

crea, y no a una realidad externa. (PASTOR CRUZ, José Antonio. Corrientes 

interpretativas de los mitos.1998) 

 

Para Lévi – Strauss los mitos, adquieren su significado por el modo en que estos 

aparecen combinados, entonces representan a la mente que los crea y no a una realidad 

lineal. 

 

El mismo Lévi-Strauss, ha analogado su metodología de análisis estructural 

de los mitos con la lectura de las partituras musicalela "armonía -el sentido-" surge 

cuando se contempla "el todo", i.e., la estructuración (i.e., ordenación, disposición e 

interrelación), de los elementos que conforman tanto la música como el relato mítico 

("relación analógico-metodológica entre los mitos y las partituras"); en el caso del 

mito, esos elementos o mitemas están constituidos por frases cortas que enlazan las 

secuencias esenciales del relato. (PASTOR CRUZ, José Antonio. Corrientes 

interpretativas de los mitos.1998) 

 

Sí, una analogía entre los elementos que conforman la música como el relato mítico. 

Por eso, los mitos resultan entretenidos, sobre todo para los escolares. Son como la música, 

un modo de aprendizaje sutil y lúdico para el educando, siempre con una constante, la 

trascendencia. 



59 
 

"... Si intentamos leer un mito de la misma manera que leemos una novela o 

un artículo del diario, es decir, línea por línea, de izquierda a derecha, no podremos 

llegar a entenderlo, porque debemos aprehenderlo como una totalidad y descubrir que 

el significado básico del mito no está ligado a la secuencia de acontecimientos, sino 

más bien, si así puede decirse, a grupos de acontecimientos, aunque tales 

acontecimientos sucedan en distintos momentos de la historia. Por lo tanto, 

tendríamos que leer el mito aproximadamente como leeríamos una partitura, dejando 

de lado las frases musicales e intentando leer la página entera (...). Y sólo 

considerando al mito como si fuese una partitura orquestal, escrita frase por frase, 

podremos entenderlo como una totalidad y extraer así su significado." (PASTOR 

CRUZ, José Antonio. Corrientes interpretativas de los mitos.1998) 

 

Interesante, el leer el mito como si fuera una partitura orquestal, para así poder 

entenderlo. Entenderlo como una totalidad, tal vez, solo así se hallaría verdadera 

connotación. Sobre todo, con los niños para que el aprendizaje sea verdaderamente lúdico y 

significativo. Recordemos que el rito actualiza el mito y para los expertos “el rito se distingue 

de otras prácticas porque no se discute, no se puede cambiar ni cumplir a medias. Se cumple, 

y entonces uno ratifica su pertenencia a un orden, o se transgrede y uno queda excluido, fuera 

de la comunidad y de la comunión” (GARCIA CANCLINI, Culturas híbridas. Estrategia para 

entrar y salir de la modernidad. 1989, p.179). Duro para algunos de los integrantes de la 

comunidad camëntŝá, cuando los pentecostales no les permiten asistir a sus rituales como el 

carnaval, entre otros. 

 

Hoy tenemos que reconocer que los indígenas tienen también otras formas de 

historia, diversas formas de conciencia histórica, pero ello no invalida necesariamente 

la presencia de otros niveles de análisis y una de las grandes funciones del mito, 

identificada por Levi-Strauss: la de obliterar la historia. Aunque quizás también 

podríamos reconocer que —a pesar del maestro— el mito es una fuente de reflexión 

hermenéutica de la condición del hombre en el mundo, una fuente de sentido más allá 

del análisis derivado de la explicación estructural. Tal vez debamos situarnos —como 

lo sugiere Descola— en una escala intermedia, entre lo micro y la macro, y explorar 



60 
 

a ese nivel el funcionamiento de las estructuras. (Pineda Camacho, Roberto. Lévi- 

Strauss y la historisidad del mito, 2010, p.108) 

 

Otras formas de historia, tal vez lejanas a lo expuesto por occidente, pero 

evidenciadas por el antropólogo Claude Lévi-Strauss, donde hay otros niveles de análisis, 

listos para ser interpretados y que se encuentran en los mitos. Una forma de reflexionar de la 

condición de estar el hombre en el mundo. En este caso los mitos de la cultura camëntŝá. En 

estas historias ancestrales, muestran el origen de algo, como de su lengua, de sus fiestas 

tradicionales, de su música, del cultivo del maíz, entre otros y como se viene diciendo son 

muy didácticos en el momento de trabajarlos con los niños. Además, el mito, no es una 

expresión exclusiva del camëntŝá, sino, que está presente en todas las culturas del mundo, 

por eso, el tener en cuenta el mito camëntŝá, dentro del tema de la narrativa, sería de gran 

ayuda para el educando a la hora de adentrarse en el conocimiento universal. 

 

3.12. Diálogo de saberes 

 

El diálogo, fundamental en todos los tiempos y en todas las culturas, pues sólo a través 

de él se puede llegar a consensos, evitando los extremos que conllevan a la violencia, tan 

innata en el ser humano. Teóricamente se encuentra: 

Para orientar un vivir humano en armónica relación con la cosmogénesis que 

es el universo. En ese contexto, las reflexiones siguientes parten de la necesidad de 

respetar las condiciones que hacen posible el diálogo de saberes, en particular: la 

equivalencia de las culturas y cosmovisiones puestas en juego en el diálogo y el 

reconocimiento mutuo de la intrínseca legitimidad de los participantes. (Centro de 

Recursos Interculturales. PRATEC Proyecto andino de tecnologías campesinas, 

2012, sin pag) 

 

Además, el diálogo nos invita a la humildad, a la conversación entre iguales, quitando 

esas barreras entre los de arriba y los de abajo, entre lo hegemónico y lo popular. Nos permite 

vernos de manera horizontal, como seres humanos que somos. 



61 
 

1. la sabiduría indígena que se distingue por “su intimidad con, y participación 

en, el funcionamiento del mundo natural”; 

 

2. la sabiduría de las mujeres que consiste en “unir el conocimiento del cuerpo 

con el de la mente, reunir alma y espíritu, intuición a razonamiento, conciencia 

sintiente y análisis intelectual, intimidad y desapego, presencia subjetiva y distancia 

objetiva”. (Centro de Recursos Interculturales. PRATEC Proyecto andino de 

tecnologías campesinas, 2012). 

 

La sabiduría indígena que aborda el conocimiento desde el mundo natural, desde 

adentro, unir el conocimiento del cuerpo con el de la mente, llegando a ese poder que 

manejan los chamanes, reunir el alma y el espíritu, llegando incluso a convertirse en otros 

seres, haciendo ejercicio del desapego para así ayudar al prójimo como lo hacían los 

antiguos sabedores de la comunidad camëntŝá. Por eso, se hace hincapié en el registro de 

un poco de este conocimiento a través del dialogo de saberes, para que las nuevas 

generaciones tengan acceso a esa riqueza cultural, que anteriormente sólo era posible 

acceder por medios orales. 

 

3 13. Cosmovisión cultural indígena 

 

La cosmovisión expresa la relación de los hombres con los dioses, establece 

el orden jerárquico del cosmos, la concepción del cuerpo humano estructura la vida 

comunitaria y agrupa el conjunto de los mitos que explican el origen del mundo. La 

cosmovisión indígena tiene un claro origen agrícola; en ella el medio ambiente 

el territorio real y simbólico es un factor fundamental y tiene como uno de sus rasgos 

característicos el que no exista una separación —como en el pensamiento 

occidental— entre naturaleza y cultura, orden natural y orden social, individuo y 

sociedad. (Zolla Márquez, Carlos. Los pueblos indígenas de México 100 preguntas, 

s.f.) 

Lo divino y lo humano, los espíritus del agua, de las montañas, de los animales, de 

los árboles, de los que tanto habla Mircea Eliade y en donde nacen las religiones como tal. 

Ese es el mundo Prehispánico del que hablamos. La cosmovisión indígena tiene como 



62 
 

fundamento la conservación del medio ambiente, orden natural y orden social que alimentan 

su identidad. 

El ámbito de lo sobrenatural ocupa un lugar preponderante de la cosmovisión 

y tampoco está desligado del mundo social. Se considera que el orden político está 

fundado en la jerarquía divina, que numerosas enfermedades del cuerpo son resultado 

de la acción de desequilibrios o daños causados por fuerzas sobrenaturales. Las 

calamidades, las tensiones sociales y los enfrentamientos entre individuos o grupos 

también pueden ser entendidos como resultado de un conflicto entre los hombres y la 

divinidad (los dueños de aguas, bosques, cuevas, montes, cerros). (Zolla Márquez, 

Carlos. Los pueblos indígenas de México 100 preguntas, s.f.) 

En la actualidad, nos mataron los dioses como afirma Florence Tomas, ya tenemos 

un Dios único y hombre, además. Pero en la cosmovisión indígena pura, las enfermedades, 

los problemas sociales son el resultado del conflicto entre los hombres y los dioses. Sin 

embargo, este hecho es una constante en la historia humana, las religiones han contribuido 

para sostener al estado como tal, para acentuar las clases sociales, para sostener el orden 

político y los privilegios de unos pocos. 

La intervención de los dioses se busca constantemente para obtener la 

protección y conseguir el buen desempeño de las distintas actividades de la vida 

cotidiana. En el nacimiento, el matrimonio, la construcción de una casa y de un 

temazcal o la preparación de la milpa para la siembra se invoca la ayuda de las 

divinidades o se busca ahuyentar aquellas entidades que pudieran ser una amenaza 

para la tarea que se lleva a cabo. (Zolla Márquez, Carlos. Los pueblos indígenas de 

México 100 preguntas, s.f.) 

Lo trascendente, vital para la cosmovisión indígena, y la mitología, es uno de los 

medios que apunta a este hecho, en todas las culturas del mundo. La cultura occidental, no 

es la excepción, ahí también pululan las leyendas y los mitos tendientes a sostener el poder 

en manos de unos pocos y, a la mayoría a someterlos antes esos pocos privilegiados. Sin 

embargo, la arrogancia actual del occidente hablaría de animismo, para desprestigiar esta 

forma de ver el mundo del nativo. Pero, sí es marcado que el aborigen, busque la protección 



63 
 

de los dioses en todos los acontecimientos de la vida cotidiana, algo que es común también 

dentro de la historia de la humanidad. 

3.14. Lenguas nativas 

 

Una de las riquezas inmateriales por excelencia, que tiene Colombia son los idiomas 

nativos, muchos investigadores han intentado estudiarlas, registrarlas. Entre ellos el Padre 

Marcelino de Castellví, quien creó el CILEAC, centro de investigaciones lingüísticas y 

etnográficas de la Amazonia colombiana, pero lastimosamente es muy difícil encontrar estos 

estudios debido a que unos quedaron en España, otros en Quito, otros en Bogotá. Frente a la 

lengua camëntŝá, el investigador Iglesias dice: 

 

El lenguaje de la comunidad camëntŝá no tiene hasta ahora, tronco común 

alguno como ninguna lengua conocida; lo cual les identifica como una comunidad 

independiente. Al escuchar a los mayores en su expresión verbal se observa que no 

se trata meramente de una comunicación simple, sino que, por su riqueza metafórica, 

es a la vez una forma educativa y de reflexión, de amplio y profundo sentido que, en 

muchas ocasiones, y en pocas palabras, encierra un completo cuestionamiento sobre 

el hombre. (Iglesias Alvis, Oscar. Estructura, Redes y Rituales de la Comunidad 

Indígena Camentsá de Sibundoy (Putumayo Colombia), 2008, pág. 247) 

 

No se trata de una comunicación simple, es a la vez una forma educativa y de 

reflexión. Generalmente, al oír hablar a un chamán antiguo camëntŝá, parecía que se estaba 

hablando con un consejero, un psicólogo. Te trasmitía paz, los problemas siempre tenían una 

solución. Además, tiene una riqueza metafórica que invita a la reflexión y un cuestionamiento 

sobre el hombre. A continuación, aparecen algunos hidrónimos en lengua camëntŝá, con su 

traducción al castellano. 

 

Benjay = río – quebrada – agua 

Krusbenjay = quebrada de la Cruz 

Shonjay = río San Pedro Miguel 

Siguensjay = río Putumayo 

Futmaijay = río Quinchoa 



64 
 

Balsayacojay = río Balsayaco 

Tsembeijay = quebrada del fríjol 

Binyiojay = quebrada del Viento 

Beongajay = quebrada de los peces 

Chitjianejay: chitjia-ne-jay = Piedra Redonda Quebrada 

Sala djay = quebrada Salada 

Fshajay = río San Francisco 

Matsejay = quebrada del Maíz 

Setrejay = quebrada del Cerdo 

Tamaucjay = río Tamauca 

 

También se consultó algunos de los topónimos en lengua nativa camëntŝá. 

 
Oy = lugar 

Tabanoy = Pueblo Grande (Hoy Sibundoy) 

Binyioy = Pueblo de San Francisco (lugar del Viento) 

Manoy = Santiago (pueblo) 

Sanandresoy = San Andrés (caserío) 

Balsayacoy = Balsayaco (vereda) 

Bordoncilloy = Bordoncillo (cerro) 

Tortwoy = Tortuga (cerro) 

 

La comunidad con ayuda de ONGs o del Ministerio de la Cultura han hecho esfuerzos 

para mantener la tradición, como es el caso de los materiales didácticos y el mismo Plan de 

Salvaguarda. Se ha elaborado cartillas para el aprendizaje de la lengua camëntŝá, con 

herramientas pedagógicas tendientes a facilitar la enseñanza de este idioma, a continuación, 

aparecen algunos de sus apartes. 

 



65 
 

uta betiy tuamba yendón 

 

 
ibet beón boletotem benach 

 
Las imágenes son virtuales, se tomaron como una aproximación a la cartilla diseñada 

por integrantes de la cultura camëntŝá, las palabras corresponden al idioma nativo. 

(Jacanamejoy J. Juan B. Cartilla transicional en camsá, 2004, págs. 1, 3). De igual manera, 

en esta cartilla aparecen, imágenes y frases para completar, o sea, es un elemento pedagógico 

y didáctico, por excelencia. Lo malo es que no traen traducción al castellano, lo cual dificulta 

el aprendizaje, sobre todo porque su pronunciación también es compleja. Concluyendo que 

es urgente, trabajar la lengua nativa en la familia y en la escuela, para no perder esta riqueza 

cultural. La tarea no es fácil, pero el intento es válido. 



66 
 

CAPÍTULO IV MARCO CONCEPTUAL 

 
La investigación toma definiciones de gran reconocimiento a nivel cultural, étnico, 

de saber ancestral, interculturalidad, culturas híbridas, pedagogía, etnoeducación o educación 

propia, oralidad, cosmovisión y diálogo de saberes, lenguaje, lengua, entre otras. Todas ellas, 

como bases que sustentan un estudio coherente y seriado, como el camino a seguir dentro de 

la propuesta “diálogo de saberes y la escuela”, que se aplicará en el Centro Educativo Rural 

Juan XXIII. En ese intento aparecen los siguientes conceptos: 

 

4.1 Cultura. La antropología estructural de Lévi-Strauss define a la cultura 

como un sistema de comunicación regido por el intercambio de los valores más 

preciados de la humanidad: las palabras, es decir, el lenguaje; las mujeres, lo que 

implica el sistema de parentesco y los bienes materiales, que representan los sistemas 

económicos. (Bekerman, Cultura según Lévi Strauss. 2002 - 2019) 

 

Nos parece pertinente para este estudio, lo expuesto por Claude Lévi – Straus, uno de 

los antropólogos más connotados del mundo, debido a su aporte en relación con culturas 

indígenas, entre ellas “el pensamiento salvaje”, pero el pensamiento salvaje no es el 

pensamiento de los salvajes sino el pensamiento en su estado salvaje, sin domesticar, 

primigenio. Sí, para este genio de la antropología, quien ve a la cultura como un sistema de 

comunicación, como ya se dijo en este estudio, que el hombre empieza cuando nace la palabra 

y con ella los valores. Afianzando este presupuesto se encuentra Lévi - Straus: 

 

Nos enseña que el ser humano surge con la cultura y se entiende mediante la 

oposición entre naturaleza y cultura, establecida en Las estructuras elementales del 

parentesco: "todo lo que es universal en el hombre corresponde al orden de la 

naturaleza y se caracteriza por la espontaneidad, mientras que todo lo que está sujeto 

a una norma pertenece a la cultura y presenta los atributos de lo relativo y lo 

particular" (Lévi-Strauss 1949: 41). El criterio de lo cultural, pues, reside en la 

presencia de una regla en comportamientos que no vienen impuestos por el 

determinismo de los instintos o -diríamos hoy- de los genes. (Ramos R. José Luis. 

Gazeta de antropología, 2010.s.p.) 



67 
 

Oposición entre naturaleza y cultura, se podría decir que relaciona lo natural con el 

instinto y lo humano con la cultura, donde aparecen las normas, entre ellas las de parentesco: 

“triple obligación de dar, recibir y devolver, según este autor, y todo lo reglado, en general. 

Toda sociedad tiene sus propias normas, por eso, la cultura camëntŝá tiene su propia 

cosmovisión. Es decir, el cómo se nace, en este caso se ayudan con las parteras, como 

mantienen el lazo con la madre tierra a través del entierro del cordón umbilical, cómo hacen 

el primer corte de pelo, cómo celebran sus fiestas tradicionales, cómo entierran a sus muertos, 

entre otros. Este autor también 

 

(…) desmantela los prejuicios raciales, demostrando la primacía de lo cultural. 

Tras someter a debate y relativización el sentido del "progreso", nos descubre que 

requiere la creación de diferencias, pero estriba en   la   puesta   en   común 

"todo progreso cultural es función de una coalición entre las culturas" (Lévi-Strauss 

1973: 336). En líneas generales, se observa un conflicto entre las dos tendencias: 

 

"La humanidad se las ve constantemente con dos procesos contradictorios, 

uno de los cuales tiende a instaurar la unificación, en tanto que el otro se dirige 

mantener o restablecer la diversificación. (...) [Hay] necesidad de preservar la 

diversidad de las culturas (...) [Pero:] lo que debe ser salvado es el hecho de la 

diversidad, no el contenido histórico que cada época le dio, y que ninguna conseguiría 

prolongar más allá de sí misma. Hay pues (...) Que estimular las potencialidades 

secretas, despertar todas las vocaciones de vivir juntos que la historia conserva" 

(Lévi-Strauss 1973: 339). (Ramos R. José Luis. Gazeta de antropología, 2010) 

 

El no a los prejuicios raciales, lo cual no tiene discusión. Pero lo contradictorio, entre 

la unificación y la diversificación, en la actualidad y debido a intereses personales y por qué 

no culturales, lo que nos conviene. A veces se boga por lo uno y a veces por lo otro. En el 

caso del camëntŝá, en ocasiones, esa diversidad ha conllevado a un paternalismo perjudicial, 

donde todo se hace por un interés, en este caso el económico, donde algunos son privilegiados 

con las prebendas del esto, mientras los otros sufren la escasez, y, lo que, es más, este hecho 

no les permite crecer, porque se vuelven dependientes. 



68 
 

Además, “La cultura, son aquellas pautas aprendidas directa o indirectamente en la 

interacción social, donde el hombre como miembro de la sociedad se apropia de ellas. Los 

principios de la cultura se dan en Parsons “cuando han surgido sistemas simbólicos que sirven 

de medio para la comunicación”. (Cultura, educación y sociología, 1985, pág. 13). La cultura 

camëntŝá ha tenido desde tiempos inmemoriales, su lengua, como uno de los medios de 

comunicación por excelencia. Las palabras, el lenguaje del que habla Lévi – Straus, son 

elementos fundamentales que dan vida a esta cultura y que hacen de ella única en el mundo. 

Narciso Jamioy, uno de sus principales líderes afirma: 

 

Cabun: significa originario, no somos tribu; somos un pueblo. Nos identifica 

la lengua, el territorio, con saber y propio pensamiento, sentimiento, con lo que tiene 

que ver con la memoria, el lenguaje, la acción, conectado con la madre tierra. Que 

brotamos de la tierra (…) nuestros mayores se guiaron por las leyes naturales, Hay 

que escribir en el pensamiento, en el corazón. Leían el sol, el viento, con esa lectura 

tomaban decisiones, sabían de la Vía Láctea. La mujer se asemeja a la madre 

naturaleza, cuando se tala árboles se le está quitando el manto a la mujer, 

análogamente hablando. (Jamioy, Narciso. Charla. 2018) 

 

Sí, es el lenguaje el que identifica a esta cultura, no solamente el oral, sino la lectura 

del mundo, como tal, para luego poder tomar decisiones. También habla de que se guiaban 

por las leyes naturales, de las que habla Lévi – Strauss. A la mujer se compara con la 

naturaleza, cuando se tala el bosque se la desnuda y queda desprotegida, he ahí está sabia 

enseñanza, pues a nivel mundial hace falta la protección de la madre tierra, unas políticas 

para que la tierra, no sea, solamente para explotarla, sino, sobre todo, para protegerla, 

protegiéndose así también el hombre y evitando el desastre total, sino se cambia esta forma 

de consumismo. He ahí, una lección más de vidas que nos da esta cultura ancestral. Como 

soporte fundamental de este estudio se tiene en cuenta los elementos de la cultura. 

 

El primer elemento de la cultura, componente de las tradiciones culturales, está 

conformado por el sistema de ideas y creencias, cuyo contexto básico es la primacía de 

los intereses cognitivos, en la medida de que todos los actores de cada sistema poseen 

conocimientos prácticos, los cuales se van adquiriendo de generación en generación… 

los sistemas de creencias hay que verlos con su subdivisión: creencias empíricas y no 



69 
 

empíricas, las primeras, en términos de la teoría de la acción, trata toda clase de objetos 

(físicos, incluyendo en ellos la naturaleza, los actores del sistema, actores colectivos y 

los objetos culturales). La segunda categoría (no empíricos) trata los sistemas filosóficos 

sobre las creencias de la cultura, teniendo en cuenta la de los seres sobrenaturales: dioses, 

personajes legendarios, etc. (Quesada G. Carmen. Cultura, educación y sociología , 

1985, pág. 18) 

 

En la cultura camëntŝá, estas ideas y creencias, conocimientos prácticos, aprendidos 

de generación en generación vienen de tiempos milenarios y se han ido trasmitiendo de 

generación en generación a través de la palabra, como es el caso de la función del shinÿac, 

el jajañ y el enabuatëmbayëng. Los sistemas de creencias empíricas, hace relación a los 

objetos físicos, materiales; mientras que la segunda habla de lo filosófico, las creencias de la 

cultura, aquí estaría el lenguaje mítico, que se da dentro de los elementos nombrados 

anteriormente. 

 

“El segundo elemento de la cultura, también componente de las tradiciones 

culturales, lo conforman los sistemas de símbolos expresivos, “que consisten más 

bien en la primacía del interés en la gratificación inmediata de cualquiera de 

disposiciones de necesidad, que sean relevantes, para el contexto de la acción que se 

trate.” (Quesada G. Carmen. Cultura educación y sociología , 1985, pág. 19) 

 

Este elemento hace parte de lo abstracto y se expresan a través de formas artísticas. 

En la cultura camëntŝá, estarían las diferentes expresiones talladas en las máscaras, en el 

tallado de los bancos, en las visiones de yagé, en las figuras de los tejidos y en muchas otras 

expresiones que sería imposible nombrarlas, así de afán, pues harían parte de una nueva 

investigación. Para tratar los símbolos expresivos, es necesario tener en cuenta cuatro tipos 

básicos de actitudes, que aparecen a continuación. 

 

Receptividad-respuesta, amor, aprobación y estima. Alrededor de estos cuatro 

tipos básicos de actitudes se dan varios tipos de relaciones: unas donde entran actuar 

los cuatro tipos básicos de actitudes (ejemplo, la relación amorosa); otras donde 

primariamente esté actuando la aprobación y la estima se desarrolla por ejemplo, la 

relación profesor-alumno: por parte del estudiante se produce una “admiración”, por 



70 
 

los logros del profesor, y de parte de este, un “respeto” por la capacidad del estudiante 

y por los resultados de su aprendizaje)… (Quesada G. Carmen. Cultura, educación y 

sociología, 1985, pág. 19) 

 

La parte afectiva que aparece, quiérase o no, en la relación estudiante maestro. 

Técnicamente conocidos como símbolos expresivos, estos símbolos expresivos latentes en la 

cultura camëntŝá, en el respeto por la palabra de los mayores y en la exigencia de los mismos 

Taitas y Mamitas a la hora de entregar sus conocimientos ancestrales como uno de sus 

legados a sus nuevas generaciones. 

 

El tercer elemento de la cultura está conformado por los sistemas de 

orientación por valores. Para Parsons, son de vital importancia los valores que tienen 

que ver directa o indirectamente con relaciones sociales, entre ellos valores morales 

y religiosos. Las normas culturales tienden a convertirse en sistemas por la 

convergencia de los elementos de la cultura. (Quesada G. Carmen. Cultura. Cultura, 

educación y sociología , 1985, pág. 19). 

 

Orientación por valores, toda cultura tiene sus normas, de tipo moral, el 

comportamiento dentro de la comunidad y la trascendencia de tipo religioso, los dioses. Justo 

en este trabajo se tendrán en cuenta los valores. Valores, ligados con la parte social que son 

el soporte de las culturas. Pues los valores, son los que determinan la cultura como tal, en la 

comunidad camëntŝá, habría un sinnúmero de valores: como el respeto, la obediencia, el 

trabajo, la escucha, entre otros. Todos estos valores, conllevan a la sana convivencia a la 

conservación de la madre tierra y a la parte trascedente como tal. Dentro de los cuales, habría 

muchos que nos dejen sabias enseñanzas, tanto en la parte ecológica como en la espiritual y 

en la convivencia con los demás, una riqueza que tendría que rescatarse, no solamente para 

la comunidad camëntŝá, sino a las que conviven en este valle de Sibundoy, y sin exagerar y 

dejando un poco el etnocentrismo, le dejarían sabias enseñanzas al mundo entero. Son 

muchos los estudios que hay frente a saberes ancestrales. Por ahora, se tiene en cuenta: 

 

Las tradiciones de los pueblos son transmitidas a través de generaciones. Un 

componente central de las comunidades indígenas es el aspecto espiritual. El buen 

vivir fomenta el rescate de los conocimientos antiguos. Históricamente los saberes y 



71 
 

conocimientos ancestrales no han formado parte de los currículums de la educación 

reglada; por el contrario, desde la academia se los ha considerado como superstición 

(…) (EL ABEDUL. Diario oficial 47.603. Colombia, Ley 13 81 de 2010, 2010, sin 

pag) 

 

El no formar parte de la educación reglada los saberes y conocimientos ancestrales, 

es una muestra del descuido tanto a nivel estatal, como pedagógico, y el etnocentrismo en su 

más alto furor, hablando del conocimiento cultural como superstición. Donde no se tiene en 

cuenta para nada, los presaberes del educando camëntŝá, los otros saberes de la comunidad, 

y más aún, partir de ellos para avanzar en el conocimiento, pues ese otro saber, encierra todo 

un mundo de cosmovisión de filosofía de psicología, que permitiría al educando avanzar de 

una mejor manera en el proceso enseñanza aprendizaje. Donde el enriquecimiento 

intercultural sea real, porque se estaría compartiendo este conocimiento con otras culturas, 

porque a la escuela llegan niños: inganos colonos y afros. Además, se hace hincapié en que 

la investigación tiene como uno de los fines el rescate de los valores camëntŝá. Pues, en el 

proceso de aculturación de los pueblos aborígenes, la constante ha sido, hablar en español 

como si fuera el único idioma válido, olvidando que el Camëntšá, es único en el mundo que 

tiene una riqueza invaluable, lamentablemente, en este momento son pocas las personas que 

aún mantienen esos saberes, tanto en la lengua nativa como de su misma cosmovisión 

cultural. Por eso, se hace hincapié en los presaberes camëntŝá u otros saberes. Frente a lo 

relacionado a diálogo se encuentra: (…) diálogo con la naturaleza, a través de la exposición 

de la información proporcionada por pescadores, agricultores, cazadores, artesanos, se 

proyecta también hacia una argumentación en torno al diálogo; pero no sólo del diálogo con 

la naturaleza, sino con la sociedad. (Argueta Villamar, Arturo, Reseña: 2018,p.185) 

 

Diálogo con la naturaleza, hoy en día más que nunca se reclama este diálogo, no 

solamente por parte de pescadores, agricultores, cazadores, artesanos; sino de todos y cada 

uno de los que vivimos dentro del planeta tierra, que hace parte de la naturaleza. Sólo así 

evitariamos el daño irreparable que causamos al mar, a los ríos y a cada uno de nuestros 

ecosistemas. Ser concientes de que la naturaleza necesita ese diálogo, leer en la naturaleza, 

un trabajo urgente, tomar decisiones de acuerdo a esa lectura, de lo contrario, la catastrofe 



72 
 

sería inevitable. Además, un diálogo con nosotros mismos, que nos pellizque frente a los 

estragos que causamos y un diálogo con los demás, para llegar a consensos. 

 

4.2 Interculturalidad. El concepto de interculturalidad es vital tenerlo presente en 

este estudio, porque a la escuela asisten estudiantes de diferentes culturas, entre ellos los 

camëntŝá, los colonos, los inganos, los afros, debido al conflicto armada colombiano, del cual 

son se ha escapado el Valle de Sibundoy y que ha contribuido a que lleguen niños de otras 

culturas a estudiar en el Centro Educativo Rural Juan XXIII. 

 

El concepto de interculturalidad apunta a describir la interacción entre dos o 

más culturas de un modo horizontal y sinérgico. Esto supone que ninguno de los 

conjuntos se encuentra por encima de otro, una condición que favorece la 

integración y la convivencia armónica de todos los individuos. 

 

La convivencia, en algunas ocasiones se hace difícil, debido a múltiples factores y 

acentuada en Colombia desde los tiempos de la conquista y la colonia. Pues no ha sido 

fácil tener en cuenta que nadie está por encima del otro y que el respeto es fundamental 

para poder interactuar. La interculturalidad, como parte de aprender, del otro, mediante el 

respeto y la diferencia por las expresiones de otras culturas, es decir, un enriquecimiento 

mutuo, generado a través de la curiosidad propia del hombre, que conlleve a ser mejores 

y a aprender cosas nuevas, a través de ese proceso intercultural. 

 

4.3 Pedagogía. Históricamente hablando. “El desarrollo del pensamiento 

pedagógico tiene lugar en Grecia y Roma con figuras tan sobresalientes como Demócrito, 

Quintiliano, Sócrates, Aristóteles y Platón. Este último aparece en la historia como el 

pensador que llegó a poseer una verdadera filosofía de la educación”. (Monroe, Paul. 

Historia de la pedagogía, s.f.) El autor muestra que la pedagogía en aquel tiempo más bien 

apuntaba a acentuar las clases sociales que también han estado inmersas dentro de la 

historia de la humanidad, y lo que es más, ahora mismo se nos vende la idea donde la 

educación es lo máximo para franquear la brecha entre los de arriba y los de abajo; pero 

en muchos casos los profesionales egresados de las grandes universidades, sólo han 

logrado aumentar las filas de desempleados que pululan por ahí, y la necesidad, 



73 
 

obligándolos a desempeñarse como taxistas o vendedores ambulantes para poder 

sobrevivir. La pedagogía como una ciencia 

 

En el renacimiento la pedagogía figura ya como una ciencia independiente 

(…) La pedagogía eclesiástica tiene como centro la disciplina, de manera férrea e 

indiscutible, (…) la Pedagogía Tradicional adquiera un verdadero e importante 

carácter de Tendencia Pedagógica, en cuyo modelo estructural los objetivos se 

presentan de manera tan solo descriptiva y declarativa más dirigidos a la tarea que el 

profesor debe realizar que a las acciones que el alumno debe ejecutar. (Monroe, Paul. 

Historia de la pedagogía, s.f.) 

La pedagogía como una ciencia, aparece en el renacimiento y está presente hasta 

nuestros días, son múltiples sus definiciones, a continuación, veremos una de ellas. 

La pedagogía tiene como objeto el estudio de las leyes de la educación del 

hombre en la sociedad, ella concentra su atención en el estudio de la educación como 

el proceso en su conjunto, especialmente organizado, como la actividad de los 

pedagogos y educandos, de los que enseñan y los que aprenden, estudia los fines, el 

contenido, los medios y métodos de la actividad educativa y el carácter de los cambios 

que sufre el hombre en el curso de la educación. (Universidaad Nacional. Odisea 

revista electrónica de pedagogía, 2009. sin pag) 

Se centra en el estudio de la educación, donde aparecen pedagogos que dirigen un 

aprendizaje y educandos que aprehenden de manera procesual, a través de diferentes métodos 

que conllevan al estudiante a la criticidad y la autonomía. En Colombia el Ministerio de 

Educación Nacional dando las pautas y las políticas a través de articulados y un equipo de 

empleados regionales prestos para llevar el control a través de evaluaciones externas. Control 

que es muy escaso o no existe en el caso de la etnoeducación. 

4.4 Oralidad. Se encuentra que, ha sido el medio que ha cohesionado a las culturas 

ágrafas, que las ha mantenido vivas, llenas de significancia, de espiritualidad. “La oralidad 

está presente en la histórica desde tiempos muy primitivos como un medio de comunicación 

antecesor a la escritura, siendo ésta última dependiente de la primera. Ésta presenta un 



74 
 

desarrollo ascendente que va desde lo más básico (una onomatopeya o un fonema) hasta lo 

más complejo (un discurso).” (Casanova Leiro, Rubén y otros. Concepto de oralidad. 2015) 

En el caso de la comunidad camëntŝá, la escritura del idioma no es fácil, se requiere 

de un lingüista. Sin olvidar, claro está, que la misma lingüística es una ciencia nueva en 

relación con las otras, de ahí la dificultad para tratar de escribirla. Es muy compleja, aparecen 

en ella nuevas vocales y consonantes, algo similar con el idioma alemán. 

4.5 Cosmovisión. La cosmovisión es un concepto que se refiere a la manera 

particular de ver e interpretar el mundo y la realidad. Un mismo hecho puede ser 

observado e interpretado desde gran diversidad de perspectivas, y provee un modelo o 

concepción del mundo que guía la conducta. Cosmovisión es el conjunto de creencias 

y opiniones que conforman el concepto o la imagen que alguien o un grupo cultural tiene 

del mundo. (Porporato, Monica. Cosmovisión. 2015.s.p.) 

La realidad que vive la cultura camëntŝá, dentro de sus sistemas simbólicos, es muy 

diferente a la de los colonos que han llegado a este valle. De ahí la necesidad de hablar de 

culturas híbridas tan nombradas por García Canclini y de las que hace parte esta cultura. Pues 

los camëntŝá, poco a poco, han ido desplazando su idioma nativo, por el recién llegado a 

través de la aculturación española, que de manera agreste han impuesto el idioma castellano, 

muchas veces hasta de manera agresiva, haciendo sentir al educando indígena como que si 

su lengua fuera inferior. Cuando, la tarea que cumple un idioma es de comunicarse los unos 

con los otros, no importa, en qué forma lo hagan. 

De todos modos, la interacción creciente entre lo cuita, lo popular y lo masivo 

ablanda las fronteras entre sus practicantes y sus estilos. Pero esta tendencia lucha 

con el movimiento centrípeto de cada campo, donde quienes detentan el poder basado 

en retóricas y formas específicas de dramatización del prestigio suponen que su fuerza 

depende de preservar las diferencias. (GARCIA CANCLINI, Néstor. Culturas 

híbridas. Estrategias para entrat y salir de la modernidad. 1989, pág. 337) 

Preservar la diferencia, para ostentar el poder, donde todo tiene unos intereses 

creados, donde todo gira alrededor de intereses personales y el caso de la cultura no puede 

ser la excepción, da tristeza, hasta donde llegan los que ostentan el poder. 



75 
 

La disolución de los tabiques que los separan es vivida por quienes 

hegemonizan cada campo como amenaza a su poder. Por eso, la reorganización actual 

de la cultura no es un proceso lineal. Por un lado, la necesidad de expansión de los 

mercados culturales populariza los bienes de élite e introduce los mensajes masivos 

en la esfera ilustrada. Sin embargo, la lucha por el control de lo culto y lo popular 

sigue haciéndose, en parte, mediante esfuerzos por defender los capitales simbólicos 

específicos y marcar la distinción respecto de los otros. (GARCIA CANCLINI, 

Néstor. Culturas híbridas. Estrategias para entrat y salir de la modernidad. 1989, pág. 

337) 

La lucha por el control de lo culto y lo popular. Defender los capitales simbólicos y 

marcar la diferencia. Ver mi gracia, las pinturas que últimamente se venden en otros 

mercados ya sean nacionales e internacionales, como es el caso se las pinturas de las visiones 

de yagé, donde muchas veces son compradas por la élite y que hacen parte de la cultura 

híbrida. 

4.5 Diálogo de saberes. Un enriquecimiento mutuo, (…) el diálogo de 

saberes entre campesinos-campesinas y científicos constituye un aprendizaje mutuo. 

Este busca promover la construcción social del conocimiento mediante el intercambio 

de ideas, sentires, imágenes, creencias, nociones, conceptos, prácticas, historias, 

deseos, vivencias y emociones para alcanzar la comprensión común y la plenitud de 

la vida. Centro de Recursos Interculturales. PRATEC Proyecto andino de tecnologías 

campesinas, 2012, sin pag. 

 

Dialogo entre campesinos y científicos, un enriquecimiento verdadero, donde la 

academia no tiene verdades absolutas, donde el saber no termina nunca, donde la humildad 

nos permite aprendizaje. Como se viene diciendo, un enriquecimiento mutuo, vernos de 

manera horizontal, con respeto por el otro y donde el conocimiento termina sólo con la 

muerte. Donde sea posible entendernos entre la hegemonía y el pueblo, y hablando casi de 

manera utópica seamos un complemento, unos de otros. 

 

4.6 Lengua. Una lengua es un sistema de comunicación verbal y escrito, dotado de 

convenciones y reglas gramaticales, empleado por las comunidades humanas con fines 



76 
 

comunicativos. Usualmente, está basada en símbolos sonoros, pero también puede estar 

constituida únicamente por signos gráficos. (Coelho, Fabián. Significado de lengua. 

2019.s.p.) 

 

En la cultura camëntŝá, son muy pocos los individuos que manejan los signos escritos. 

Se puede decir, que sólo lo hacen los lingüistas, independientemente de que pertenezcan o 

no a la cultura, pues con el AFI, el lingüista especialista en estos temas escucha al hablante 

nativo y escribe las palabras y las frases en general. Por lo tanto, el reto de escribir en 

camëntŝá, no es fácil. 

 

Dentro del proceso educativo aparece la lengua como uno de los medios de 

comunicación por excelencia. Algunos lingüistas, últimamente están hablando sobre los 

universales lingüísticos. 

 

Donde quiera que exista el ser humano siempre habrá un lenguaje; todas las 

lenguas cambian con el tiempo, todas las lenguas emplean sonidos para expresar 

significados y la relación entre sonido y significado es arbitraria; en fin, todo niño 

normal, dentro de un ambiente adecuado, es capaz de aprender cualquier lengua. 

(Agudelo de Pabón, Sara. La enseñanza del español y la literatura en los últimos 

grados de la escuela primaria, 1988, pág. 23) 

 

La lengua camëntŝá, con el tiempo ha ido adaptando a su sistema de palabras 

ancestrales, palabras tomadas del castellano, a veces toma sufijos o prefijos, por ejemplo, 

para decir balón “balonbé”. Normal, según lo anteriormente citado. Por otra parte, la lengua, 

uno de los elementos más importantes de una cultura. 

 

En la realidad viva de la comunicación entre los hombres, nos valemos de un 

repertorio de signos verbales (frases, palabras, fonemas) más o menos extenso, pero 

siempre limitado. El repertorio de cada hombre individual, para que sea socialmente 

eficaz, necesita ajustarse al de los demás, es decir al conjunto de esa unidad abstracta, 

que nadie pude definir ni abarcar por entero, a la cual denominamos la lengua 

(Agudelo de Pabón, Sara. La enseñanza del español y la literatura en el tercer año de 

la escuela primaria, 1988, pág. 31) 



77 
 

La lengua, camëntŝá, como entidad social o modo particular de los hablantes cumple 

una función social indiscutible. Es con ella que se trasmiten los saberes del shinÿac, del jajañ, 

de la minga y, ahí aparece el lenguaje mítico trascendente del camëntŝá, o sea, que, a través 

del idioma nativo, se transmitía la cultura como tal, porque estos eran los espacios de 

aprendizaje de los niños y de los jóvenes, ahora, en las investigaciones recientes se les conoce 

como la escuela camëntŝá. 

 

Por otra parte, Saussure hace una diferencia entre habla y lengua. 

 
“La lengua carece de realidad: es un patrón o modelo ideal al que todos aspiramos, 

y por el cual guiamos nuestra expresión y entendemos la expresión ajena.” O sea, que 

permite la comunicación en determinado grupo parlante y es tan compleja, que un 

individuo no puede abarcarla en su totalidad. 

 

La relación concreta de esa entidad ideal es el habla, o, mejor dicho, 

las hablas individuales, tan diferentes entre sí y, sin embargo, tan inteligibles, 

en cuanto todas procuran plegarse al sistema abstracto y general de la lengua, 

que Saussure planteó por primera vez, ha sido uno de los hallazgos más 

fecundos de la lingüística contemporánea. (Agudelo de Pabón, Sara. La 

enseñanza del español y la literatura en el tercer año de la escuela primaria, 

1988, pág. 31) 

 

Como quien dice, cada uno tiene su propia pronunciación, desde el humilde 

campesino hasta el más ilustre académico, y a eso se agrega, el léxico que cada uno 

maneja, junto con las diferencias dialectales, que hacen más complejo todavía este 

análisis. 

 

Son fonemas distintos, pero aproximados a la vez. 

 
“Los fonemas, (l, t, k, s…) sus realizaciones concretas en el habla son los 

sonidos, siempre distintos, pero suficientemente aproximados para que los 

identifiquemos sin vacilar. Los fonemas, iguales siempre en la mente, pertenecen a la 

lengua; los sonidos diversos en cada caso, al habla. De igual manera, cada palabra 



78 
 

tiene en la lengua un valor semántico abstracto, que los diccionarios tratan de definir; 

pero el habla la dota de matices significativos concretos, que en cada realización 

dependen del contexto y de la situación, siempre diversos.” (Agudelo de Pabón, Sara. 

La enseñanza del español y la literatura en el tercer año de la escuela primaria, 1988, 

pág. 31) 

 

El significado de las palabras depende del contexto y de la situación. Más el idioma 

camëntŝá que tiene palabras con sentido metafórico. Por eso, hay que ser puntual en estas 

definiciones, sobre todo al tratar de asomarse a otra lengua, porque a la hora de los 

significados la situación se vuelve compleja. 

 

La diferenciación lenguaje-habla 

Es otro de los principios básicos de la teoría lingüística a partir de Saussure. 

El separó, a su vez, los conceptos lengua y habla del concepto lenguaje. 

 
Saussure consideró al lenguaje como un todo armónico, complejamente 

estructurado, que expresa el pensamiento. Pero distinguió en él una parte social (la 

lengua) y otra individual (el habla). (Agudelo de Pabón, Sara La enseñanza del 

español y la literatura en el cuarto año de la escuela primaria, 1988, págs. 19, 20). O 

sea, que el lenguaje, tiene inmerso en él la lengua y el habla. 

 

En lo relacionado al idioma en general, aparece que en un experimento hecho de 

“querer enseñar a hablar a chimpancés”, encontraron que algo aprendían, pero sólo atraídos 

por la recompensa: 

Los niños, en cambio, se abalanzan sobre la posibilidad comunicativa que les 

abren las palabras, no aprenden de forma meramente receptiva, sino que participan 

activa y atropelladamente es su propio adiestramiento verbal, como si estuviesen 

hirviendo ya de cosas que decir y les falta tiempo para decir cómo. (Savater, 

Fernando. Las preguntas de la vida, 1999.p.108) 

 

Los lingüistas han llegado a la conclusión de que el hombre es un animal simbólico, 

las palabras y sus significados implícitos en ellas, hacen la diferencia entre lo humano y lo 

animal. De ahí las ganas de aprender un lenguaje. Sobre todo, en los niños, pues tienen la 



79 
 

necesidad de comunicarse con los demás para expresar sus sentimientos, sus necesidades 

físicas psicológicas y espirituales para poder ser un ser social. Por eso, es muy común ver 

que los niños tienen más capacidad de aprender dos idiomas a la vez y entre más temprano 

entren al contacto con el otro idioma, más fácil se hace su aprendizaje. 

 

Este marco teórico, es fundamental a la hora del desarrollo de la investigación, pues 

justifica de manera puntual, el por qué es pertinente tener en cuenta sus diferentes 

significados, y para avanzar en la temática que conlleva en la medida de lo posible, buscar 

unas alternativas de solución al problema planteado, así no se puedan medir, ni mirar con 

lupa, debido a la complejidad que enfrenta el idioma camëntŝá como tal y a la misma pérdida 

paulatina que se viene dando a través de los años y de la escuela convencional, como tal. 



80 
 

CAPÍTULO V METODOLOGÍA 

 

 

 
En primera instancia, se visita al Centro Educativo Juan XXIII, con el fin de hablar 

con sus directivas y docentes para acordar los espacios que permitirán el acceso a las 

clases como tal. De igual manera, se pide el favor a las personas mayores de 50 años para 

que por lo menos una vez acompañen en la escuela, para que sean ellas las que se dirijan 

a los educandos, les hablen mirándolos a los ojos y los inviten a un vivenciar, de una de 

esas expresiones culturales como la minga (enabuatëmbayëng), la chagra (jajañ) y el 

fogón (shinÿak). Los niños participarán activamente en cada una de las tareas realizadas 

por los taitas y mamitas de la comunidad. Luego, harán ilustraciones y redacciones sobre 

el trabajo ancestral. Como afianzamiento de cada uno de los temas vistos, se hará la 

respectiva correlación de las áreas del conocimiento, ver mi gracia, los números dígitos se 

escribirán en el idioma nativo con su respectiva ilustración donde se trabajará la educación 

artística, en religión se tendrá en cuenta la parte trascedente y espiritual camëntŝá, en 

ciencias naturales se tomarán el nombre de algunas plantas del valle de Sibundoy, en la 

medida de lo posible en idioma nativo y en el común, en ciencias sociales se tendrán en 

cuenta los hidrónimos y topónimos en idioma camëntŝá, este forma de aprendizaje se 

desglosará en el desarrollo de la cartilla como tal. 

 

Como sus mayores les hablarán en lengua nativa, el docente con la colaboración 

de una persona que maneje un asomo a la escritura del camëntŝá, hará algunas anotaciones 

en este idioma y también en español, para luego, registrarlas como fuente para el 

desarrollo de la cartilla pedagógica que servirá de referencia para los educandos y para 

otras investigaciones. 

 

Este trabajo se afianzará mediante trabajo lúdico, como dramatizaciones, rondas, 

dibujos, donde la investigadora hará la interpretación de las historias encontradas, 

clasificándolas según, sea, el caso. 



81 
 

5.1. Paradigma 

 

El paradigma es de tipo cualitativo, porque se trata de un estudio cultural y 

pedagógico a la vez, donde se toma la riqueza de la cultura como base del conocimiento 

previo del niño, o como de otros saberes, para que avance en su proceso de aprendizaje, 

afianzando su identidad cultural y avanzando en la temática propuesta por el Ministerio 

de Educación Nacional. 

 

5.2. Enfoque 

 

El enfoque que se tiene en cuenta para el desarrollo de la investigación es el 

etnográfico, porque estudia a los grupos humanos, pues es dentro de la comunidad donde 

se puede encontrar la verdadera dinámica de la experiencia cultural. Sin dejar atrás la 

parte pedagógica donde se muestre la manera cómo el niño accede a estos conocimientos. 

 

5.3. Técnicas de recolección de la información 

 

En este caso pueden ser diversas, se caracterizan por ser amplias, flexibles, sin 

rigidez y abiertas a las modificaciones. 

 

Entonces, la investigación se apoyó en: trabajos de campo con los ancianos que 

son los conocedores de su historia, que generalmente se da mediante mitos, cuentos y 

casos regionales. 

Las charlas informales, tanto con los padres de familia, los abuelos de los 

estudiantes, y con los ancianos que son los conocedores de la oralidad, porque ellos 

cuentan sus historias cosmogónicas que se han venido trasmitiendo de generación en 

generación y que han tenido como fin la transmisión de valores como pautas que rigen a 

la comunidad. 

De igual manera, el diario de campo ha sido el instrumento que permite hacer un 

seguimiento de las manifestaciones dadas en el desarrollo de las temáticas dentro del 

proceso investigativo. Permitiendo tener claridad en los problemas manifestados en el 

grupo para buscar alternativas de solución oportunas, apoyándose en unas fuentes teóricas 

y en una visión personal del educador. Además, permite describir los pormenores de las 

manifestaciones de los estudiantes en el desarrollo de los diferentes temas. 



82 
 

5.4. Técnicas de análisis e interpretación de la información 

 

Para el análisis y la interpretación de la información, se tuvo en cuenta, en este 

caso, los datos cualitativos, por ser una investigación de tipo etnográfico centrado en la 

cultura camëntŝá de Sibundoy Putumayo. Y por lógica se deduce que el análisis y la 

interpretación de la información están íntimamente ligadas, la una con la otra, pues en el 

análisis se toman los elementos básicos de la información encontrada, es decir se toma lo 

relevante, para examinarlo a la luz de las teorías planteadas en el marco teórico, para ver 

si responden a las distintas cuestiones planteadas en la investigación. La interpretación es 

el proceso mediante el cual se trata de encontrar un significado más amplio de la 

información obtenida, teniendo en cuenta las evidencias confiables y objetivas, el 

significado de las cosas, hechos, sucesos hallados. Este proceso permite sacar 

conclusiones que estén en función del problema planteado, la hipótesis, el marco teórico 

y los objetivos propuestos en el proyecto. Además, la interpretación busca darles sentido 

a los datos obtenidos, para después redactar el informe final. Este proceso, también se lo 

podría resumir así: 

-Para analizar la información obtenida, se tuvo en cuenta, las funciones lógicas 

para tomar decisiones y así ejecutar o no cierta acción. 

-Obtener la información de la población que colabora y les habla a los niños acorde 

con el objetivo propuesto. 

-Definir los criterios para ordenar los datos obtenidos del trabajo de campo para 

luego redactar el informe final. 



83 
 

CAPÍTULO VI UNA MUESTRA DEL PENSAMIENTO CAMËNTŜÁ 

 
Desde los antecedentes se viene abordando lo relacionado al pensamiento del 

camëntŝá, tan rico y difícil de abordar en esta investigación. Por lo tanto, se hace hincapié en 

los temas que se llevan a la escuela, en este caso, al Centro Educativo Juan XXIII, por tratarse 

de una institución que brinda una etnoeducación, donde la mayoría de los educandos 

pertenecen a la comunidad camëntŝá. En ese orden de ideas, se seguirá la temática 

relacionada con el shinÿak, el jajañ, el enabuatëmbayëng, como escuela primitiva, que se 

viene trabajando en esta investigación. Se empieza con el trabajo de campo con el taita Ángel. 

 

6.1. Trabajo con el Taita Ángel y los niños alrededor del shinÿak 

 
 

Sí, el idioma Camëntŝá, era la fuente donde se bebía el conocimiento de esta cultura, 

era la escuela que occidente nos presenta en la actualidad, ahí los maestros eran los mayores, 

ya sea los padres, los abuelos y los mismos hermanos mayores. Como se está hablando de 

una cultura ágrafa, donde hasta el momento no hay registros escritos como tal, sino algunos 

pequeños folletos de palabras con ilustraciones. De tal suerte que la tarea investigativa se 

centra, sobre todo, en el escuchar de los mayores las historias, en idioma nativo camëntŝá, 

mientras los niños pronuncian algunas de las palabras escuchadas por el narrador y las 

escriben guiados por la docente, además tomando como referencia otras investigaciones. 

 

En ese intento, se habla con antelación con el taita Ángel, se le pide permiso de 

manera respetuosa, rogándole encarecidamente el favor, de que hable con los niños, así como 

lo hacían en tiempos remotos alrededor de la hoguera, el shinÿak. Él muy amablemente se 

compromete, viendo que se trata de hacer un trabajo pedagógico con los niños, quienes nos 

representarán en el futuro dice él. Por eso, cumplidamente sacrifica uno de sus días laborables 

y religiosamente se presenta a la cita. Al entrar al lugar determinado, taita Ángel es 

presentado a la maestra del grado quinto de primaria de la escuela Juan XXIII y ante los 

niños. Recordemos que, para el desarrollo de esta investigación, solamente se ha pedido 

permiso para trabajar con los niños unas cuantas horas, pues el tiempo nos es limitado, debido 

a que no se hace parte del cuerpo de docentes que laboran en este Centro Educativo. A 

continuación, escuchemos las enseñanzas en la voz del propio taita Ángel. 



84 
 

 

 

Figura 9:. Taita Ángel y los niños de quinto 

grado alrededor del shinÿak 

Fuente: La Presente Investigación 
 

 

Los caporales quienes eran nombrados a la hora de trabajar en su cuadrilla de 

acuerdo con su apellido (Mavisoy = Mavisoyanga, Chicunque = Chicunquianga…) 

se reunían entre 30 y 40 personas tanto como hombres y mujeres y en cada lugar que 

debían trabajar el casero o dueño de casa brindaba el almuerzo que era mote, frijol y 

buen troncho de carne, después de la jornada de trabajo culminaban compartiendo 

chicha y danzaban al ritmo de flauta y tambor. Siempre se reunían alrededor del 

shinÿak que eran tres piedras las cuales representaban al padre, madre e hijos donde 

compartían con familiares… 

 

Yo, recuerdo a nuestros abuelos cuando contaban sus historias, los cuentos, o 

momentos vividos durante el día…cuentos como el viajero, el oso. Además, nos 

hablaban sobre el sembrado, median los surcos por chacladas (4 mts cuadrados), cada 

integrante de la cuadrilla le daban como tarea 15 chacladas equivalente a 60 mts 

cuadrados. Antiguamente, se cultivaba el tumaqueño, la sandoná, el maíz, frijol 

tranca, coles, naranjillas, tauxo, cuna, los cuales eran cultivadas sin nada de químicos, 

ni fungicidas, pero algunos están desapareciendo, porque muchos han optado por 



85 
 

cultivar productos que necesitan fungicidas contaminando el aire y dañando la tierra. 

(JACANAMEJOY, Juan. Charla con los niños. 2020) 

 

 
Figura 10:Niños de Quinto Grado, realizando escritos sobre el shinÿak 

Fuente: La Presente Investigación 

 
Después, los niños hacen ilustraciones de las historias más relevantes escuchadas. Sin 

embargo, se ve en los educandos la emoción que muestran frente a esta riqueza cultural, 

concentrándose y escuchando de la mejor manera los relatos. Esta temática, se encuentra 

dentro del pénsum académico dado por el Ministerio de Educación Nacional, o sea, lo 

relacionado a la narrativa, en el área de castellano, se desglosan los temas y permiten avanzar 

dentro de los relatos del camëntŝá, trabajándose así con la temática, o sea, personajes 

principales, personajes secundarios, iniciación, nudo, desenlace. Tal es el caso, de que los 

niños cuentan la historia con sus propias palabras, pronunciando algunas de ellas en el idioma 

camëntŝá, también hacen sus propias ilustraciones de las historias escuchadas y las exponen 

en carteleras, en muchos de los casos haciendo los ejercicios donde el niño encuentra la 

iniciación, el nudo y desenlace. 



86 
 

 

 
 

 

Ya en el desarrollo de la cartilla, se proponen ejercicios donde el educando, va 

afianzando de manera procesual el idioma nativo camëntŝá, como se viene diciendo, 

aprovechando el material escrito encontrado en diferentes investigaciones y relacionado con 

el tema y haciendo hincapié en la correlación de las diferentes áreas del conocimiento. 

Retomando la charla de taita Ángel y como lo muestra la ilustración 

 

 
Figura 12:Taita Ángel, dirigiéndose a los niños 

Fuente: La Presente Investigación 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Figura 11:Niños grado quinto escribiendo lo que aprendieron en la visita 2020 

Fuente: La Presente Investigación 



87 
 

Él lleva su indumentaria, pues para ellos hace parte de la vida cotidiana, es su razón 

de estar en el mundo. Su largo y abundante collar de chaquiras hace alusión a su rango dentro 

del grupo social, él es una de las personas más prestantes de la comunidad, pues su collar es 

rico en cantidad de chaquiras, demostrando su rango especial que inspira respeto y 

admiración a la vez. Cabe anotar, que los Taitas como él, exigen la atención y, en el caso que 

esta no se diera, no tienen problema en exigirla, pues para ellos el respeto es un valor 

inigualable, sobre todo, en la pronunciación de las palabras en lengua nativa. Pero, como se 

puede ver, esta exigencia no es necesaria, pues los niños y la docente están ensimismados en 

las historias que relata Taita Ángel. Su cusma, da una sensación de que se está frente a un 

sacerdote hindú o a uno de los soldados romanos, y sí, sus relatos son tan interesantes que 

nada tiene que envidiar a estas culturas de tan alta espiritualidad. Por tal razón, la profesora 

hace hincapié tanto en los contenidos con riquísimas enseñanzas y en la indumentaria a la 

vez. 

 

Como los niños, heredan los saberes de su cultura, los llevan en la sangre. Entonces, 

el ambiente de aprendizaje se vuelve tan asequible y significativo a la vez. Tal como lo 

propone David Ausubel. En este caso, contribuyendo a rescatar los valores culturales 

camëntŝá. Se recuerda que dentro de la charla el Taita habla de las cuadrillas que organizaban, 

de acuerdo con el apellido, es importante traer a colación que, dentro de esta comunidad los 

apellidos están relacionados con los animales, por ejemplo, hijos del conejo. Porque la 

organización social de estas etnias se daba por clanes y cada uno de ellos representaba a un 

animal, tal y como hace alusión Claude Lévi-Straus en su libro “El pensamiento salvaje”. 

También dice el relato, que terminada la tarea danzaban al son de la flauta y el tambor, o sea, 

que el danzar, formaba parte de la vida cotidiana del camëntŝá. En lo relacionado al espacio 

físico, la charla se da en una estancia rural, junto al olor característico de las matas de la 

chagra, que generalmente contienen las bellas plantas de aromáticas como el cedrón, la ruda, 

el romero y todas las hortalizas y los granos propios estos espacios, con delicados aromas 

que también ayudan para que el conocimiento sea agradable a los sentidos. Eso sí, alrededor 

del shinÿak, la escuela ancestral camëntŝá, sin olvidar, el canto del gallo campesino, el trinar 

de las aves y la musicalidad del arroyo y del viento a la vez. 



88 
 

Además, en este contexto, es posible correlacionar con las demás áreas del 

conocimiento, ver mi gracia, en el área de matemáticas, en esta ocasión haciendo 

ilustraciones y repitiendo los números en la lengua nativa. En religión, se siente muy cercana 

la espiritualidad del Camëntŝá, que está presente en todos los vegetales y animales de este 

hermoso valle, porque para ellos, los árboles, los animales, el agua y los espacios son 

sagrados. “…todo territorio que se ocupa con el fin de habitarlo o de utilizarlo como “espacio 

vital” es previamente transformado de “caos” en “cosmos”; es decir, que, por efecto del ritual, 

se le confiere una “forma” que lo convierte en real. Lo real por excelencia es lo sagrado; pues 

solo lo sagrado es de un modo absoluto, obra eficazmente, crea y hace durar las cosas.” 

(MIRCEA. P. 24. 2018). Para el Camëntŝá todos los espacios son sagrados, por eso, a su 

territorio lo denominan la Madre Tierra, y sí, ella es nuestra tierra a ella de debemos nuestra 

existencia, pues ella nos da la comida, el agua, el aire y el espacio habitable como tal, rico en 

productos agrícolas que han alimentado a las antiguos y ahora a las nuevas generaciones. 

 

Volviendo a la escuela, en la cual nos ha inscrito las políticas del Ministerio de 

Educación Nacional, se encuentra que hay que trabajar en el idioma castellano, por fortuna, 

últimamente se habla de una etnoeducación, donde es posible tomar el idioma nativo, 

intentando trabajar al menos en la escucha y algunas de las palabras e ir avanzando de manera 

procesual, en este idioma vernáculo. Gracias a que aún existen personas mayores de la 

comunidad que practican el idioma nativo. Entonces, se intenta trabajar de manera simultánea 

el castellano y algunas de las palabras del Camëntŝá, escuchando las diferentes historias con 

la fluidez del taita Ángel. Que hace hincapié en los valores, fundamento de su cultura entre 

ellos, el de compartir, tanto los saberes como la comida, tal como lo muestra la siguiente 

imagen. 



89 
 

 

 

Los valores, son una constante en todas las culturas, por eso, taita Ángel sabe muy 

bien el arte de llevar a los niños a la práctica indiscutible de ellos. El compartir dentro de las 

reglas prestablecidas, desde tiempos inmemoriales. 

 

Por otra parte, el no pertenecer a la cultura, no es una limitante para la comunidad 

educativa, sino más bien es un enriquecimiento mutuo, porque cada cultura encierra en sí una 

riqueza invaluable y el compartir los saberes permite avanzar y ser mejores personas, en este 

caso dialogando entre culturas, porque a este Centro Educativo asisten niños de otras etnias. 

Sin embargo, la situación no es fácil, pues el idioma camëntŝá, es muy difícil en su 

pronunciación, y la otra limitante, es que no hay escritura porque sus vocales y sus 

consonantes son abundantes y apenas se han hecho asomos de una escritura en algunas 

investigaciones, y es de quien se toma como punto de referencia para el desarrollo de la 

cartilla. De ahí la importancia de rescatar, así sea en parte este idioma, para que se perpetúen 

en el tiempo y en el espacio, como una de las señales de la existencia del Camëntŝá. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 13:Taita Ángel, compartiendo el bocoy con la 

docente y los niños 

 
Fuente: La presente Investigación 



90 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 14:. Bata Carmela Chicunque. Charla. 2020 

6.2. Diálogo con la mamita, Carmela Chicunque relacionado con el shinÿak y el jajañ 

 

Para realizar este trabajo, también se visitó con antelación a la señora Carmela 

Chicunque, ella al conocer el motivo de nuestra visita, aceptó muy amablemente el tener un 

diálogo con los niños de la escuela, y puntualmente llegó a la cita para dialogar de tú a tú con 

los educandos, mirándolos a los ojos y compartiendo con ellos su conocimiento cultural. A 

continuación, escuchemos su relato. 

 

Es de mucha importancia la unión de la familia, el jajañ es primordial en la 

familia camëntŝá, ya que, por medio de este se miraba la grandeza de la familia. 

Porque la familia, no era rica por tierras o cosas materiales, sino por sus siembras y 

cosechas que almacenaban en el soberado de la casa y de esta forma podían subsistir 

en temporada de lluvia y de escasez. 

 

Antiguamente no se veía la pobreza, todos éramos de familias con teneres, 

tierras, siembras, cría de animales y entre nosotros intercambiamos los productos a la 

hora de visitarse unos a otros. Cambió todo, a la llegada de los capuchinos, donde 

ellos tomaron parte de nuestras tierras, en especial las de la parte alta de nuestro 

pueblo Tabanoc, desplazándonos a la parte baja e imponiéndonos el castellano, y así 

se fue dejando nuestra habla tradicional, porque decían que lo que hablábamos era del 

diablo y que seríamos castigados, fueron muchos los maltrataos por parte de los 

capuchinos, tanto que así se ha perdido parte de nuestra lengua camëntŝá. 

 

 

Fuente: La Presente Investigación 



91 
 

El espacio, donde se desarrolla esta clase con los niños de la escuela Juan XXII, 

es alrededor del shinÿak, contemplando los tizones y la ceniza que deja la cocción de la 

madera y las tulpas, como popularmente se conocen las tres piedras, donde se colocan las 

ollas para cocer los alimentos. Y, que en la cultura camëntŝá, significan el padre, la madre 

y los hijos, o sea, la familia como tal, y al igual era en la familia donde se aprendía los 

valores de la cultura ancestral. Por eso, la mamá Carmela hace hincapié en el valor de la 

familia, en la importancia de mantenerse unidos, en el aprender los unos de los otros. Este 

sitio, es muy similar a las casas antiguas, la habitación en tierra, en medio del polvo, 

grandes que albergaban a familias numerosas, como hace un tiempo atrás eran la mayoría 

de los hogares, donde no solamente vivían el padre, la madre y los hijos, sino que en 

ocasiones también compartían con los tíos y los abuelos. 

 

Ya dentro de la charla, la mamá Carmela, en primera instancia hace alusión al 

jajañ, o sea, los cultivos hermosos de maíz y los productos agrícolas de la chagra, que eran 

abundantes en tiempos pasados en el Valle de Sibundoy, para almacenarlos se utilizaba la 

parte que sostenía los maderos del techo de la casa, llamado comúnmente, soberado. Allí 

eran colocadas las mazorcas de maíz secas, regadas en las tablas que hacían de cielo raso 

de la habitación grande que formaba la casa antigua camëntŝá. Otra de las formas de 

almacenar el maíz era, amarradas con algunas de sus hojas secas, para ser colgadas en los 

maderos que servían de soporte alto del techo de las casas. Forma que servía para 

protegerlas del comején, debido a la alta humedad de este valle. Recordemos que del maíz 

se hace la chicha, la bebida, sagrada de los habitantes oriundos de este territorio, pues con 

ella, se hacen las diferentes celebraciones, como el clestrinye, hoy en día todas las fiestas 

familiares también son acompañadas de esta bebida. Generalmente, en todas las visitas 

que llegan, se les ofrece esta bebida, sacada del maíz fermentado. Además, se ve en el 

relato la forma de trueque que hacían las familias al intercambiar los diferentes productos 

agrícolas, costumbres propias de la América Prehispánica. Hecho que permitía que las 

familias tengan de alguna manera, lo necesario de los productos agrícolas para el consumo 

diario. En una investigación en lo relacionado con el jajañ se encuentra: 

 

El Jajañ permite desarrollar una forma de espiritualidad con los cultivos 

cuando encomendamos a la madre tierra (tsbatsána mamá) para que nos 



92 
 

proporcione alimento y conocimiento. Es alrededor del jajañ donde se comprende 

y se practica nuestro idioma y nuestras costumbres; en éste adquirimos y vivimos 

la experiencia, es por eso, que Jajañ representa soberanía alimentaria. 

 

…Tener ja j añ, donde cultive y conserve en forma permanente  

alimentos tradicionales, plantas medicinales y semillas propias del pueblo 

camëntŝá, según los conocimientos ancestrales y minimizar la dependencia de 

alimentos y demás productos externos. 

 

Practicar las costumbres y conocimientos con el jajañ, para que todo niño y 

joven del pueblo camëntŝá a nivel familiar o escolar, tome conciencia de este 

principio de vida. (JAMIOY JOJOA, Nancy del Rosario y otra. P. 67). 

 

Sí, encomendar a la madre tierra, para que nos dé, el alimento para nuestro diario vivir 

y no solamente el alimento para nuestro cuerpo físico, sino también para alimentarnos 

espiritualmente a través de la palabra, palabra que desde el kakatemp es sabiduría y que por 

fortuna aún se mantiene en voz de nuestros mayores que hasta ahora nos guían, con ese 

ejemplo, digno a seguir no solamente por nosotros los del pueblo camëntŝá, sino también por 

otros pueblos del mundo, que tanto han destruido la madre tierra y los ecosistemas en general, 

mostrándose, estos maltratos en el calentamiento global, en la pérdida de la capa de ozono. 

Además, se habla de minimizar en la medida de lo posible el consumo de productos traídos 

de afuera y consumir lo de la chagra, alimentos más sanos, con menos costos y que 

contribuyen a que nuestra alimentación esté acorde con nuestras costumbres ancestrales. 

 

Volviendo a lo expuesto por la mamá Carmela Chicunque, ella corrobora el hecho de 

que la chagra es un lugar de aprendizaje, “la escuela” primitiva, la que permite la 

supervivencia de la familia, la que prepara para la vida. Esto hasta que los Padres Capuchinos, 

trajeron la escuela convencional a este valle, dice ella, aunque la educación entró a este valle, 

mucho tiempo antes que los padres capuchinos llegaran. Más adelante, se conoce como 

Educación Nacional Contratada, porque en ese tiempo estaba vigente en Colombia el 

Concordato. 



93 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 15: Niños visitando al jajañ. 2020 

Dentro del desarrollo del trabajo investigativo se muestra el jajañ, la chagra donde los 

educandos muestran ese interés por el aprendizaje, la siembra, los aporques, la cosecha de 

los diferentes productos que se cultivan en el valle de Sibundoy como son: el maíz, el 

barbacuano, la batata, las verduras como coles, lechuga, cilantro, el brócoli, como también 

los árboles frutales, entre ellos: el tomate, la granadilla, la reina claudia, el aguacate, el 

durazno, como también las plantas medicinales, tan significativas para la cultura, entre ellas: 

el romero, la ruda, el cedrón, el chonduro, borraja, eneldo, albahaca, consuelda y muchas 

otras que los taitas utilizaban para curar las enfermedades, desde tiempos inmemoriales y 

hasta nuestros días. Como la investigación tiene como fin rescatar valores culturales, algunas 

de estas plantas, se nombrarán en los dos idiomas, el camëntŝá y el castellano. Trabajo que 

se esbozará en el desarrollo de la cartilla y que el acercamiento con los mayores hace posible 

que los niños de la escuela tengan acceso a este conocimiento, afianzando su identidad 

cultural. 

Fuente: La Presente Investigación 
 

 

Los hermosos cultivos de este valle llaman intensamente la atención de los niños, 

como nos muestra la ilustración anterior. Y, obviamente es un sitio de alto aprendizaje, pues 

en él, el niño utiliza todos sus sentidos, para tener acceso al conocimiento, acompañado este 

bello paisaje de olores, colores, sabores y música dado por los animales, el agua y el viento 

que forman una sinfonía sin fin. Así los niños, muestran interés por el aprendizaje y avanzan 



94 
 

en el desarrollo de la temática planteada, se puede decir que, de manera lúdica, donde se 

divierten aprendiendo. Por lo tanto, observan atentamente, en este caso las raíces, los 

productos que nos ofrecen las plantas, hacen preguntas, formulan hipótesis, haciendo posible 

la correlación de las diferentes áreas del conocimiento y en este caso, reforzando el idioma 

nativo camëntŝá a través del jajañ. 

 

La imagen habla por sí misma, el niño está emocionado, redactando lo relacionado 

con el enabuatëmbayëng, que dentro del trabajo investigativo se adelanta, también los 

diferentes temas dados por el Ministerio de Educación nacional, tano en Ciencias Naturales, 

como en Castellano y otras de las áreas del conocimiento, como se verá más adelante en el 

desarrollo de la CARTILLA. 

6.3. El enabuatëmbayëng (cuadrilla o mano prestada), según María Luisa Juajibioy, 

hija del desaparecido Pedro Juajibioy 

 

El enabuatëmbayëng, hace parte de la escuela camëntŝá por excelencia, es el 

“trabajo colectivo y productivo en mutua ayuda …, es la armonización del hombre con 

el entorno; es la fuente del ejercicio de la autonomía, es la escuela práctica donde se 

mantiene vivo el espíritu comunitario del pueblo Camëntšá.” (JAMIOY JOJOA. Nancy 

del Rosario y otra. Los imaginarios sociales sobre la vivienda tradicional en el pueblo 

camëntŝá municipio de Sibundoy departamento del Putumayo. p. 67.). Justo por esa 

razón, es que la investigación pedagógica toma esta temática para llevarla a la escuela, 

en ese intento, se habla con anterioridad con la señora María Luisa Juajibioy y se le pide 

el favor de regalar uno de su preciado tiempo para que nos ilustre sobe el 

enabuatëmbayëng, ella muy gentil acepta, porque se trata de los niños dice y empieza su 

charla así: 

 

Mi abuelo era uno de los caporales que manejaba el grupo más grande de 

cuadrillas, 50 personas a cargo llamada cuadrilla Juajibioyanga. Estas mingas se 

caracterizaban por reunir a los trabajadores para terminar una tarea, generalmente en 

un solo día, en ellas se compartía con las conversaciones enriquecedoras que tenían 

como fundamento transmitir la cosmovisión del pueblo Camëntŝá. 



95 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 16:Bata María Luisa Juajibioy con sus hermanas al lado y 

lado 

Mi abuelo, era muy buscado por su rapidez y el buen trabajo que realizaba. 

Además, tenía conformado un grupo de músicos, y cada vez que terminaban su labor 

danzaban a su propio ritmo, con sus propios pasos y creando nuevas danzas llamadas: 

la danza de la cuadrilla, la danza de la siembra, la danza del matrimonio, la danza del 

corte de cabello del niño. El caporal, era una persona muy importante, todo eso se ha 

perdido. Ahora, solo hay un solo caporal, que es el encargado de dirigir un grupo de 

los danzantes que participan en el día grande del carnaval o Bëtsknaté. Por eso, es 

muy importante rescatar lo que se está perdiendo, porque son muchos los 

gobernadores que llegan al mando, pero pocos los que luchan por preservar y 

fortalecer nuestra cultura. (JUAJIBIOY, María Luisa. Charla. 2020) 

 

Fuente: La Presente Investigación 

 
La bata María Luisa Juajibioy, es hija del reconocido taita Pedro Juajibioy, que fue 

el informante del investigador connotado Richard Evans Shoulters, quien a cambio de sus 

servicios lo llevó a estudiar a la Universidad de Harvard en los Estados Unidos de 

América, convirtiéndose así, en un profesional en etnobotánica que manejaba el inglés a 

la perfección y hacía la clasificación de las plantas en su jardín botánico de Sibundoy, 

tanto con los nombres científicos de ellas, como con los nombres dados en el idioma nativo 

Camëntŝá. Curaba las enfermedades, mezclando los conocimientos ancestrales de su 

cultura con los aprendidos en Harvard, convirtiéndose así en uno de los médicos 

ancestrales con mayor acierto en las curaciones, evitando a veces las famosas operaciones 

que son común hacerlas en la medicina occidental. Si se desea adentrarse en datos 



96 
 

Figura 17: Enabuatëmbayëng, trabajo colaborativo. 

Fuente: Imagen Tomada Investigación Nelcy Jojoa. 

relevantes de las investigaciones de Richard Evans Schultes, se los invita a leer el libro El 

Río, donde aparece don Pedro Juajibioy en su juventud. 

 

La ilustración, muestra con claridad, el trabajo colaborativo, en este caso, son las 

mujeres las que llevan la batuta en el enabuatëmbayëng y, con sus chaquines (palos para 

abrir la tierra) colocan las semillas para que den nuevos frutos, el alimento de su familia, 

de su pueblo, de su comunidad. Eso sí, como fundamente el colaborar con el otro, para 

que el trabajo rinda y dentro de él compartir los conocimientos culturales, heredados de 

sus mayores, a través de la oralidad. Entonces, allí se aprende la forma de cultivar las 

plantas, teniendo en cuenta las fases de la luna, sin utilizar abonos químicos, es decir la 

agricultura orgánica, por excelencia. Además, la bata María Luisa, recuerda que su abuelo, 

era uno de los mejores caporales, hábil en el trabajo, y cuando terminaba la faena, del 

trabajo colaborativo enabuatëmbayëng, formaba su propio grupo musical, acorde con la 

ocasión a celebrar, ya sea: la cuadrilla, la siembra, el matrimonio, y creaba la danza 

también, acorde con la ocasión a celebrar, o sea, que él también creaba las danzas, para 

que su pueblo no viva triste y celebre los acontecimientos como debe ser. Todo se ha 

perdido, dice ella, con nostalgia. Ahora, solo hay un caporal que dirige la danza de nuestra 

fiesta el clestrinye. 

 

Ya en el trabajo con los niños, la docente los invita a que cuenten las historias 

escuchadas con sus propias palabras, retomando muchas de las palabras en idioma nativo 



97 
 

camëntŝá, de igual manera que hagan sus redacciones y las ilustren como lo muestra la 

siguiente figura. 

 

Figura 18:Niño redactando acerca del enabuatëmbayëng 

Fuente: La Presente Investigación 

Como se puede ver en la anterior ilustración, los niños muestran interés por esa 

riqueza culturad de sus mayores y responden a preguntas puntuales relacionadas con el 

enabuatëmbayëng, sobre todo, frente a los valores que vienen inmerso en él, como son: la 

colaboración, el compartir, enriqueciendo el conocimiento a través del trabajo 

colaborativo, manteniendo la unidad de la familia y de la comunidad en general. Además, 

en conversaciones entre ellos mismos, enriquecen este conocimiento, a través de charlas 

informales. En el trabajo de campo, haciendo preguntas a la bata María Luisa y en la 

escuela, preguntando también al docente, sacando sus propias reflexiones acerca de esos 

valores ancestrales relacionados también con el respeto y amor hacia la madre tierra y a 

todos los seres, animados y no animados, que necesita el mundo de la vida. Luego, hacen 

pequeñas creaciones escritas que son leídas ante el grupo y expuestas más adelante en 

carteleras. 



98 
 

Finalmente, se agradece por la oportunidad dada, de aprender, conocer y compartir 

esas sabias palabras que fortalecen parte de nuestros saberes. Llevando a recordar ¿por 

qué? en muchos hogares se va dejando atrás esta sabiduría, ya que no se reúnen en familia, 

y así se está perdiendo parte de nuestras tradiciones, de nuestros valores culturales. 

Concluyéndose, que el compartir la historia dejada por nuestros mayores es vital, para que 

nuestra cultura se mantenga en el tiempo y en el espacio, viendo con claridad que es 

todavía es el momento de revivir, fortalecer, compartir y llevar a la práctica lo que ha sido 

dejado por nuestros mayores y transmitida de generación tras generación a través de la 

oralidad. Sobre todo, en los niños para que no se pierda definitivamente nuestra identidad 

cultural. 



99 
 

CAPÍTULO VII PROPUESTA PEDAGÓGICA 

 
Para el desarrollo de la cartilla didáctica se tiene en cuenta la propuesta pedagógica 

denominada “La lúdica como generadora de procesos comunicativos a través de elementos 

culturales regionales”, que tiene reconocimiento del Premio Compartir al Maestro del año 

2005 presentada por Jesús Eulalia Vela Arias. En el formato dado por el Premio compartir al 

Maestro. 

Esta propuesta, se la adapta a la enseñanza del idioma camëntŝá, en la cartilla “UN 

ACERCAMEINTO HACIA EL IDIOMA CAMËNTŜÁ, donde puede estudiarse de manera 

procesual, afianzando el estudio de la lengua nativa en todas las áreas del conocimiento, 

trabajándose al mismo tiempo la temática propuesta por el Ministerio de Educación Nacional 

y asomándose de manera incansable a la lengua nativa, con el fin de que vaya teniendo eco 

y arraigándose en el educando. Eso sí, bajo el fuego del yin que ilumina el shinÿak, el jajañ 

y el enabuatëmbayëng. Como dice la doctora Clara luz Zúñiga, en la presentación de un libro 

“Caldear la vida en torno a la tulpa = hogar o tumba en donde la palabra se entrega, se otorga 

y se reparte a semejanza del sol que acaldera la vida, reparte hacia todas las rutas su luz y su 

calor.” (OSEJO CORAL,y FLORES P. 9). 

Dicha cartilla se desarrolla en otro formato, por sugerencia de mi asesora, por el 

número amplio de imágenes y colores, como se requieren, sobre todo, los libros para la 

enseñanza en los grados de primaria. 



100 
 

CONCLUSIONES 

 
En primer lugar, al indagar qué saberes sobre Shinÿak (tulpa), el jajañ (chagra), y el 

Enabuatëmbayëng (trabajo colaborativo) manejan los estudiantes de grado quinto, se 

encontró que es débil el conocimiento que tienen sobre su propia cultura, de ahí la 

importancia que en la actualidad se considere una urgencia fortalecer los saberes ancestrales 

desde la oralidad familiar y los aprendizajes escolarizados. 

En segundo lugar, al establecer diálogo de saberes con Taitas, Mamitas, estudiantes 

y docente de forma periódica, se facilita identificar los aprendizajes de forma directa. Las 

personas mayores de la comunidad aportaron sus saberes desde las vivencias para que los 

estudiantes conozcan y practiquen las costumbres que resaltan el valor del Shinÿak (tulpa), 

el jajañ (chagra), y el enabuatëmbayëng (trabajo colaborativo), como parte de su identidad y 

dentro del trabajo realizado, una forma de llevarlos a la escuela y trabajarlos de manera 

procesual. 

Finalmente, fue oportuno diseñar una guía curricular para el aprendizaje del Shinÿak 

(tulpa), el jajañ (chagra), y el enabuatëmbayëng (trabajo colaborativo) en todas las áreas del 

conocimiento para el grado quinto, tendiente a que el idioma camëntŝá perdure, a través de 

un trabajo procesual e interdisciplinar en el aula de clase, más la práctica de este en la familia 

escuchando y hablando con los padres, abuelos y todas las personas que forman el grupo 

familiar. 

Como se está hablando de una etnoeducación, a la escuela asisten estudiantes 

pertenecientes a las comunidades indígenas camëntŝá en un alto porcentaje, y se hace urgente 

la flexibilización de los currículos para incluir los aprendizajes propios de estas comunidades, 

por lo tanto, incluir una guía didáctica como malla curricular desde las diferentes áreas 

permite, que tanto el docente como los estudiantes tengan una herramienta para fortalecer los 

saberes ancestrales de su cultura y al mismo tiempo avanzar en los temas propuestos para 

cada grado por el Ministerio de Educación Nacional. Pero la tarea debe continuar, se debe 

seguir en el trabajo de adecuación curricular en el Grado Quinto de primaria, y, lo que, es 

más, en todos los grados, empezando desde el Preescolar. 



101 
 

Por último, la idea no es encerrarse en el kakatemp, sino aprovechar los medios que 

nos brinda la tecnología y la misma ciencia, para que los conocimientos camëntŝá, 

permanezcan en el tiempo y en el espacio, y la escuela actual sea, uno de los medios que 

permitan acercarnos a nuestras esencias, para beber de ellas en tiempos inmemoriales. Por 

fortuna, no todo es malo, dentro del proceso de aculturación, pues se conoce que el padre 

fray Bartolomé de Igualada, cuando le quedaba grande formular los medicamentos a los 

enfermos, él mismo les decía: “anda done el Taita y él te cura”, haciendo alusión a la 

medicina camëntŝá. 



102 
 

RECOMENDACIONES 

 
Como se dice en las conclusiones, se recomienda hacer la adecuación curricular desde 

el Preescolar hasta el Grado Quinto. Pues en la edad en que está el niño, se le facilita aprender 

dos idiomas a la vez. Eso sí, haciendo un trabajo procesual, en todas las áreas del 

conocimiento y, sobre todo, irlo reforzando en la casa, donde el niño escuche de manera 

permanente su idioma nativo, ahí donde está la fuente, justo en el shinÿak, en el jajañ y el 

enabuatëmbayëng, o sea, sus mayores, su cultura. 

Haciendo este trabajo, es posible que el educando afiance sus valores culturales 

camëntŝá también desde la escuela, afianzando su identidad cultural, su cosmovisión que 

viene de tiempos inmemoriales, gracias al conocimiento de sus mayores. Pues el mismo 

Estado colombiano ha reconocido mediante una normativa, la importancia de rescatar en la 

medida de lo posible los valores de la América Prehispánica que están a punto de desaparecer. 

Solo avanzando en un trabajo etnoeducativo real, es posible contribuir en el 

fortalecimiento de la identidad cultural camëntŝá, donde el respeto por otras expresiones 

culturales sea el fundamento para avanzar en el aprendizaje y en la convivencia con los 

demás, y, lo que, es más, aprender del otro, enriqueciendo los conocimientos que son cíclicos 

como muy bien los sustenta Mircea Eliade. 



103 
 

Bibliografía 

 

(s.f.). 

(s.f.). Obtenido de https://www.monografias.com/trabajos6/apsi/apsi.shtml 

(s.f.). Obtenido de Historia de la pedagogía: 

https://www.ebah.com.br/content/ABAAAgkmsAC/historia-la-pedagogia 

 
(s.f.). Obtenido de Ministerio de Educación Nacional: 

https://www.mineducacion.gov.co/1621/article-80185.html 

(s.f.). Obtenido de Panorama cultural. com.co: 

https://www.panoramacultural.com.co/index.php?option=com_content&view=articl 

e&id=4553:que-es-la-oralidad&catid=19&Itemid=147 

(s.f.). Obtenido de Oralidad y literatura oral. Adolfo Colombres (Argentina): 

http://www.lacult.unesco.org/docc/oralidad_09_15-21-oralidad-y-literatura-oral.pdf 

(s.f.). Obtenido de Los pueblos indígenas de México 100 preguntas: 

http://www.nacionmulticultural.unam.mx/100preguntas/pregunta.php?num_pre=25 

(s.f.). Obtenido de Dialogo de saberes: http://pubs.iied.org/pdfs/G03611.pdf 

 
(s.f.). Obtenido de http://www.suin- 

juriscol.gov.co/viewDocument.asp?ruta=Leyes/1678407 

(s.f.). Obtenido de http://www.suin- 

juriscol.gov.co/viewDocument.asp?ruta=Leyes/1678407 

(s.f.). Obtenido de https://conceptodefinicion.de/lengua/ 

http://www.monografias.com/trabajos6/apsi/apsi.shtml
http://www.ebah.com.br/content/ABAAAgkmsAC/historia-la-pedagogia
http://www.mineducacion.gov.co/1621/article-80185.html
http://www.panoramacultural.com.co/index.php?option=com_content&view=articl
http://www.lacult.unesco.org/docc/oralidad_09_15-21-oralidad-y-literatura-oral.pdf
http://www.nacionmulticultural.unam.mx/100preguntas/pregunta.php?num_pre=25
http://pubs.iied.org/pdfs/G03611.pdf


104 
 

(1969). En V. Bonilla Sandoval, Siervos de Dios y amos de indios (pág. 91). Bogotá: 

Editado por el autor. 

(1982). En A. -R. Córdoba Chaves, Historia de los camentsá desde sus orígenes hasta 1981 

 

(pág. 503). Bogotás D. E.: Pontificia Universidad Javeriana. 

 
(1985). En O. S. Darío, Elementos básicos de la educación personalizada (pág. 102). 

 

Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana. 

 
(1985). En Q. G. Carmen, Cultura, educación y sociología (pág. 133). Bogotá: Pontificia 

Universidad Javeriana. 

(1985). En Q. G. Carmen, Cultura, educación y sociología (pág. 133). Bogotá : Pontificia 

Universidad Javeriana. 

(1986). En Fundamentos de la actuación social y política del educador (pág. 139). Bogotá: 

Pontificia Universidad Javeriana. 

(1986). En I. R. Oscar, Fundamentos de la actuación social y política del educador (pág. 

 

139). Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana. 

(1987). En G. Del Hierro Santacruz. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana. 

(1988). En A. d. Sara, La enseñanza del español y la literatura en el tercer año de la 

 

escuela primaria (pág. 203). Boogotá : Pontificia Universidad Javeriana. 

 
(1988). En A. d. Sara, La enseñanza del español y la literatura en los últimos grados de la 

escuela primaria (pág. 343). Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana. 

(1989). En D. M. Gilberto, Teología de la praxis educativa liberadora (pág. 151). Bogotá: 

Pontiifiicia Universidad Javeriana. 



105 
 

(1993). En A. Parra Guzmán. Pasto Nariño: Acuario. 

 
(1994). En J. Jacanamejoy España, J. J. Juan, & J. N. Carlos, Dichos y expresiones de los 

indígenas camsá (pág. 68). Sibundoy Putumayo: U. S. C. U. 

(08 de febrero de 1994). Obtenido de Ley 115 del 8 de febrero de 1994: 

https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-85906_archivo_pdf.pdf 

(18 de mayo de 1995). Obtenido de Decreto 0408 de 18 de mayo de 1995. Por medio del 

cual se reglamenta la atención educativa para grupos étnicos.: 

https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-86228_archivo_pdf.pdf 

(1996). Obtenido de Los usos de la diversidad: 

file:///C:/Users/Pedro%20Miguel/Downloads/Los_Usos_De_La_Diversidad.pdf 

(1996). En C. GEERTZ, Los usos de la diversidad (pág. 12). Barcelona: Paidós I.C.E. / 

U.A.B. 

(1999). En F. Savater, Las preguntas de la vida. Santafé de Bogotá, D.C.: Linotipia 

Bolívar. 

(1999). En S. Fernando, Las preguntas de la vida (pág. 286). Santafé de Bogotá, D.C.: 

aRIEL, S.A. 

(2004). En J. B. Jacanamijoy, Cartilla transicional en camsá (pág. 68). Bogotá D. C. : 

Fundación para el Desarrollode los Pueblos Marginados. 

(20 de 02 de 2006). Obtenido de Centro de Estudios Sociales y de Opinión Pública, 

"Definición", en Cultura : 

http://archivos.diputados.gob.mx/Centros_Estudio/Cesop/Comisiones/d_cultura.htm 

http://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-85906_archivo_pdf.pdf
http://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-86228_archivo_pdf.pdf
http://archivos.diputados.gob.mx/Centros_Estudio/Cesop/Comisiones/d_cultura.htm


106 
 

(agosto de 2006). Obtenido de La literatura oral y popular de nuestra América: 

https://biblio.flacsoandes.edu.ec/catalog/resGet.php?resId=41078 

(marzo de 2006). Obtenido de Método etnográfico: 

https://www.monografias.com/trabajos108/metodo-etnografico/metodo- 

etnografico.shtml 

(2006). Obtenido de http://normasapa.net/tecnicas-recoleccion-datos/ 

 
(2008). En O. Iglesias Alvis, Estructura, Redes y Rituales de la Comunidad Indígena 

Camentsá de Sibundoy (Putumayo Colombia) (pág. 557). Salamanca: Universidad 

de Salamanca. 

(03 de 11 de 2009). Obtenido de Odisea revista electrónica de pedagogía: 

https://odiseo.com.mx/marcatexto/la-pedagogia-como-ciencia-de-la-educacion/ 

(2010). Obtenido de Constitución Política de Colombia actualizada hasta 2010. Concejo 

Superior de la Judicatura: 

https://www.ramajudicial.gov.co/documents/10228/1547471/CONSTITUCION- 

Interiores.pdf 

 
(2010). En R. CAMACHO PINEDA, Lévi-Strauss y la historisidad del mito (pág. 108). 

 

Bogotá: MAGUARE. 

 
(2012). Obtenido de Diagnóstico plan de salvaguarda: CONVENIO 

INTERADMINISTRATIVO Nº 26345-135-2012MINISTERIO DEL INTERIOR Y 

CABILDO INDÍGENA CAMËNTŜÀ DE SIBUNDOY303.EL PUEBLO 

CAMËNTŜÁEl pueblo CamëntŝáBiyaha estado asentado milenariamente en el 

Municipio de Sibundoy, BëngbeUámanTabanoc, que tradu 

http://www.monografias.com/trabajos108/metodo-etnografico/metodo-
http://normasapa.net/tecnicas-recoleccion-datos/
http://www.ramajudicial.gov.co/documents/10228/1547471/CONSTITUCION-


107 
 

(25 de 2012). Obtenido de http://sired.udenar.edu.co/3982/1/85782.pdf 

 
(2012). En T. J. 2012, Diagnóstico Plan de Salvaguarda (pág. 259). Sibundoy: Ministerio 

del Interior y Cabildos. 

(2012). Obtenido de https://definicion.de/interculturalidad/ 

 
(01 de 01 de 2013). Obtenido de 

http://revistas.udenar.edu.co/index.php/ryachayk/article/view/1969 

(enero de 2014). Obtenido de La armonía suprema. Análisis del concepto de armonía en el 

pensamiento cosmológico ético y social de Zhang Zai: 

https://www.jstor.org/stable/24368075?seq=1#page_scan_tab_contents 

(enero de 2014). Obtenido de LA ARMONÍA SUPREMA. ANÁLISIS DEL CONCEPTO 

DE ARMONÍA EN EL PENSAMIENTO COSMOLÓGICO, ÉTICO Y SOCIAL 

DE ZHANG ZAI : 

https://www.jstor.org/stable/24368075?seq=1#page_scan_tab_contents 

 
(07 de mayo de 2015). Obtenido de La etnografía como herramienta en la investigación 

Cualitativa: La etnografía como herramienta en la investigación Cualitativa 

(23 de febrero de 2017). Obtenido de https://www.semana.com/cultura/articulo/por-que- 

proteger-las-lenguas-indigenas-en-colombia/516506 

(27 de Diciembre de 2018). Obtenido de Wilquipedia: 

https://es.wikipedia.org/wiki/Putumayo_(Colombia) 

(20 de octubre de 2018). Obtenido de Significado de cosmovisión: 

https://www.significados.com/cosmovision/ 

http://sired.udenar.edu.co/3982/1/85782.pdf
http://revistas.udenar.edu.co/index.php/ryachayk/article/view/1969
http://www.jstor.org/stable/24368075?seq=1&page_scan_tab_contents
http://www.jstor.org/stable/24368075?seq=1&page_scan_tab_contents
http://www.semana.com/cultura/articulo/por-que-
http://www.significados.com/cosmovision/


108 
 

(2019). Obtenido de La Teoría del Aprendizaje Significativo de David Ausubel: 

https://psicologiaymente.com/desarrollo/aprendizaje-significativo-david-ausubel 

Alcaldía de Sibundoy. (19 de Enero de 2019). Obtenido de 

https://es.wikipedia.org/wiki/Sibundoy 

Andrade, A. M. (2014). Obtenido de Enseñanza de las ciencias y cultur: múltiples 

aproximaciones: http://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/die- 

ud/20170802043223/pdf_1453.pdf 

Bekerman., D. L. (2002 - 2019). Comunjidad virtual Russell. Obtenido de 

http://www.comunidadrussell.com/default.asp?contenidos/textos/levi-strauss.html 

Bonilla Sandoval, V. (s.f.). 

(10 de 03 de 2019). Charla. 

Chicunque, J. (s.f.). 

CHINDOY, T. (2014). Los kamentsá y el legado visual de la diócesis Mocoa-Sibundoy. En 

 

T. CHINDOY, Los kamentsá y el legado visual de la diócesis Mocoa-Sibundoy 

 

(pág. 16). Ecuador: Serie Magister. 

 
Clastres, P. (s.f.). 

 
ELIADE, M. (2010). Una nueva filosofía de la luna. En M. ELIADE, Una nueva filosofía 

de la luna (pág. 131). Madrid: Trotta. S. A. . 

ELORDUY, P. (19 de Mayo de 2018). El salto. Obtenido de 

https://www.elsaltodiario.com/pensamiento/entrevista-boaventura-sousa-tragedia- 

nuestro-tiempo-dominacion-unida-resistencia-fragmentada 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/die-
http://www.elsaltodiario.com/pensamiento/entrevista-boaventura-sousa-tragedia-


109 
 

ESPAÑA, N. L. (2016). LA CHAGRA TRADICIONAL O JAJAÑ EN LA COMUNIDAD. 

 

Bogotá: UNIVERSIDAD DISTRITAL FRANCISCO JOSÉ DE CALDAS. 

 
Eulalia, M. V. (1997). La música como manifestación de las raíces culturales en la vida 

cotidiana y artísticas en la comunidad kamentsá de sibundoy Putumayo. Pasto: 

Universidad de Nariño. 

García Cancline, N. (1989). Obtenido de Culturas híbridas: 

https://monoskop.org/images/7/75/Canclini_Nestor_Garcia_Culturas_hibridas.pdf 

GARCIA CANCLINE, N. (1989). Culturas Hibridas. Estrategias para entrar y salir de la 

modernidad. Mexico: Editorial Grijalbo, S.A. 

Gazeta de antropología. (25 de 01 de 2010). Obtenido de Cláude Lévi - Straus: 

https://www.ugr.es/~pwlac/G26_01Pedro_Gomez_Garcia.html 

Interior, M. d. (2012). Diagnóstico Plan de Salvaguarda. Obtenido de 

https://www.mininterior.gov.co/sites/default/files/p.s_camentza_version_preliminar 

_0.pdf 

 
JAMIOY JOJOA, N. d. (2012). Los imaginarios sociales sobre la vivienda tradicional en el 

pueblo camentsá de Sibundoy departamento del Putumayo. En N. d. JAMIOY 

JOJOA, Los imaginarios sociales sobre la vivienda tradicional en el pueblo 

camentsá de Sibundoy departamento del Putumayo (pág. 163). Pasto. 

Jamioy, N. (10 de 09 de 2018). Reunión Cabildo Camentsá - Consejo de Estado. 

JUAJIBIOY, M. L. (2020). Charla. 

Julián, P. P. (2012). Obtenido de definición de diálogo: https://definicion.de/dialogo/ 

http://www.ugr.es/~pwlac/G26_01Pedro_Gomez_Garcia.html
http://www.mininterior.gov.co/sites/default/files/p.s_camentza_version_preliminar


110 
 

Levi-Straus-, C. (1971). "Arte, lenguaje, etnología". México. 

 
Machado, A. R. (2009). Obtenido de Teoría del aprendizaje significativo de "David Paul 

Ausubel": https://www.monografias.com/trabajos75/teoria-aprendizaje- 

significativo-david-ausubel/teoria-aprendizaje-significativo-david-ausubel2.shtml 

Martínez, L. (2001). La dimención humana de la educación. San Juan de Pasto: Impresores 

Ángel. 

OSEJO CORAL, E. y. (12 de octubre). Rituales y sincretismo en el Resguardo indígena de 

Ipiales. En E. y. OSEJO CORAL, Rituales y sincretismo en el Resguardo indígena 

de Ipiales (pág. 9). Quito Ecuador: Abya - Yala. 

Padres, E. d. (2019). Portal de Educación infantil primaria. Obtenido de Pedagogía de 

Paulo Freire: Pedagogía de la Liberación: https://www.educapeques.com/escuela- 

de-padres/pedagogia-paulo-freire.html 

Parra Guzmán , A., & Parra Guzmán, A. (1993). Pasto: ACUARIO. 

 
PASTOR CRUZ, J. A. (1998). Corrientes interpretativas de los mitos. Obtenido de 

https://www.uv.es/~japastor/mitos/b2-5.htm 

Plan de Salvaguarda camentsá. (2012). Obtenido de Diagnóstico Plan de Salvaguarda 

camentsá. 

PRATEC Proyecto andino de tecnologías campesinas. (mayo de 2012). Obtenido de 

http://www.pratecnet.org/pdfs/Dialogo-saberes-aproxim-epist.pdf 

Pujimyu, a., & Pujimuy, A. (s.f.). Sibundoy: Charla. 2009. 

http://www.monografias.com/trabajos75/teoria-aprendizaje-
http://www.educapeques.com/escuela-
http://www.uv.es/~japastor/mitos/b2-5.htm
http://www.pratecnet.org/pdfs/Dialogo-saberes-aproxim-epist.pdf


111 
 

Reseña: Argueta Villamar, Arturo. (julio de 2018). Obtenido de Erongarícuaro: 

file:///C:/Users/Pedro%20Miguel/Downloads/540-633-1-PB.pdf 

Ron, J. (s.f.). Sobre el concepto de cultura. IADAP. 

 
Sánchez Parga, J. (s.f). El concepto de "cultura popular", su construcción, su campo y su 

analítica. (pág. 27). Ibarra: IADAP. 

Sara, A. d. (1988). La enseñanza del español y la literatura en el cuarto año de la escuela 

primaria. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana. 

Savater, F. (1991). El valor de educar. Barcelona: Ariel. 

 
Savater, F. (2001). En F. Savater, El valor de educar (pág. 222). Santa Fe de Bogotá, D. C.: 

Ariel, S. A. 

Teología de la praxis educativa liberadora. (1989). En Duque Mejía Gilberto (págs. P,84). 

 

Bogotá: Artes Finales: COMMUNICATUS LTDA. 

 
www.eltelegrafo.com.ec. (13 de septiembre de 2015). Obtenido de Diario EL 

TELEGRAFO: https://www.eltelegrafo.com.ec/noticias/buen/1/saberes-ancestrales- 

lo-que-se-sabe-y-se-siente-desde-siempre 

http://www.eltelegrafo.com.ec/
http://www.eltelegrafo.com.ec/noticias/buen/1/saberes-ancestrales-


112 
 

 

 

 

 

ANEXOS 

 
Anexo A. Plan de Unidad Didáctica 

 

Nombres y apellidos María Domitila Aguillón Cerón 

Centro Educativo Juan XXIII 

Ciudad y departamento Sibundoy Putumayo 

Título La narrativa 

Resumen de la unidad Partes del cuento, elementos del cuento 

Área Lenguaje 

Temas principales El cuento 

Estándares curriculares Comprensión e interpretación textual 

Objetivos de aprendizaje Reconoce las características de los 

diferentes textos que escucha y lee. 

Identifica las diferentes características del 

texto: título, capítulos y organización. 

Estrato socioeconómico y edades de los 

educandos 

La mayoría de los estudiantes hacen parte 

del estrato bajo, bajo y su edad oscila entre 

los diez y doce años. 



113 
 

 

 

Anexo B. Guía Curricular 
 

ASIGNATURA: Lenguaje NIVEL DE ESTUDIO: Grado Quinto 

NIVEL EDUCACIONAL: Primaria 

TEXTO BÁSICO: narrativa sobre el shinÿak, en idioma nativo y en castellano 

OBJETIVO GENERAL DE LA ASIGNATURA: 

 

 
 

REGISTRO DE LAS ACTIVIDADES DE OBSERVACIÓN Y ENTREVISTA 

 
Fecha: 

Duración: 

Escenario: Casa de un indígena, ubicada en el sector rural y en el cual se encuentra el shinÿak, la investigadora y los 

educandos. 

Observador: María Domitila Aguillón Cerón 

Registro de: clases 

Localidad: El Ejido Sibundoy Putumayo 

Contexto: Centro Etnoeducativo Juan XXIII 

Actores: Estudiantes del Grado Quinto de Primaria 



114 
 

 

 

Anexo C. Registro Diario de Campo 
 

Hora Inscripción Interpretación Autor 

7:00 

 

 

 

 

7:25 

Se reúne a los niños en la escuela, 

luego se desplaza con ellos hasta 

la casa rural donde está el 

shinÿak 

Se saluda al taita Ángel y se ubica 

a los educandos alrededor del 

shinÿak. El shinÿak, lo forman 

tres piedras y los pedazos de 

manera que quedan después de la 

cocción, en medio de las cenizas. 

Además, el espacio físico hace 

parte de una parte techada de 

manera improvisada para evitar 

que el agua entre a la estancia y 

está adherida a la casa. Tiene una 

banca de madera, común en estos 

contextos. La casa está ubicada 

en   la   parte   rural   donde   se 

escuchan los sonidos propios del 

¿Por qué la maestra hace 

hincapié en la repetición 

de las palabras en el 

idioma camëntŝá? 

Porque la repetición 

permite que el educando 

afiance al menos estas 

palabras del idioma 

nativo y así el idioma 

pueda mantenerse en el 

tiempo. 

¿Por qué es importante el 

conocimiento de los 

mayores? 

Porque son ellos los que 

aún manejan muy bien el 

idioma nativo y es una 

forma    para    que    no 

desaparezca de la faz de la 

La contribución 

que hace el taita 

Ángel es de un 

valor invaluable 

para que la cultura 

camëntŝá se 

mantenga, pues él 

invierte su tiempo, 

su conocimiento 

ancestral, todo 

para contribuir en 

la identidad de su 

pueblo. 

Los recursos con 

cuenta la maestra 

es entre otras 

cosas, la 

colaboración    del 

Taita. 



115 
 

 

 

 

 

7:45 

campo, que arrullan de alguna 

manera y ayudan al proceso de 

enseñanza- aprendizaje. El Taita 

les narra el cómo era antes lo del 

shinÿak y la importancia que 

tenía para la comunidad, en el 

idioma nativo. Luego, traduce al 

castellano, haciendo énfasis en 

las palabras más relevantes en el 

idioma nativo. Los niños 

muestran mucho interés porque 

recuerdan palabras que sus 

padres les han enseñado y les 

comparten a los niños colonos y 

afros que hay en el grado. Se hace 

énfasis en la pronunciación de las 

palabras en idioma nativo. 

tierra. Además, él mismo 

hace la traducción en el 

idioma castellano, para 

así poder cumplir con los 

estándares dados por el 

Ministerio de Educación 

Nacional. 

 

 

 

 

 

 

 

Valores 



116 
 

 

 

PRIMARIA GRADO QUINTO, CENTRO EDUCATIVO JUAN XXIII 

 

Anexo D. Categorías 
 

SUBCATEG 

ORÍAS 

DIARIO DE CAMPO SÍNTESIS 

01 02 03 04 05 06 07 08 

RESPETO Algunos Saludan Algunos Los niños Ana pide Martha Ana Cada niño Los 

 niños a las niños con que le dice; dice; demostraba estudiantes 

 saludan personas escuchan a respeto y regalen profe, a profe, a su fortalecieron 

 al Taita a que sus Cariño flores, respetar respetar respeto y el valor 

 medida encuentr compañer escuchan respetan el a a responsabili del respeto 

 que van an os al narrador turno para los los dad por 

 entrando en el cuando y a los participar demás, demás, en las medio de las 

 al recorrido cuentan el compañero en hacer las hacer las tareas diferentes 

 shinÿak. a cuento en s. la tareas; tareas; asignadas. actividades 

 Van la casa el Cuando imitación a observan  realizadas y 

 ocupand campesi conversa nos de escuchar con  comprendier 

 o el na. torio, los equivocam sonidos, con atención  on que 

 asiento Al llegar niños os cuidan lo atención el  todas las 

 de a la casa participan nos dan que hay a los shinÿak.  personas 

 madera, saludan preguntan explicacio en el demás Dayana  merecen 

 ubicándo  do. nes shinÿak. Dayana   respeto por 



117 
 

 

 

 se 

alrededo 

r del 

fogón. 

El Tita 

empieza 

a narrar 

en los 

dos 

idiomas 

acerca 

del 

shinÿak, 

mientras 

que los 

niños 

escuchan 

en 

silencio, 

de 

pronto 

al Tita 

Juan. 

Solamen 

te se 

limitan a 

escuchar 

con 

atención 

y a hacer 

algunas 

pregunta 

s al 

narrador, 

en 

ningún 

moment 

o cogen 

las 

plantas, 

Rosa les 

Los niños 

miraban 

como los 

otros 

compañer 

os 

participab 

an 

y decían: 

Cuando 

acaben 

ellos, 

seguimos 

nosotros. 

Los niños 

respetan a 

sus 

compañero 

s y 

los ayudan 

a 

identificar 

las 

partes del 

del 

shinÿak. 

Durante el 

recorrido 

los 

niños 

conversan 

sobre la 

casa 

y lo que 

tiene en 

ella: como 

tres 

piedras, 

los 

asientos, 

las 

plantas, 

las 

herramien 

tas de 

trabajo 

dice: 

cuando 

habla 

una 

persona 

lo 

importan 

te 

es hacer 

silencio; 

aso 

dice mi 

mamá. 

dice: 

cuando 

habla 

una 

persona 

lo 

importan 

te 

es hacer 

silencio; 

así 

dice mi 

papá. 

 medio de las 

diferentes 

actividades 

realizadas y 

comprendier 

on que 

todas las 

personas 

merecen 

respeto. 

Los 

animales, las 

plantas son 

seres vivos 

indefensos 

que 

deben ser 

cuidados 

por nosotros. 

Se debe 

continuar 



118 
 

 

 

 uno de 

ellos 

empieza 

hablar en 

voz baja, 

entonces 

Juan le 

dice: 

cállate el 

Taita nos 

regaña, 

ellos 

suelen 

ser muy 

bravos. 

O sino 

yo le 

digo a la 

profe. 

dice eso 

es ajeno. 

  y nosotros 

los 

cuidamos 

todo, 

dicen. 

   motivándolo 

s, hacer 

vivencia a 

este valor, 

porque 

existen 

estudiantes 

que se 

olvidan de 

practicarlo. 



119 
 

 

 

Anexo E. Subcategorías 
 

SUBCATEG 

ORÍAS 

DIARIO DE CAMPO  SÍNTESIS 

01 02 03 04 05 06 07 08  

AMOR Los niños 

saludan al 

Taita y a 

la 

profesora 

con 

mucha 

amabilida 

d. 

Ana hace 

el 

intento de 

dibujar un 

corazón y 

ella 

dice. Es el 

amor 

Tenem 

os 

que 

estar 

con la 

profe 

porque 

ella 

nos 

quiere 

mucho. 

Ana y 

Camila 

dicen: 

Nosotro 

s 

los 

Nicol 

ás 

dice: 

yo 

quiero 

much 

o a 

mi 

mamá 

porqu 

e 

ella 

me 

da de 

comer 

y 

me 

cuida. 

Juan 

dice: 

profe 

nuestr 

o 

cuerp 

o es 

muy 

bonito 

y yo 

lo 

quiero 

. 

Traza 

n la 

silueta 

de 

sus 

Demue 

stran 

placer 

realizan 

do 

esta 

activida 

d. 

Ana y 

Juan 

acaricia 

n 

algunos 

animale 

s y 

les dan 

de 

comer. 

Como 

se 

compor 

tan en 

la casa 

dice 

Ana, 

todos 

dicen, 

bien 

porque 

nos 

quiere 

mucho 

mi 

mamá. 

Profe, 

los 

cerditos 

son 

bonitos 

y yo 

los 

quiero 

mucho. 

Yo 

quiero 

ser el 

cerdito 

juicioso 

. 

Alejand 

ro 

dice yo 

Cuando 

fuimos a 

ver 

las 

vacas, 

los niños 

acariciab 

an 

con 

ternura a 

los 

terneros. 

al 

regresar 

al 

salón, 

socializa 

mos 

Demue 

stran 

placer 

realizan 

do 

esta 

activida 

d. 

Camila, 

Dayana 

y 

Alejand 

ro 

acaricia 

n 

algunos 

animale 

s y 

Los niños son 

capaces de 

demostrar este 

valor del 

amor de manera 

sincera y 

lo demuestran de 

múltiples 

maneras 

fortaleciendo su 

proceso 

socializador. 

Se esfuerzan por 

demostrar: 

sentimientos y 

emociones a los 

demás de 



120 
 

 

 

 de mi 

mamá. 

El trabajo 

mío 

es el 

mejor 

para 

mi abuela 

porque 

ella me 

quiere 

mucho. 

Camila 

dice a 

Ana, yo 

soy 

su mamá 

y 

usted es 

mi hija, 

querem 

os 

bastant 

e a 

todos y 

a 

ustedes 

también 

. 

Los 

trabajad 

ores 

nos 

recibier 

on 

muy 

cariños 

os y 

sonrient 

es. 

Otras 

niñas 

dicen: 

yo 

quiero 

más a 

mi 

abuela 

porqu 

e es 

muy 

buena. 

comp 

añeros 

con 

respet 

o 

y 

cariño 

. 

Al 

regreso 

salían 

unos 

niños 

abrazad 

os y 

decían: 

profe 

nosotro 

s nos 

querem 

os 

mucho. 

Juan 

dice: 

mi 

mamá a 

todos 

nos 

quiere 

y 

a 

ustedes 

también 

. 

quiero 

ser el 

cerdito 

que 

come 

manzan 

as. 

lo 

observad 

o. 

y 

dibujaro 

n 

los 

terneros 

y decían: 

nosotros 

los 

queremo 

s 

mucho. 

les dan 

de 

comer. 

Al 

regreso 

salían 

unos 

niños 

abrazad 

os y 

decían: 

profe 

nosotro 

s nos 

querem 

os 

mucho. 

manera especial a 

la 

profesora, a sus 

compañeros, a la 

naturaleza y ellos 

demuestran su 

amor de 

manera 

desinteresada. 

Por medio del valor 

del 

amor se orienta las 

diferentes 

actividades, ya 

que el niño en la 

actualidad 

necesita de mucho 

amor. 

El amor es el 

sentimiento 



121 
 

 

 

 Luisa 

canta y le 

da un 

abrazo. 

        que prima en la 

vida de los 

niños porque nos 

permite 

acercarnos a ellos 

con 

ternura y cariño. 

 

 

SUBCATEG 

ORÍAS 

DIARIO DE CAMPO  
SÍNTESIS 01 02 03 04 05 06 07 08 

 Los 

niños 

prestan 

el 

materia 

l de 

trabajo, 

le 

ayudan 

al 

Los 

niños 

comparti 

eron 

lo que 

llevaron. 

Ayudaro 

n a 

los niños 

que 

A los 

niños 

que no 

les 

daban 

de 

comer, 

tenemo 

s 

Les 

ayudan a 

identifica 

r 

las partes 

del 

cuerpo. 

Alejandr 

o 

Les 

daban 

de 

comer a 

los 

pescado 

s. 

Valenti 

na y 

Cristian 

Juegan 

con 

sus 

herramie 

ntas. 

Les dan 

de 

comer a 

los 

pajaritos. 

Juan y 

Camilo 

ayudan a 

organizar 

a 

sus 

compañe 

ros 

por 

orden de 

Los niños 

cuentan 

como ellos 

ayudan a 

preparar los 

alimentos y 

junto a la 

mamá 

van a vender 

el mote al 

Los niños 

comparten sus 

saberes con los 

demás 

compañeros, 

plasman sus 

avances por medio 

de 

trabajos prácticos, 

como es 



122 
 

 

 

 

 

 

 

 

SOLIDARID 

AD 

compa 

ñero 

que se 

le 

dificult 

a 

trazar 

la 

vocal. 

Sebasti 

án le 

dice a 

Diego, 

yo te 

recojo 

el 

lapicer 

o que 

se te 

cayo al 

piso. 

estaban 

yéndose 

por 

otro 

camino. 

A 

Vanesa, 

Camila 

le 

ayudó a 

amarrars 

e los 

zapatos 

que 

llevaba 

sueltos. 

Ella 

agradeci 

ó a su 

compañe 

que 

darles 

de 

comer 

porque 

sino 

se 

mueren 

. 

Nosotro 

s 

tenemo 

s 

que 

ayudar 

a los 

demás. 

dice, 

Profe 

tengo 

hambre y 

Camila 

le 

contesta: 

después 

te 

doy una 

papa que 

tengo 

ayudan 

a 

levantar 

se a 

la niña. 

Vanesa 

le 

dice a 

Camila y 

a 

Luisa, 

pero 

no vayan 

a 

llorar 

porque 

me da 

pena, 

vayan a 

mi 

casa, a 

ver las 

matas de 

flores y 

de 

aromátic 

estatura. 

Compart 

en el 

material 

de 

trabajo 

con 

sus 

compañe 

ros 

Yo 

quiero 

ser 

el cerdito 

juicioso 

y 

trabajado 

r 

que 

ayuda a 

mercado de 

la población. 

modelado, 

coloreado, 

dramatizaciones, se 

esfuerzan por hacer 

las 

cosas bien, por 

cuidar la 

naturaleza, los 

animales; 

todo esto los hace 

sentir 

felices. Pero 

también 

encontramos unos 

niños 

que les cuesta 

ayudar a sus 

compañeritos, 

compartir los 

materiales, 

entonces se les 



123 
 

 

 

  ra el 

detalle. 

   as que 

tenemos. 

los 

demás. 

 hace hincapié en 

pro de comprender 

que ser solidario es 

un 

valor muy bonito. 

 

 

SUBCATEG 

ORÍAS 

DIARIO DE CAMPO  
SÍNTESIS 01 02 03 04 05 06 07 08 

 Saluda 

n a las 

person 

as que 

encuen 

tran en 

el 

camino 

. 

Tambi 

én se 

saluda 

Salud 

an a 

las 

perso 

nas 

que 

encue 

ntran 

en el 

camin 

o. 

Partici 

pan 

narran 

do un 

cuent 

o 

conoc 

ido 

por 

ellos. 

Los 

niños 

Los 

niños 

responde 

n a 

los 

interroga 

ntes. 

¿Cómo 

te ves 

en el 

espejo? 

La 

mayorí 

a 

de los 

niños 

particip 

an 

de la 

dinámic 

a; 

Los 

Responde 

n a los 

interrogato 

rios 

de lo que 

aprenden 

en la 

casa. 

Carlos 

dice a 

Algunos 

estudiant 

es 

cuentan a 

sus 

compañe 

ros 

lo que 

hay en 

las 

láminas. 

En el 

Recorrido hacia 

la casa de bata 

Narcisa 

todos 

hablaban y 

hacían hincapié 

en que hable 

uno solo 

para 

poderlos 

entender. 

Los niños de 

primaria 

fortalecen su 

proceso a nivel 

personal y escolar, 

el 

lenguaje oral en 

ellos se 

detecta muy 

marcado en 

algunas 

actividades, el 



124 
 

 

 

 

 

 

 
LENGUAJE 

ORAL 

n entre 

ellos y 

cantan 

do y 

bailand 

o 

a la 

madre 

tierra. 

Ana 

dice 

yo soy 

su 

mamá, 

ahora 

cante 

Luisa; 

canta y 

le 

doy un 

abrazo. 

Tene 

mos 

que 

estar 

con 

la 

profe 

porqu 

e ella 

nos 

quiere 

much 

o. 

Juanit 

a dice: 

no 

cojam 

os 

nada 

porqu 

e, eso 

hacen 

pregu 

ntas 

quien 

es una 

madra 

stra. 

Esa 

señora 

es 

mala 

porqu 

e no 

da de 

comer 

a los 

niños. 

Explic 

an sus 

dibujo 

s a 

Alejandr 

o 

dice: me 

veo 

bien 

peinado 

y con el 

uniforme 

. 

¿Eres 

alto o 

bajo? 

Carlos 

Mario 

dice soy 

alto. 

Los 

niños 

conversa 

n y 

animale 

s 

que 

conocí. 

- Yo 

soy 

pollo 

- Yo 

soy 

gato 

- Yo 

soy 

conejo 

- Yo 

soy cuy 

- yo soy 

vaca 

- Yo 

soy 

pescado 

Saludar en 

lengua 

materna. 

Lucia dice 

a 

sentarse 

bien, a 

hacer 

tareas. 

Otros 

dicen, que 

ayudan a 

su 

mamá a 

barrer la 

casa, a 

lavar los 

platos. 

Un niño 

dice yo 

soy niño 

Participa 

n 

de la 

conversa 

relaciona 

da con la 

historia 

que 

contó 

Taita 

ángel 

Juan 

dice, yo 

quiero 

ser el 

personaj 

e 

principal 

de la 

historia 

Juan dice: 

nosotros 

ayudamos a 

pelar 10 

cuyes, 

Vanesa 

contesta y 

yo ayudé a 

pelar 10 

gallinas. 

También 

pronuncian los 

números en el 

idioma natico. 

egocentrismo de 

unos pocos 

y la timidez de 

otros, pero en su 

mayoría son 

espontáneos y 

se expresan con 

facilidad, 

poseen fluidez en 

las ideas y 

mejoraron su 

participación 

en las 

conversaciones, y 

en la 

formulación de 

preguntas. 

La expresión oral 

es el eje 

dinamizador en los 

niños; 



125 
 

 

 

 Entona 

ron la 

canció 

n de la 

madre 

tierra 

ronda 

de las 

vocales 

. 

es 

ajeno. 

sus 

comp 

añeros 

. 

empieza 

n a 

hacer las 

mismas 

pregunta 

s. 

A 

nosotro 

s 

nos 

gusta 

andar 

solos. 

juicioso, el 

niño 

obedece 

en la 

casa como 

el del 

video 

profe. 

Hay que 

querer 

mucho a 

mamá. 

Participan 

cantando 

lo que 

ellos 

miraron en 

el video. 

  algunos niños al 

inicio se les 

dificultaba, sobre 

todo el idioma 

camëntŝá, luego ya 

se fueron 

familiarizando y 

hablando con más 

facilidad, 

comunicándose a 

medida que iban 

practicando las 

palabras en los dos 

idiomas, aunque a 

veces mostraban 

timidez y 

vergüenza, pero a 

medida que se 

desarrollaban 

las actividades, 

ellos fueron 



126 
 

 

 

         participando y se 

expresaban 

con cierta facilidad. 

Los niños 

fueron mejorando 

su 

expresión oral, 

daban 

opiniones tratando 

de 

escoger palabras 

claves y 

organizar ideas, las 

rondas 

contribuyen para 

motivar a 

los estudiantes en 

una 

participación más 

activa. 



127 
 

 

 

 
SUBCATEGORÍAS 

DIARIO DE CAMPO 

01 02 03 04 05 06 07 08 

 

SÍNT 

Representan 

cuando una 

mamá 

Un grupo 

de niños 

dramatizan 

Inventaron 

una 

dramatización 

Juegan a 

Representar 

al Taita con 

Ana 

dramatizaba 

como Sofía 

Representaban 

a los 

miembros de 

La mayoría de 

los niños 

quieren 

Los niños 

participan 

dramatizando 

Los niñ 

inicio p 

querían 

acaricia a su el trabajo de la familia sus gestos se cayó. la casa que se participar lo que vieron particip 

hija. que hace bata nativa que Al llegar al visitó, cada representando en el jajañ dramati 

Representan 

algunas de 

Narcisa en la 

chagra él como el 

que llega a 

visitarlos a la 

infunden 

respeto y 

salón Marly 

y 

uno haciendo 

una actividad 

el cuento que 

contó taita 

de varias 

maneras. Y 

pero 

motivá 

las palabras enseña parte de su escuela. tiene Karen diferente, la Ángel, decían que de observa 

en el cultura presente representan mamá María ahí se podía sus com 

shinÿak. Otros que hay como la cocinando, el dice juguemos sacar una se anim 

representan que poner señora le papá mejor a las danza. particip 

DRAMATIZACIÓN los oficios atención a regaló flores trabajando en profesoras y Recordaban medio d 

que hacen los a Ana y lo la chagra, la hace la como activida 

las personas mayores, que ella le hermana representación bailaban su aprende 

que sino el decía, mayor de la papá, vecinos expresa 

conocen entre 

ellos a la, 

profesora, al 

Taita llama 

la atención 

y con justa 

también 

representaban 

como 

lavando los 

platos, la 

abuela 

profesora 

y otros niños 

y 

y amigos; 

otros 

representaban 

comuni 



128 
 

 

 

  medico, 

al conductor, a la 

mamá, 

juegan y 

dramatizan lo 

relacionado con el 

enabuatambayeng. 

 razón 

dicen. 

caminaban 

los animales 

y como la 

señora 

hablaba y les 

daba de 

comer. 

lavando la 

ropa. 

niñas hacen 

de 

estudiantes. 

a la mamá 

vendiendo y 

como ella 

hablaba. 

sentimi 

también 

permite 

al niño 

el mens 

una ma 

fácil, le 

ayudo a 

fortalec 

segurid 

a los de 

Pues el 

educan 

compre 

una 

manera 

fácil po 

de lo lú 

las 

dramati 



129 
 

 

 

CATEGORÍA: Dimensión comunicativa 

 

SUBCATEGOR 

ÍAS 

DIARIO DE CAMPO SÍNTESIS 

01 02 03 04 05 06 07 08 



130 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
EXPRESIÓN 

CORPORAL 

Se 

expres 

an 

con 

gran 

facilid 

ad en 

la 

dinámi 

ca 

el rey 

manda. 

Modelan la 

arcilla, 

plasmando 

diferentes 

figuras. Sobre 

todo, las vistas 

en los trabajos 

de campo y 

relacionadas 

con el shinÿak, 

el jajañ y el 

enabuatëmbay 

ëng. 

Después 

de 

escuchar 

el 

cuento 

sobre El 

Señor de 

Sibundoy 

los 

niños 

expresan 

gestos de 

admiraci 

ón, 

de susto, 

miedo, 

suspenso, 

alegría y 

tristeza, 

al darse 

cuenta de 

Por 

movimien 

tos 

coordinad 

os 

identifica 

n las 

partes del 

cuerpo de 

ellos y las 

de 

los 

compañer 

os 

en 

diferentes 

posiciones 

en los 

diferentes 

espacios. 

Los 

niños 

corrían, 

saltaban 

, 

rodaban, 

se 

abrazab 

an, 

hacían 

muecas. 

Por 

medio 

de 

mímic 

as 

los 

niños 

nos 

daban 

a 

conoc 

er los 

oficios 

que 

hacen 

en la 

casa 

su 

famili 

a. 

Con la 

manipulaci 

ón 

de los 

diferentes 

objetos, 

los 

niños 

expresaba 

n 

emociones 

y 

sentimient 

os 

para sus 

compañero 

s. 

Al hacer las 

dramatizacio 

nes, 

los niños 

demostraban 

con sus 

gestos 

algunas 

acciones 

que 

observaron 

en el Taita y 

en la Bata. 

Juan 

demostraba 

con 

alegría 

cuando 

encontró a su 

abuela. María 

demostraba 

La mayoría 

de los 

estudiantes 

expresan 

de 

manera 

espontánea 

sentimient 

os, 

emociones 

en 

sus 

diferentes 

actividades 

realizadas 

por medio 

de 

gestos, 

como 

cuando 

salen 



131 
 

 

 

   que en 

ese 

tiempo le 

pegaron 

al Señor. 

    alegría al 

encontrar a 

los 

amigos del 

otro grado 

escolar. 

abrazados, 

corriendo y 

algunas 

veces 

caminando 

, al 

recibir 

instruccion 

es al 

ejecutar las 

diferentes 

acciones 

(rondas) el 

niño en 

esta edad 

se 

encuentra 

en 

una 

continua 



132 
 

 

 

         comunicac 

ión 

gestual de 

manera 

inmediata 

con su 

familia, 

profesora y 

compañero 

s. 

En esta 

edad por la 

que 

están 

atravesand 

o los niños 

de quinto 

de primaria 

se centra 

en la 



133 
 

 

 

         expresión 

gestual, 

están 

comunican 

do en cada 

instante 

gestos 

donde ellos 

expresan a 

los demás 

emociones 

y 

sentimient 

os 

acompañad 

o de 

movimient 

o 

del cuerpo. 

La 

expresión 



134 
 

 

 

         gestual 

fortalece 

de manera 

lúdica para 

que el niño 

fortalezca 

su 

personalid 

ad y 

la 

coordinaci 

ón del 

cuerpo. 



135 
 

 



136 
 

 

 
 

 
SUBCATEGORÍAS 

DIARIO DE CAMPO SÍNTESIS 

01 02 03 04 05 06 07 08 

 Los niños Unos La Juan dice Unos niños Ana le Camilo Sofía El dialogo son 

 conversan y niños profesora yo soy un dicen a los dice a dice, dice: las primeras 

 dicen conversan les dice que niño y Ana otros, a Camila y profe los yo y mi comunicaciones 

 juguemos al como que participen dice yo nosotros a cerditos hermano que 

 enabuatëmbayëng si fueran narrando un soy nos Sofía; no son le establece el 

 y yo el que dirige el Taita. cuento una niña gusta andar vayan a bonitos y ayudamos niño con las 

 la cuadrilla y Nosotros conocido. bonita. solos, lloran yo a personas más 

 ustedes los demás si tenemos Los Jugamos al Sofía les porque los mi mamá cercanas para 

 trabajadores. jajañ en la compañeros rey manda pregunta el me da quiero a fortalecer el 

DIÁLOGO Juan dice: casa. les hacen y porque; pena, mucho. pelar proceso 

 juguemos También preguntas y cuando un ellos vayan a Marly unos socializador. 

 mejor a las en una les niño se dicen mi dice; cuyes, En esta edad el 

 rondas. pieza interrumpe equivocaba porque casa, a los Lucia niño está en 

 Los niños atrás, y Camila los otros somos ver cerditos le dice, y continuo 

 saludan a los porque dice: Así no niños le amigos. televisión son yo diálogo con el 

 compañeritos ahora es el explicaban Los niños y cochinos le ayudé a rol 

 y les cocinamos cuento. el conversan ellas porque lavar las de compañeros 

 preguntan si con gas   de lo  no se papas, y la 



137 
 

 

 

 hicieron la 

tarea. 

Tenemos que 

trabajar bien 

porque mi 

mamá nos 

quiere. 

  porque no 

era así el 

juego. 

Nicolás 

dice; 

yo quiero 

que diga el 

rey manda 

a 

saltar, y 

Ana dice 

yo quiero 

que diga a 

trabajar. 

que tienen 

en la 

casa. 

Ana pide 

que 

le regalen 

flores para 

el 

salón, la 

señora 

le regala 

flores 

y una mata 

y le 

recomienda 

que la 

cuide y 

le eche 

agua 

cuando sea 

necesario. 

contestan, 

mi 

mamá no 

nos 

manda. 

bañan. 

Juan 

dice: yo 

quiero 

ser el 

cerdito 

que 

come 

manzanas 

y yo el 

que 

quiere 

cidras 

comenta 

Sofía. 

Carlos 

Mario 

contesta, 

yo 

le ayude a 

mi 

mamá a 

todo. 

profesora. 

Donde ellos 

pueden 

manifestar sus 

ideas 

de acuerdo con 

sus 

sentimientos, 

emociones, a 

veces 

acompañados 

los 

diálogos con 

una diversidad 

de gestos y 

movimientos, 

afianzando en 

la medida de lo 

posible las 

palabras del 



138 
 

 

 

         idioma 

camëntŝá. 

Los niños 

hacen diálogos 

cortos y se 

expresan con 

seguridad en 

algunas 

actividades 

realizadas, a 

otros les falta 

fortalecer el 

diálogo, dejan 

ver en sus 

expresiones que 

tienen 

relación al 

narrar cuentos, 

tratan de 

organizar las 

ideas 



139 
 

 

 

         en algunos 

casos, otros con 

facilidad y 

propiedad 

hacen 

diálogos. 

 

 

 

 

 

 

 

CATEGORÍA: Trabajo en grupo 

 

 

SUBCATEG 

ORÍAS 

DIARIO DE CAMPO SÍNTESIS 

01 02 03 04 05 06 07 08 

 La Los niños Narran un Los Los niños Algunos Los Los En esta edad 

mayoría Aprendiero cuento niños dan de niños niños niños los niños 

de los n las partes conocido dan comer miran se se hacen 

niños de la planta por ellos y respuest a los el video organiz organi comprender 

aprendiero y el que sus a pescados del an por zan que 

n nombre de padres y a los  carnaval  por  



140 
 

 

 

 

 

 

 
RESPONSABI 

LIDAD 

la 

canción 

relacionad 

a con la 

cultura 

ancestral 

camëntŝá 

Identifican 

do en ella 

las 

palabras 

aprendidas 

. 

algunas de 

ellas en los 

dos 

idiomas. 

Los niños 

modelaron 

figuras 

afianzando 

el 

conocimien 

to. 

Fueron a 

traer 

a los niños 

que estaban 

lejos del 

grupo. 

abuelos les 

habían 

contado. 

Identifican 

con 

facilidad 

los 

personajes 

del cuento 

narrado, 

clasificánd 

olos en 

primarios 

y 

secundario 

s. 

Los niños 

ilustran 

el cuento. 

interrog 

antes. 

Como 

te ves 

en el 

espejo 

Eres 

alto, 

eres 

bajo. 

¿Qué 

tiene tu 

cuerpo? 

Los 

niños 

dibujan 

la 

silueta 

de su 

compañ 

ero. 

Dibujand 

o lo que 

observaro 

n 

en la 

salida. 

Ana dice: 

a mí me 

gusta 

hacer 

los 

trabajos 

bien 

hechos, 

no de 

cualquier 

manera. 

Mientras 

que luisa 

dice a mi 

no me 

o 

clestriny 

e. 

Entonce 

s, 

cuentan 

a 

los 

compañe 

ros 

lo que 

ellos 

miraron 

del 

video. 

Hacen 

un 

dramatiz 

ado 

participa 

ndo 

orden 

de 

estatura 

. 

Carlos 

dice: 

nosotro 

s 

vamos 

a hacer 

nuestro 

trabajo 

bien 

hecho. 

orden 

de 

estatu 

ra. 

Carlos 

Mario 

dice: 

nosotr 

os 

vamos 

a 

hacer 

nuestr 

o 

trabaj 

o bien 

hecho. 

vivencian este 

valor 

como en las 

diferentes 

actividades 

realizadas. 

Se esfuerzan 

por cumplir de 

mejor manera 

el trabajo y en 

su totalidad lo 

asignado y 

asumiendo 

diferentes 

compromisos 

cómo hacer 

bien las 

guías de 

trabajo, dejar 

en 



141 
 

 

 

     gusta que 

se me 

enmugren 

mis 

zapatos. 

activame 

nte en 

él. 

  orden el 

material 

utilizado, 

portarse bien 

en las salidas. 

En algunos 

niños mejoró 

la 

responsabilida 

d, esto 

lo demuestran 

en su buen 

comportamient 

o y lograr 

las metas 

propuestas 

como aprender 

las nuevas 

palabras 

estudiadas en 



142 
 

 

 

         los dos 

idiomas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Competencias: Identifica con facilidad su origen y los oficios de su comunidad, demostrando actitudes de respeto, amor y solidaridad 

con los compañeros y con el trabajo propio de la vereda y del Valle de Sibundoy. 

 
 

Anexo F. Planeación Didáctica. Conozco a mi pueblo 
 

FECHA SUBCATEGORÍA 

Y TEMA 

LOGRO INDICADOR 

DE 

LOGRO 

ACTIVIDADES CRITERIOS 

DE 

EVALUACIÓN 

RECURSOS 

 Profesiones. 

Las que se miran 

viajando a la casa 

de los Taitas y 

Mamitas de la 

comunidad 

Disfruta de 

pertenecer a 

un grupo 

Participa se 

integra 

y coopera 

en juegos 

y 

Hace 

redacciones 

acerca de las 

ocupaciones de 

su entorno. 

la ronda. 

Respeta las 

reglas del 

juego. 

Muestra respeto 

por los 

Lazos, tina, 

Sayo, mate, 

fajas, caretas, 

guairasacha, 

chaquiras. 



143 
 

 

 

 

 

04-02-2019 

camëntŝá, entre 

ellas agricultura, 

ganadería, los 

tejidos, las 

artesanías y tallados 

en madera, mirando 

en el paisaje y 

distinguiendo los 

topónimos y los 

hidrónimos de este 

valle. 

 actividades 

grupales 

que 

permiten 

mantener su 

identidad 

cultural en el 

tiempo y en el 

espacio. 

Participa 

activamente en 

dramatizaciones 

relacionadas con 

los oficios 

propios del 

lugar. 

Habla en idioma 

nativo algunos 

de los topónimos 

e hidrónimos 

recordados. 

oficios de su 

entorno. 

Disfruta en las 

dramatizaciones 

y 

comparte con 

sus amigos. 

 

 

 

LA EXPRESIÓN ORAL Literatura regional. 

Competencias: 

Comprende narraciones, cuentos breves asomándose en la medida de lo posible a la lengua camëntŝá. 

Disfruta escuchando cuentos, mitos y casos regionales y se apropia de ellos como herramienta para la expresión oral, la lectura y la 

escritura. 

Comunica sus emociones y vivencias a través de lenguajes y medios gestuales verbales gráficos y escritos. 



144 
 

OBSERVACIÓN PARTICIPANTE 

Lugar: Escuela Juan XXIII 

Nivel: Primario 

 

 

Anexo G. Planeación Didáctica. La Expresión Oral 
 

FECHA SUBCATEGORÍA 

Y TEMA 

LOGRO INDICADOR 

DE LOGRO 

ACTIVIDADES CRITERIOS DE 

EVALUACIÓN 

RECURSOS 

 

 

 

 

 

 

 

 
08-03- 

2019 

Cuentos 

 

 

 
Mitos 

Desarrolla 

la 

expresión 

oral a 

través de 

la 

consulta 

de 

cuentos, 

mitos y 

casos 

regionales 

Utiliza el 

lenguaje para 

establecer 

diferentes 

relaciones con 

los demás. 

Trabajos de 

campo 

para escuchar 

narraciones 

regionales: 

cuentos, 

Ilustraciones. 

Dramatizaciones 

Diálogos. 

Desarrollo de 

talleres 

Escucha con atención 

narraciones regionales. 

Representa gráficamente 

una historia literaria 

regional. 

Encuentra en las narraciones 

los personajes principales y 

secundarios. 

Encuentra en las diferentes 

historias la iniciación, el 

nudo y el desenlace. 

Humanos 

Guías de 

Trabajo 

Elementos 

escolares 

 
 

Anexo H. Diario de Campo. 
 



145 
 

 

 

Tema: Las plantas 

FECHA DESCRIPCIÓN DE LA OBSERVACIÓN 

 

 

 

 
05-03-2019 

Los niños saludan a los padres de familia que encuentran en el camino hacia la escuela, y lo hacen en forma 

respetuosa. Los niños saludan a sus compañeros de manera amable. Seguidamente se motivó a los estudiantes 

sobre el tema a desarrollar que consistió en aprender lo relacionado a las plantas, haciendo hincapié en las que 

se encuentran en el Valle de Sibundoy Putumayo. En primer lugar, se observan las plantas con detenimiento, 

luego los niños toman una matita pequeña y junto con la maestra observan con detenimiento sus partes, o sea, 

raíz, tallo, hojas y semillas, unos las huelen y dicen así me enseñó mi abuelo a encontrar la canchalagua, que es 

un remedio increíble y huele a puro mentol su raíz. La maestra les explica el cómo las plantas nos dan el 

sustento, es decir que son fuente de vida gracias a que son los únicos seres que fabrican su propio alimento a 

través del proceso llamado la fotosíntesis. Lon niños nombran algunas de las plantas con el nombre que los han 

escuchado a sus padres y abuelos, tal es el caso, del maíz mats, tomate tomatobe, fríjol shembes, entre otras. 

Los estudiantes aprenden los unos de los otros el nombre de las plantas en idioma nativo y repasan su 

pronunciación para que quede fijo en su memoria. Algunos de los niños nombraron a la planta sagrada del 

yagé y dijeron que tenía una narración relacionada con su origen, pero los abuelos son serios frente a esto, 

dicen que merece mucho respeto y por eso se enojan cuando notros hablamos de afán. Ellos nos repiten que 

hay que respetar. Otro de los niños dice que esta planta se da en el Bajo Putumayo. La maestra les dice que las 

plantas se las conoce con un nombre científico y uno común. Además, Juan dice que para los abuelos y los 

padres las plantas en general son sagradas y hay que respetarlas, tanto a ellas como a los lugares en donde se 

las encuentren, que hay que amarlas, quererlas, que ellas son las que nos dan la comida. Ana dice: del maíz se 

sacan muchos productos como la chicha la sopa de maíz con coles bishana, Carlos dice: sí también se comen 



146 
 

 

 

 los choclos, también se hace arepas, envueltos, mazamorra. Todos los niños demuestran entusiasmo por la 

temática. Dos niños se entretienen y se quedan atrasados en la actividad propuesta. Ana los exhorta que no se 

vayan a quedar atrasados en el trabajo animándolos a seguir adelante. A continuación, se entregó a cada niño 

una guía de trabajo y materiales para compartirlos en el grupo entre ellos crayolas y pintura, en identificar las 

partes de la planta haciendo un dibujo y coloreándolo. Juan le dice a Laura: yo te recojo la crayola que se te 

cayó al piso. Los trabajos hechos por los niños fueron expuestos en una cartelera donde se escribían su nombre 

en los dos idiomas. Y ellos decían el trabajo mío es el mejor para mi abuela porque ella me quiere mucho. 

OBSERVACIÓN PARTICIPANTE 

Lugar: Sede Juan XXIII 

Nivel: Primaria 

Tema: Los oficios de mi vereda 

Logro: Identifica con facilidad los diferentes oficios y los relaciona con los otros sectores donde aplican cierta tecnología. 

FECHA DESCRIPCIÓN DE LA OBSERVACIÓN 

 

 

 

 

 

 

 

 
06-03-2019 

También en una salida de campo se hizo el trabajo relacionado con los oficios en el sector rural en primera 

instancia, luego viendo otras ocupaciones en el sector urbano y los mismos niños hablan de que hay oficios 

donde las herramientas son muy sofisticadas, con ellas les rinde el trabajo dicen, mientras otro concluye que 

esas herramientas conllevan a que la gente se quede sin empleo. Sí, dice Juan, por eso, nos dicen a nosotros 

tercer mundistas, o sea países pobres y subdesarrollados. Sofía dice: porque debemos dinero, eso de la deuda 

externa. La profesora dice: muy bien niños, todo eso es cierto, ustedes aprovechan los medios de comunicación 

para aprender y lo más importante es que comparten con los demás. La profesora les habla lo relacionado a la 

deuda externa y el cómo se condiciona a los países deudores. Ana dice ahora le voy a preguntar sobre este 



147 
 

 

 

 tema a mi hermano que estudia en la Normal. Nos organizamos y salimos por el pueblo a visitar los diferentes 

trabajos que hacen los habitantes del lugar, en el recorrido los niños saludan a las personas que encuentran en 

el camino. Dos niños se fueron por otro lado y Juan con Laura los fueron a traer. Y le dicen: tenemos que estar 

con la profe porque ella nos quiere mucho, no hagamos desorden. Se hizo un recorrido por la población y se 

observaron otros oficios entre ellos: los mecánicos, los empleados de oficina, los que trabajan en construcción. 

Los niños hablaron de otras profesiones como: la de los médicos, los ingenieros, los arquitectos, los 

farmaceutas, entre otras. Se visitó algunos de los lugares viendo los trabajos realizados con cierta tecnología y 

decían, en otras partes, si que tienen buenas máquinas. Juan le dice a Laura no toques el torno, hay que 

respetar. Como los niños llevaron algo de comer, ellos mismos invitaron a los trabajadores a que compartieran 

el alimento. Luego, agradecimos a los trabajadores por su acogida. De regreso a la escuela, algunos se retardan 

y Ana les dice: no se queden nosotros y la profesora nos preocupamos, hay que estar en el grupo. En 

conclusión, se ve que a los estudiantes les gustan participar y aprender a través de visitas, pues por naturaleza 

son muy curiosos, e inquietos. Nos sentamos en un potrero a descansar un rato. Unos niños rodaban, otros 

saltaban, corrían y dramatizaban como los señores de manera espontánea algunos de los trabajos. 

 
OBSERVACIÓN PARTICIPANTE 

Lugar: Centro Educativo Juan XXIII 

Nivel: Primaria 

Tema: El Cuento 

Logro: interpreta con facilidad los diferentes cuentos 



148 
 

 

 

 
FECHA 

 
DESCRIPCIÓN DE LA OBSERVACIÓN 

 

 

 

 

 

 
 

07-03-2019 

La motivación se da de manera automática, pues los educandos, muestran mucho interés por el tema. Porque 

estas historias, han gustado en todos los tiempos y los espacios. Lógicamente, que las historias cosmogónicas 

de los camëntŝá no son la excepción, gustan a propios y a extraños que llegan desde diferentes latitudes del 

planeta a asomarse, así sea, solo un poco a la cosmovisión del camëntŝá. Los niños se interesan, se 

entusiasman por los relatos que sus ancestros dejaron de generación en generación a través de la palabra, años 

atrás solamente en el idioma nativo. Hoy en día, los mayores practican de manera funcional los dos idiomas, el 

castellano y el camëntŝá. Entonces los niños están muy atentos a los relatos de los informantes, su 

concentración es tal que parece que estuvieran viendo una película de gran importancia, a la mayoría se les 

dificulta el idioma nativo de manera fluida, por eso, el aprendizaje se toma con el método inductivo de lo 

particular a lo general, en este caso tomando palabras sueltas, recordemos que este idioma es ágrafo. Razón por 

la cual, el análisis del cuento, la clasificación de los personajes se hace en idioma castellano. Se acompaña de 

ilustraciones que hacen los niños y en ellas aparece las palabras más relevantes que aparecen en la historia. 

Juan dice: mi abuelo sí habla en camëntŝá, Ana dice: que feo hablar en ese idioma. La profesora les explica la 

importancia de una lengua, independientemente de cuál sea, y la funcionalidad que cumple. Además, hace 

hincapié en el valor que tiene conservar en el tiempo y en el espacio la cultura camëntŝá y las enseñanzas que 

nos deja a todos, también se les dice que hay que respetar la propia cultura y también la ajena. Dice que por ese 

irrespeto se ha ido perdiendo en el tiempo y en el espacio una expresión única en el mundo. Los niños se miran 

unos a otros y hacen con la cabeza la afirmación de conservar vivas las expresiones culturales. 



149 
 

 

 

OBSERVACIÓN PARTICIPANTE 

Lugar: Centro Educativo Juan XXIII 

Nivel: Primaria 

Tema: El cuerpo humano 

Logro: identifica con facilidad algunas partes del cuerpo 

FECHA DESCRIPCIÓN DE LA OBSERVACIÓN 

 

 

 

 

 

 

 

 
08-03-219 

Se motivó a los estudiantes a observar su cuerpo en un amplio espejo durante unos 4 minutos, se realizó una 

conversa 

torio centrado en preguntas: ¿Cómo te llamas?, ¿Cómo te ves en el espejo? ¿eres alto? ¿eres bajo?, ¿eres gordo 

o flaco?, ¿qué tiene tu cuerpo? Sofía dice: yo soy churosa, Juan dice: yo soy grande, otros niños conversan y 

empiezan a hacer las mismas preguntas a los compañeros. Esto permite afianzar la identidad del niño. Los 

estudiantes identificaban algunas partes del esquema corporal como: la cabeza, hombros, tronco, brazos, 

manos pies y ojos, las extremidades superiores e inferiores, profundizando en cada una de ellas. Luego 

caminamos en diferentes espacios y observamos las posibilidades de movimiento que tiene nuestro cuerpo, 

salimos al patio, a dibujar la silueta de un compañero con delicadeza y respeto, escribiendo en el suelo y en el 

cuaderno algunas de las partes del cuerpo en idioma camëntŝá, para esta actividad se les da tiza de color, 

después cada uno se dibujó libremente en el patio, saltamos, caminamos corrimos, pasamos a la biblioteca, a 

armar varios rompecabezas del esquema corporal e identificamos sus partes, jugamos al rey manda, que nos 

toquemos la cabeza, los pies .... Y cuando se equivocan los niños empiezan a explicarles el por qué. Juan dice: 

yo soy un niño y Angy dice: yo soy una niña bonita. Carlos Mario también opina: profe mi cuerpo es bonito y 

yo lo quiero. Después cada niño coloreó el esquema corporal con tiza. Los niños respetan a los compañeros y 



150 
 

 

 

 le ayudan a identificar las partes del cuerpo. La docente, explica lo relacionado a los cambios físicos y 

psicológicos que sufre el cuerpo en esta edad de los niños y al cual ellos tienen que estar preparados. También 

hace hincapié en el cuidado que se debe tener con el cuerpo, que eso hace parte de la autoestima. Alejandro 

dice: tengo hambre. Camila le contesta después le doy una papa te tengo guardada. Se correlaciona estos temas 

con la asignatura de religión, afianzando los valores religiosos practicados en casa. 

En la realización de esta actividad se observa que a unos estudiantes les da vergüenza verse en el espejo, 

tocarse la 

cabeza, los pies, la cara, también se les dificultad armar rompecabezas por falta de atención, también se les 

dificulta 

dibujar a los compañeros porque les da vergüenza. 

OBSERVACIÓN PARTICIPANTE 

Lugar: Centro Educativo Juan XXIII 

Nivel: Primaria 

Tema: Soy amigo de la naturaleza 

Logro: Valora y cuida la naturaleza 

FECHA DESCRIPCIÓN DE LA OBSERVACIÓN 

 Se motivó a los estudiantes para una nueva salida con el objetivo de visitar a uno de los Taitas para observar el 

jajañ, entonces se empieza a observar todo lo que se pude mirar alrededor de la escuela y dentro del recorrido 

hasta llegar a la chagra. Se invita a los estudiantes a observar las montañas, árboles, el sol las nubes, carretera, el 

prado los animales, piedras, flores. Los niños las miran, pero no las cogen. En el recorrido los niños conversan, 

con la profesora, vea el sol, qué lindo día dicen, mientras que Juan dice: yo veo una montañas y árboles grandotes, 

la docente hace hincapié en las montañas más altas que rodean al hermoso valle, entre ellas: el volcán Patascoy, 

el Sibundoy, la cordillera del Portachuelo, todas ellas en idioma nativo, por eso, la docente explica que la mayoría 



151 
 

 

 

 

 

 

 
11-03-2019 

de las elevaciones, de los ríos y de las poblaciones aún conservan su nombre original en el camëntŝá. 

Concluyéndose que el nombre de los ríos es conocido como hidrónimos, entre ellos: Fshajay = río San Francisco, 

Siguensjay = río Putumayo, Shonjay = río San Pedro Miguel y el nombre de las poblaciones como topónimos 

entre ellas: Tabanoy = Pueblo Grande (Hoy Sibundoy), Binyioy = Pueblo de San Francisco (lugar del Viento), 

Manoy = Santiago (pueblo), Sanandresoy = San Andrés (caserío), Balsayacoy = Balsayaco (vereda). Juan dice: 

vamos a mi casa a ver el perro y siguen hablando sobre la casa y las cosas que tienen en ella. Se conceptualiza 

que la naturaleza es todo lo que nos rodea y nos permite vivir visitamos una pequeña granja de un padre de 

familia, o sea el jajañ. Los estudiantes estaban muy contentos al observar los diferentes animales que había en la 

granja como: pescados, gallinas pollos, gatos conejos, perros, caballos, cuyes, vacas. En este caso también se 

refuerza el idioma camëntŝá hablando de manera oral, para escribirlo en cuanto sea posible, ya en los cuadernos 

de cada uno de los niños. Cada niño asociaba con el animal que tenía en la casa, Duván decía: la gallina le da de 

comer a los pollitos como buena mamá, algunos los tocaban, los acariciaban, les ponían nombre les daban de 

comer a los pescados, pero había estudiantes que estaban cansados en cambio otros estaban muy felices corrían 

saltaban y disfrutaban de la naturaleza. Tres estudiantes se aislaban del grupo y decían a nosotros nos gusta andar 

solos. Sofía les pregunta el por qué, ellos dicen: porque somos amigos. Lucía pide que le regalen flores para el 

salón y la señora le regala flores y una mata. Le recomienda también que la tiene que cuidar y echarle agua. Los 

niños le preguntan a la señora, que si les da de comer a los animales y los baña. Una niña se cayó y lloró mucho 

porque los otros compañeros se reían por su caída. Valentina y Juan le ayudan a levantarse y le dicen que ya no 

llorar. Unos niños iban abrazados y decían: nosotros nos queremos mucho profe. Al llegar al salón, dibujamos lo 

que observamos en un octavo de cartulina, coloreamos. Y después contamos a los compañeros lo que hemos 

dibujado. Laura dice: a mí me gusta trabajar bien. Otra niña dramatizaba como se cayó Sofía y le remedaban el 

cómo lloraba y también recordaban a la señora como hablaba y los movimientos que hacía. Los estudiantes 

imitaron los sonidos propios de la naturaleza, el ruido del viento, el trinar de las aves, es decir imitaron los sonidos 

de los animales que vimos en la chagra, algunos lo hicieron muy bien y otros se mostraban nerviosos. Cuando 

participaban los niños les dábamos un aplauso y respetaban el turno para participar. También escuchamos los 

sonidos grabados en una memoria y relacionamos con la asignatura de tecnología y que gracias a ella se pueden 

registrar muchas cosas interesantes escuchadas en la naturaleza misma. A continuación, se hizo la dinámica de 

los animales y cada niño participaba diciendo: yo soy un pájaro, yo soy un gato y se organizaban en grupo. Hay 

estudiantes que dibujan bastantes elementos y demuestran placer realizando esta actividad por lo general estos 

estudiantes son extrovertidos, en cambio a otros les cuesta dibujar son muy callados inseguros les da vergüenza 
indicar sus trabajos a los compañeros, en otras palabras, les cuesta relacionarse con los demás. 



152 
 

 

 

 

 
 

 
SUBCATE 

GORÍAS 

 
DIARIO DE CAMPO 

 
SÍNTESIS 

 
01 

 
02 

 
03 

 
04 

 
05 

 
06 

 
07 

 
08 

 Los Unos La Camilo Unos Laura Juan Camilo El dialogo son las 

 niños niños profesora dice yo niños le dice, dice; primeras 

 conversa Conver les dice soy un dicen a los dice a profe los yo y mi comunicaciones que 

 n y san que niño y otros, a Camila cerditos hermano establece el niño con 

 dicen sobre el participa Angie dice nosotros y a son le las personas más 

 juguemo como el n yo nos Luisa; bonitos y ayudamos cercanas para 

 s al Taita y narrando soy una gusta no yo a fortalecer el proceso 

 bus y yo la Bata un niña andar vayan a los mi mamá socializador. 

 soy hablaba cuento bonita. solos, lloran quiero a En esta edad el niño 

DIÁLOGO el chofer n y conocido Jugamos Sofía les porque mucho. perlar está en continuo 

 y trabajab . al rey pregunta me Marly unos diálogo con el rol de 

 ustedes an en el Los manda y el da dice; cuyes, compañeros y la 

 los jajañ.    pena,  Lucia profesora. Donde 



153 
 

 

 

 pasajeros 

. 

Cristian 

dice: 

juguemo 

s 

mejor a 

las 

rondas. 

Los 

niños 

saludan a 

los 

compañe 

ritos y 

les 

pregunta 

n si 

hicieron 

la 

tarea. 

Ana 

dice: 

esto se 

parece 

cuando 

mi 

mamá y 

mis 

abuelos 

hablan 

y 

trabajan 

compañe 

ros 

les hacen 

pregunta 

s y 

les 

interrum 

pe y 

Camila 

dice: 

Así no es 

el 

cuento. 

cuando un 

niño 

se 

equivocab 

a 

los otros 

niños 

le 

explicaban 

el por qué. 

Nicolás 

dice; 

yo quiero 

que 

diga el rey 

manda a 

saltas, 

y Camila 

dice 

yo quiero 

que 

porque; 

ellos 

dicen 

porque 

somos 

amigos. 

Los niños 

conversan 

de 

lo que 

tienen 

en la casa. 

Ana pide 

que 

le regalen 

flores para 

el 

salón, la 

señora 

le regala 

flores 

vayan a 

mi casa 

a ver 

televisi 

ón y 

ellas 

contest 

an, 

mi 

mamá 

no nos 

manda. 

los 

cerditos 

son 

cochinos 

porque 

no se 

bañan. 

Sebastiá 

n 

dice: yo 

quiero 

ser el 

cerdito 

que 

come 

manzana 

s. 

le dice, y 

yo 

le ayude a 

lavar las 

papas; 

Carlos 

Mario 

contesta, 

yo 

le ayude a 

mi 

mamá a 

todo. 

ellos pueden 

manifestar sus ideas, 

de acuerdo con sus 

sentimientos, 

emociones, a veces 

acompañados los 

diálogos con una 

diversidad de gestos y 

movimientos. 

Los niños hacen 

diálogos cortos y se 

expresan con 

seguridad en algunas 

actividades 

realizadas, a otros les 

falta fortalecer el 

diálogo, dejan ver en 

sus expresiones que 

tienen relación al 

narrar cuentos, tratan 



154 
 

 

 

 Tenemos 

que 

trabajar 

bien 

porque 

mi mamá 

nos 

quiere. 

  diga a 

correr. 

y una mata 

y le 

recomiend 

a 

que la 

cuide y 

le eche 

agua. 

   de organizar las ideas 

en algunos casos, 

otros con facilidad y 

propiedad 

hacen diálogos. 

 

 

MATRIZ DESCRIPTIVA 

PRIMARIA ESCUELA JUAN XXIII DEL EJIDO 

 
CATEGORÍA: Trabajo en grupo Observación 

 
Participante 

 
Anexo I. Matriz Descriptiva 

 

 

 

 
SUBCATE 

GORÍAS 

DIARIO DE CAMPO  
SÍNTESIS 01 02 03 04 05 06 07 08 



155 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
RESPONS 

ABILIDAD 

La 

mayoría 

de los 

niños 

aprendiero 

n lo 

relacionad 

o a las 

partes del 

cuento 

identifican 

do en 

otros 

cuentos 

dichas 

partes. 

Represent 

ando a 

través de 

dibujos la 

iniciación, 

Los 

niños 

aprendier 

on los 

topónim 

os e 

hidrónim 

os que se 

habían 

estudiad 

o. 

Además, 

modelaro 

n figuras 

donde 

represent 

aban al 

valle de 

Sibundo 

y. 

Fueron a 

Narran 

un 

cuento 

conocido 

pro ellos. 

Identific 

a 

n con 

facilidad 

los 

personaj 

es 

del 

cuento 

narrado 

por la 

profesora 

. 

Los 

niños 

Los 

niños 

dan 

respuesta 

a 

los 

interroga 

ntes. 

Como te 

ves en el 

espejo. 

Eres alto, 

eres 

bajo. 

¿Qué 

tiene 

tu 

cuerpo? 

Los 

niños 

Los 

niños 

dan de 

comer a 

los 

pescados 

Dibujan 

lo 

que 

observar 

on 

en la 

salida. 

Luisa 

dice a mi 

me gusta 

hacer los 

trabajos 

bien. 

Algunos 

niños 

miran el 

video. 

Cuentan 

a 

los 

compañe 

ros lo 

que 

ellos 

miraron 

del 

video. 

Participa 

n 

del 

dramatiz 

a 

do del 

enabuatë 

Los 

niños se 

organiza 

n 

por 

orden de 

estatura. 

Carlos 

Mario 

dice: 

nosotros 

vamos a 

hacer 

nuestro 

trabajo 

bien 

hecho. 

Lo que 

mi 

mamá 

nos 

mandaba 

, lo 

hacíamos 

bien, 

como 

a llevar 

las 

ollas, 

platos 

y a 

cuidar a 

nuestros 

hermano 

s. 

En esta edad los niños 

hacen comprender 

que vivencian este 

valor como en las 

diferentes actividades 

realizadas. Se 

esfuerzan por cumplir 

en su totalidad lo 

asignado y asumen 

diferentes 

compromisos como 

hacer bien las guías 

de trabajo, dejar en 

orden el material 

utilizado, portarse 

bien en las salidas. En 

algunos niños mejoró 

la 

responsabilidad, esto 

lo 



156 
 

 

 

 el nudo y 

el 

desenlace. 

traer a 

los 

niños 

que 

estaban 

lejos del 

grupo. 

ilustraro 

n 

el 

cuento. 

dibujan 

la 

silueta de 

su 

compañe 

ro. 

 mbayëng 

. 

  demuestran en su 

buen 

comportamiento y 

lograr las metas 

propuestas 

participando 

activamente 

las rondas y en las 

dramatizaciones. 

 

 

MATRIZ GENERAL 
 

Lluvia de ideas. CATEGORÍA: Trabajo en grupo 

 

 
 

Anexo J. Matriz General 
 

 
DIÁLOGO 

 
RESPONSABILIDAD 

El diálogo son las primeras comunicaciones que establece el niño En esta edad los niños hacen comprender que 

vivencian este valor en todas las actividades 



157 
 

 

 

con las personas más cercanas para fortalecer el proceso 

comunicativo. En esta edad, el niño está en continuo dialogo con el rol 

de compañeros y la profesora. Donde ellos pueden manifestar sus 

ideas de acuerdo con sus sentimientos, emociones, a veces 

acompañados los diálogos con una diversidad de gestos y 

movimientos. Los niños hacen diálogos y se expresan con seguridad 

en algunas actividades realizadas, a otros les falta fortalecer el 

diálogo, dejan ver en sus expresiones que tienen relación al narrar los 

cuentos, las leyendas y tratando de organizar las ideas de la mejor 

manera. En algunos casos, otros con facilidad y propiedad y en otros 

demuestran que hay que hacer actividades de afianzamiento. También 

entiende bien las palabras del camëntŝá estudiadas. 

realizadas. Se esfuerzan por cumplir en su totalidad lo 

asignado de la mejor manera posible y asumiendo 

diferentes compromisos como hacer bien las guías de 

trabajo, dejar en orden el material utilizado, portarse 

bien en las salidas. En algunos niños mejoró la 

responsabilidad, esto lo demuestran en su buen 

comportamiento y logrando las metas propuestas 

como son los diferentes temas vistos en las diferentes 

áreas del conocimiento. 

 

 

MATRIZ DESCRIPTIVA 
 

Categoría: Valores 

Técnica: Lluvia de ideas 

 

 
SUBCATEGORÍAS 

   



158 
 

 

 

RESPETO AMOR SOLIDARIDAD 

El valor del respeto es muy importante en 

esta edad para ir fortaleciendo su 

personalidad, si desde pequeños aprenden 

a respetar las ideas ajenas, su cuerpo, a los 

amigos, a las personas mayores, a otras 

culturas, y en general todo lo que les 

rodea, lograrán comprender que son seres 

únicos e irrepetibles, diferentes y más aún 

que todos pueden aprender de todos para 

vivir en ambiente saludable y armónico. 

Desde que el niño nace, el primer 

sentimiento que prima en el nuevo 

ambiente para él, es el amor, pues es la 

base fundamental de la convivencia, y 

ellos a su edad lo expresan de múltiples 

maneras, con estas manifestaciones de 

amor el niño fortalece la relación, 

consigo mismo, con los demás y 

también con la naturaleza, pues el amor 

abre las puertas para que sean más seguros 

y libres en sus manifestaciones y le ayuda 

a potenciar su proceso de aprendizaje 

independientemente del ambiente en el 

que se encuentre. 

El niño se caracteriza por ser 

egocéntrico por naturaleza, por fortuna a 

la edad de los niños de quinto de primaria 

poco a poco van cambiando y participan 

activamente en el valor de la solidaridad 

que en años atrás les costaba. Mejorando 

sustancialmente su rol de amigos, ya sea 

entre sus compañeros de grado como con 

los de los otros grados y también con la 

profesora, en inicio poco les llama la 

atención, pero 

sensibilizándolos los niños fueron 

saliendo de su yo y poco a poco 

fueron siendo solidarios con los 

demás, pero se debe seguir 

afianzando este valor cada día. 



159 
 

 

 

 

 

MATRIZ DESCRIPTIVA 
 

 

 

Categoría: Dimensión Comunicativa 
 

Técnica: Lluvia de Ideas 

 

 
SUBCATEGORÍAS 

LENGUAJE ORAL EXPRESIÓN CORPORAL 

Los niños deben fortalecer cada día más 

este lenguaje, el cual les permite hacer 

intercambio de ideas con los demás, el 

niño es muy sensible en las numerosas 

actividades realizadas, lo cual lo 

expresaba con sus propias palabras, 

también se sirve del juego para ampliar 

sus recursos expresivos y de manera más 

elocuente de las actividades diarias que 

El niño aprovecha todas las posibilidades que le brinda su cuerpo para comunicarse 

de una manera autónoma. 



160 
 

 

 

conoce. Esto lo hacen con libertad y 

armonía. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MATRIZ DESCRIPTIVA 

 
Categoría: Trabajo en Grupo Técnica: Lluvia de Ideas 

 

 

 
 

 
SUBCATEGORÍAS 

 
DIÁLOGO 

 
RESPONSABILIDAD 

 
SÍNTESIS 



161 
 

 

 

   

El dialogo es la base de la comunicación 

entre los seres humanos, es una de las 

formas más reales de mostrar sus afectos 

sus alegrías y sus sufrimientos, es una de 

las formas de compartir con el otro, en fin, 

de ser humanos. Por eso, es necesario 

fortalecer en el aula de clase, un ambiente 

de diálogo en los niños porque muchas 

veces nos cuesta escuchar al otro. Hablar 

de tú a tú con los demás. Porque solo 

dialogando podemos entendernos, 

respetarnos, conservar nuestras propias 

expresiones culturales, dentro de un 

ambiente de convivencia y de aprendizaje 

mutuo. A esta edad, el niño está en 

capacidad de hablar de sostener sus ideas 

sin desmeritar las del otro. 

Si el niño asume desde esta edad pequeñas 

responsabilidades como: Terminar sus guías de 

trabajo, cuidar sus implementos escolares porque 

la mamá le recomienda, amplía en su casa estos 

valores. Fortaleciendo el cumplimiento de los 

compromisos adquiridos y aprendiendo a 

responsabilizarse en el futuro. De esta forma el 

niño fortalece su seguridad, el respeto, el amor, 

por la naturaleza, por todos los seres vivos y por 

los demás. 

Los niños en las diferentes actividades 

realizadas demostraron interés y 

responsabilidad para una mejor 

comprensión, de los temas dialogando y 

enriqueciendo cada vez más su conocimiento. 

Respetando a los compañeros de grupo dentro y 

fuera del aula, donde se debe facilitar la práctica 

del valor de la Responsabilidad. 

El niño hace parte de los 

numerosos grupos como los de 

deporte, los de los trabajos en el 

aula de clase, en la forma de 

desplazarse a otros lugares, sin 

perder su singularidad y entablando 

con los demás una relación que le 

ayuda a fortalecer 

valores con los integrantes del 

grupo, a 

trabajar con los demás, 

expresándose con 

libertad y fortaleciendo así el 

proceso de aprendizaje y el de 

socialización. 

 


