




Perspectivas de investigación-creación en, 
sobre y a través de las corpo-vocalidades entre 
el territorio de la panamazonía ecuatoriana y 

sur-colombiana

Ecorrelatos. Literaturas, artes  
y escrituras emergentes.



Editor
Mario Madroñero Morillo 

 
Universidad de las Artes 

Maestría en Investigación Creación, Arte 
y Contexto Universidad de Nariño

Perspectivas de investigación-creación en, 
sobre y a través de las corpo-vocalidades entre 
el territorio de la panamazonía ecuatoriana y 

sur-colombiana

Ecorrelatos. Literaturas, artes  
y escrituras emergentes.



Ecorrelatos. Literaturas, artes  
y escrituras emergentes.

Perspectivas de investigación-creación en, sobre y a 
través de las corpo-vocalidades entre el territorio de  
la panamazonía ecuatoriana y sur-colombiana

© Editorial Universidad de Nariño
© Grupo de Investigación Creación en Escrituras,  
    Educación y Artes- GICEEA
© Editor: Mario Madroñero Morillo
© Autores: Gustavo Martín Arébalo, Sara Rebeca Félix, 
    John Felipe Benavides Narváez, Blanca María  
    Rivadeneira Kingman, Tamia Judith Sánchez Pérez.

Ecorrelatos. Literaturas, artes y escrituras emergentes : perspectivas de investigación-
creación en, sobre y a través de las corpo-vocalidades entre el territorio de la panamazonía 
ecuatoriana y sur-colombiana / Gustavo Martín Arévalo … [ y otros] ; Mario Madroñero 
Morillo, editor. –1ª. ed.-- San Juan de Pasto : Editorial Universidad de Nariño, 2025

344 páginas : ilustraciones, fotografías

Incluye referencias bibliográficas p. 311 - 326 y reseña de los autores p. 334 - 342  
ISBN: 978-628-7864-20-7 Impreso  
ISBN: 978-628-7864-21-4 Digital

1. Artes—Investigación-creación—Panamazonía ecuatoriana y sur colombiana 2. 
Animismos narrativos—Culturas—Panamazonía 3. Artes plurales—Panamazonía 
ecuatoriana, colombiana 4. Ecografismos panamazónicos I. Arévalo, Gustavo Martín II. 
Félix, Sara Rebeca III. Benavides Narváez, John Felipe IV. Rivadeneira Kingman, Blanca 
María V. Sánchez Pérez, Tamia Judith VI. Madroñero Morillo, Mario, editor

707 E199 – SCDD-Ed. 22
       



ISBN (impreso): 978-628-7864-20-7
ISBN (digital): 978-628-7864-21-4
Primera edición

Corrección de estilo: Jonathan Alexander España Eraso
Diseño de cubiertas y diagramación: Liseth Motta Realpe
Contacto: lizalejamotta@gmail.com
Fecha de publicación: 2026
San Juan de Pasto - Nariño - Colombia

Prohibida la reproducción total o parcial, por cualquier medio o con cualquier propósito, 
sin la autorización escrita de su Autor o de la Editorial Universidad de Nariño



Agradecimientos................................................................................................9

Introducción....................................................................................................... 11

Parte 1:  
Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.Perspectivas 
críticas sobre teoría y metodología en investigación creación.......32

Gente-Territorio: Saber-caminar, saber-tejer, saber-sembrar, saber-
defender y saber-narrar-cantando  
Gustavo Arébalo y Sara Félix Molina............................................................33

Antropozoopolíticas de la ciudad  
John Felipe Benavides Narvaez.......................................................................89

Lingüística de la profanación. El lenguaje del mito y las lite-
raturas emergentes.  
Mario Madroñero Morillo .............................................................................. 116

Parte 2:  
Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación.........173

Sueños, poesías y otras existencias.  
Blanca María Rivadeneira Kingman.............................................................170

Tiempo del lucero: escrituras de bitácora  
Tamia Judith Sánchez Pérez..............................................................................204

Contenido



Parte 3 
Ecografismos panamazónicos. El devenir de las artes entre 
experiencias de investigación creación.................................................. 233

El Árbol como Conciencia, cohabitar desde el Devenir Onírico y  
la Conexión Arte- Ecosofía  
Libia Fernanda Benavides..............................................................................234

Lo monstruoso en la periferia  
Heidy Carmona................................................................................................. 242

Presagio para un despegue.  
Alejandro Guzmán ........................................................................................... 249

Entre lo Igual y Diferente. 
Jovita del Socorro Cárdenas Benavides......................................................253

Proyecto Huésped(es).  
Edith María Benavides Cuaspa.................................................................... 264

El rayo, el árbol, el hombre.  
Danilo Estacio.....................................................................................................275

Humanos Humus.  
Jaime Andrés Meza Saldaña ......................................................................... 286

Tiempo y distancia.  
Germán Monederos......................................................................................... 292

Clínamen.  
Andrés Armando Jaramillo.............................................................................296

Ex/ergo: Ecologías Políticas y Educativas de Investigación/
Creación en Contextos Inter y Transdisciplinarios.  
Mario Madroñero Morillo........................................................................... 298

Referencias bibliográficas............................................................................ 311

Índice de Figuras.............................................................................................327

Sobre los autores............................................................................................. 334



9

Las ref lexiones que componen el presente libro surgen en/sobre 
y a través de las experiencias que generó el proyecto de investigación 
creación: “Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes. 
Perspectivas de investigación-creación en, sobre y a través de las 
corpovocalidades entre el territorio de la panamazonía ecuatoriana y 
surcolombiana”, registrado en la Dirección de Políticas de Investigación 
en Artes de la Universidad de las Artes, con el código: VPIA-2023- 
03-PI, realizado por el Grupo de Investigación Creación, Escrituras, 
Educación y Artes GICEEA de la Escuela de Literatura, y la Maestría 
en Investigación Creación, Arte y Contexto de la Facultad de Artes 
de la Universidad de Nariño, de acuerdo con el Convenio Marco de 
Cooperación Interinstitucional entre la Universidad de las Artes y la 
Universidad de Nariño.

Agradecimientos



La presente investigación no hubiera sido posible sin el apoyo 
de la Dirección de Políticas de Investigación en Artes (DPIA) de la 
Universidad de las Artes, el compromiso de los docentes investigadores, 
co-investigadores externos y de los estudiantes Allison Mishelle Ramos 
Veliz, Valeria Susana Navarro Verdezoto, Anthony David Andrade Vélez, 
Josué Nicolás Morales Ochoa, Cristina Darashea Toala Vera, integrantes 
del equipo editorial interno y del Semillero de Investigaciones en 
Biocentrismos y Artes (SEIBA) del Grupo de Investigación Creación 
en Escrituras, Educación y Artes (GICEEA) de la Escuela de Literatura 
de la Universidad de las Artes. La participación en la exposición 
Ecografismos de los artistas Libia Fernanda Benavides, Heidy Carmona, 
Alejandro Guzmán, Jovita del Socorro Cárdenas Benavides, Edith 
María Benavides Cuaspa, Danilo Estacio, Jaime Andrés Meza Saldaña, 
Germán Mejía Monederos y Andrés Armando Jaramillo de la Maestría 
en Investigación Creación, Arte y Contexto de la Facultad de Artes 
de la Universidad de Nariño en Colombia (MICAC) y la conversación 
con las propuestas del profesor Dumer Mamián Guzmán docente de 
la Universidad de Nariño y director del Instituto Andino de Artes 
Populares IADAP, al igual que el diálogo con los Jatun Yaku runas, 
personas indígenas pertenecientes a la Nacionalidad Kichwa de la 
Amazonía, ubicados en la comunidad de Serena, y las familias de 
las comunidades de San Pablo y Guayusa Loma, asentadas en las 
inmediaciones de los ríos Illukulin y Umbuni, en la Amazonía del 
Alto Napo ecuatoriano.



11

Introducción

Mario Madroñero Morillo

El territorio de la panamazonía fuera de una delimitación geográfica 
dependiente de la noción de frontera y nación, se concibe de acuerdo 
con Dumer Mamián Guzmán, como el Nudo de Huaca o Nudo de los 
Pastos, un lugar considerado como una: 

“región-vida” (…) como escenario de tensiones en permanente 
emergencia (…) cruce, confluencia y germen de la diversidad vital 
del Pacífico, los Andes y la Amazonía (región panamazónica). 
La cordillera andina, que hace de eje latitudinal, y la relación 
Pacífico y Amazonas, que hace de eje longitudinal, constituyen un 
entramado cósmico de diferentes potencialidades, categorizadas, 
en el ámbito académico o científico, como factores ecogeográficos, 
bióticos, socioculturales, económicos, políticos, etc. En el 
ámbito étnico-cultural, corresponde al entramado cósmico 
del mancomunar los seres naturales, los seres humanos y los 
seres espirituales, entramado vital construido históricamente 
y cimentado con la tradición1. 

La panamazonía, entonces, es un espacio tiempo, una dimensión 
en la que es posible el cruce e intersección entre diferentes culturas, 

1	 Dumer Mamián Guzmán, Del grupo de investigación IADAP, En: Memorias en 
movimiento (Colombia: Editorial universitaria. Universidad de Nariño, 2012), 20. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

andinas, costeras y amazónicas, que han confluido antes y durante la 
conquista, la colonia y la modernidad, entre los caminos de un territorio 
en el que emergen geopoéticas inter y transculturales entre las que el 
cruce de lenguas amerindias andinas y amazónicas, además del español 
y otras lenguas, genera concepciones y praxis de escritura que afectan 
las concepciones actuales sobre las literaturas y las artes, sus teorías, 
conceptos y métodos. 

La relectura crítica de las dimensiones epistémicas, poéticas, 
estéticas y políticas, a través de la relación con el pensamiento amerindio 
andino y amazónico, que promueve remociones estructurales a nivel 
ontológico, ético, psicológico, económico, espiritual, provoca una crítica 
inmanente y trascendente de los paradigmas y arquetipos que sustentan 
los sistemas de representación de una realidad, la naturaleza y el mundo, 
que hacen posible análisis e interpretaciones multidimensionales sobre 
las formas en las que se concibe los signos, imágenes, símbolos, iconos, 
las sonoridades, el lenguaje, la escritura y la manera en la que se traman 
las narrativas de sus discursos. 

En este contexto los ecorrelatos implican praxis de escritura 
multisensoriales que se relacionan con los territorios y el lenguaje 
multinatural de los mitos y el ecosistema de signos y sentidos abiertos 
de los lenguajes interespecies de literaturas y artes emergentes en las que 
el poliglotismo de la cultura y la selva se fisionan a través del devenir de 
sus “relata”, que según la perspectiva de Eduardo Kohn, hace referencia 
a “un término, objeto o entidad que está constituido por sus relaciones 
con otros tales términos, objetos o entidades en el sistema relacional 
en el que existe”2 y, entre el que provoca acontecimientos de sentido 
como los que representa, por ejemplo, el concepto del Sumak Kawsay, 
que implica comprender que se trata de: 

2	 Eduardo Kohn, Cómo piensan los bosques. Hacia una antropología más allá 
de lo humano. (Ecuador, Ediciones Abya Yala, 2021), 21.



Introducción

una manera de prestar atención a las propiedades y cualidades 
especiales de la vida misma -el kawsay- para encontrar en ella una 
forma de vivir bien; es decir, se trata de una orientación ética que 
viene del mundo viviente (…) esta orientación ética se vislumbra en 
un bosque cuando logramos pensar con este de una manera que 
refleje la forma en que el bosque mismo piensa. Los pensamientos 
que genera un bosque (…) vienen en forma de imágenes. Y una 
imagen, sea nítida o borrosa, “buena” o “mala”, tiene la propiedad 
ontológica de una simple totalidad cuya cualidad holística es, en 
términos formales, armoniosa, o sumak en kichwa3.

La concepción se expresa en/sobre y a través de las praxis del 
“pensamiento silvestre” y la cualidad de una “mente emergente” que 
florece y se disemina entre experiencias epistémicas, poéticas, estéticas 
y políticas a través de las que Kohn ofrenda la visión de: 

una nueva ciencia natural y humanística que se podría denominar 
“psicodélica”. La palabra “psicodélica” me parece apropiada para 
nombrar esta ciencia emergente que nace y se inspira de la selva 
viviente. La etimología griega de este término (psyche: aliento, 
espíritu, mente, más deluon: manifestar) alumbra la manera en que 
el conjunto ecológico de seres vivos (kawsak) y pensantes (yuyayuk) 
que forman la selva (sacha) manifiestan o nos abren (paskarina) 
a una suerte de mente emergente. Esta mente, en términos 
amazónicos, se puede entender como espíritu (amu, tsawanu, yuyay) 
y, en términos chamanísticos, uno se conecta con ella por medio 
del aliento (samay)4.

Las experiencias de escritura en esta dimensión, corresponden a 
las “narrativas multiespecie y las prácticas de intermediación” que Ida 

3	 Kohn…, 2021, XV. 

4	 Kohn…, XXII-XXIII.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

Bencke y Jørgen Bruhn conciben en diálogo con Donna Haraway, pues 
se proponen con la intención de insistir, seguir problematizando las 
concepciones antropocéntricas y monoculturalistas que delimitan las 
concepciones y prácticas de investigación, pues “la pregunta sigue siendo: 
¿cómo narramos y (re)presentamos estos encuentros en formas que no 
nieguen, anulen o sobrescriban las cualidades y lógicas distintivas de 
una semiótica no humana?”5

En esta perspectiva, las experiencias de investigación creación, 
permiten considerar los siguientes aspectos, pues si bien, en el contexto 
académico devienen en teorías, conceptos y métodos, las vivencias de 
la emergencia de los saberes impredecibles que provoca su búsqueda 
rebasan la finalidad de un sistema y un proyecto de investigación, pues 
se trata, al escribirlos y narrarlos de la celebración del encuentro con 
los sentidos de lo que no sabemos.  

La investigación creación interdisciplinaria y la alteración de 
las metodologías

La investigación creación se resiste a la definición, designación 
y denominación por la ambigüedad y ambivalencia epistémica que 
provoca la apertura estética que propone; en relación a un proceso 
interdisciplinario, el cruce entre disciplinas exige una metodología 
híbrida que deviene por la heterogeneidad, sea del equipo investigador 
y las especificidades de la propuesta que implica la realización de una 
investigación en un contexto académico, sea por las relaciones subjetivas 
con los saberes de los diferentes contextos en los que se presenta.  

En este sentido el encuentro entre áreas del conocimiento como 
la filosofía, la literatura, la sociología, la antropología, las artes visuales 

5	 Ida Bencke and Jørgen Bruhn, Multispecies storytelling in intermedial practices, 
(Santa Bárbara, California: Punctum Books, 2022), 10.



Introducción

y escénicas y los estudios de performance, la pedagogía y la danza, 
ofrece un espacio y tiempo de disenso continuo en el que se intersecan 
e interrumpen continuamente, al punto de alterar las metodologías de 
cada disciplina. 

Alterar una o las metodologías implica cuestionar los propios  
procesos formativos y replantear el valor de sus paradigmas, particula-
ridad por la que la investigación creación es un concepto/método que 
provoca una crítica inmanente y trascendente a la estructura epistemo-
lógica que considera un proyecto desde una concepción en la que los 
fines y finalidades se regulan por la economía del resultado. 

La heterogeneidad interdisciplinar implica la concepción heteroes-
tructural de la metodología, particularidad que provoca una relación 
entre la investigación y la creación que no se resuelve a través de un 
consenso entre la epistemología y la teoría estética sobre un objeto de 
estudio, pues se trata de la apertura al disenso, la diferencia, la diversi-
dad, la alteridad, por la emergencia que las caracteriza. 

La investigación en el contexto de las praxis artísticas implica el 
conocimiento de métodos, procedimientos y técnicas que simultánea-
mente se subvierten o alteran. Alterar las metodologías es parte del 
proceso de investigación, en este sentido, las artes al igual que con los 
materiales que precisa para una obra, dispone y se apropia de proce-
dimientos y técnicas de acuerdo con la prepulsión o intencionalidad 
estética que motive su relación con lo desconocido.

La pluralidad de métodos que confluyen en una investigación 
artística no se delimita a una metodología estricta, sin embargo, 
por su carácter experiencial y experimental apelan al cuidado de 
los procedimientos en perspectiva de las afecciones que provoca al 
investigador y al contexto.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

La investigación creación esboza, diagrama continuamente métodos 
afectivos y de afectación atentos a las errancias y desvíos que componen 
la urdimbre de posibilidades que como caminos transita el investigador 
artista, pues como propone Henk Slager (2004):

A diferencia de la investigación académica unidimensional, la 
perspectiva de la investigación artística no puede determinarse de 
antemano. Pues lo que está en juego es un movimiento continuo 
y autorreflexivo que contempla la situación mientras marca una 
posición con respecto a los ejes que determinan sea por procesos 
o por experimentos una investigación6. 

La contemplación y posición son cualidades de una “meta-
perspectiva” (Slager, 2004) metodológica que permite considerar 
críticamente el proyecto y sus objetivos como un medio y no como 
un fin, debido a que lo que se consideran resultados o hallazgos en 
una investigación artística tampoco puede anticiparse, por lo que la 
investigación creación como las obras que emergen entre sus teorías, 
conceptos y métodos también está siendo.

La metodología plural de la investigación creación implica la 
intersección entre diferentes técnicas de observación, recolección, 
sistematización, análisis e interpretación de información tanto 
bibliográfica como de campo, que se presenta en diferentes formatos 
(textos, diarios, bitácoras, registros fotográficos, audiovisuales, 
relatografías, dibujos, sonoridades, ecografismos), que se componen 
durante las fases del proceso y en diálogo con el contexto. 

Las fases si bien permiten una proyección en el tiempo, se componen 
de manera semiestructurada, motivo por el que las propuestas teóricas y 

6	 Henk Slager, Methododicy. En: Slager, H. Balkema, A.W. Artistic research. 
(Amsterdam, Lier en Boog Series of philosophy of art and art theory, Vol 18. 
Amsterdam, 2004), 12-14.



Introducción

metodológicas se cruzan de manera transversal y se intersecan entre las 
diferentes propuestas que presentan los capítulos, por ejemplo, a través 
de la etnografía multisituada en perspectiva de la inter y alter locución 
entre poéticas, epistemes y estéticas translocales, la “autoetnografía 
performativa”7 que hace posible el diálogo entre locus y narrativas 
plurales de enunciación en conversación con las epistemologías y 
metodologías indígenas de investigación8, por las particularidades inter, 
transdisciplinarias e inter y transculturales de las geopoéticas de los 
saberes y conocimientos de los diversos territorios. 

La alteración metodológica corresponde a la eficacia del disenso9, 
que conlleva la experiencia estética multisensorial que revela el proceso 
como la praxis de una hermenéutica heurística caracterizada por la 
fisión entre la interpretación y la creatividad como cualidades de la 
emancipación que incita considerar la formación en el contexto de la 
investigación creación como vivencia de desaprendizaje10.

La alteración de la estructura epistemológica de un paradigma 
de investigación corresponde a la praxis de una metodología de la 
comparecencia que no niega, ni neutraliza la diversidad epistémica, 
pues la comparecencia en este contexto conlleva una toma de posición 
voluntaria frente a los saberes y conocimientos que involucra la 
subjetividad, el deseo y la pulsión que sustentan la decisión de proponer 

7	 Norman Denzin, autoetnografía interpretativa. En: Revista Investigación 
Cualitativa, 2(1) pp. 81-90. DOI: http://dx.doi.org/10.23935/2016/01036, 
PP, 81 a 90.

8	 Shawn Wilson, Research is ceremony: indigenous research methods (Canadá, 
Fernwood publishing. Halifax and Winnipeg, 2008). Margareth Kovach, 
Indigenous methodologies. Characteristics, conversations, and contexts. 
(Canadá, University of Toronto Press, 2009).

9	 Jacques Ranciere, El espectador emancipado (Buenos Aires, Manantial, 2010).

10	 John Baldaccino, Art as unlearning. Towards a mannierist pedagogy. London 
and New York, Routledge, Taylor and Francis Group, 2019).



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

una investigación, comprendida como el establecimiento de una relación 
con lo desconocido.

La relación interdisciplinaria se establece, más que por las posibles 
teorías o métodos en común, por la relación con lo que no sabemos, en 
este sentido, la investigación creación como concepto y método es una 
dimensión en la que la problematización de los conocimientos tiene lugar 
a través de preguntas que provocan la reinauguración de la relación con 
los saberes y a la vez la ruptura de su finalidad.

En este contexto, una ecología de la epistemología y la metodología 
conlleva una crítica a la soberanía que se atribuye a los sistemas de 
representación del discurso moderno sobre las ciencias y a las formas 
en las que ha concebido la relación con los territorios, la naturaleza, el 
mundo, pues han generado una epistemología de la extinción que legitima 
la destrucción y autodestrucción de la vida y la libertad. 

Apelar a una relación con los saberes del pensamiento amerindio 
panamazónico o a las “epistemologías y metodologías indígenas de in-
vestigación”11, en diálogo con perspectivas categorizadas como “postes-
tructuralistas”, expresa la comparecencia ante el límite de las teorías, 
los conceptos y los métodos, desde perspectivas pre/paradigmáticas que 
permiten problematizar lo que se naturaliza como irresoluble. 

Al atender otras formas de pensar y narrar el mundo, ejercen 
derechos de presencia, experiencias, vivencias, memorias, sensaciones, 
de saberes literarios, artísticos, educativos, que manifiestan la pluralidad 
irreductible de los locus de enunciación que expresan las lenguas 
multinaturales de diversos territorios y las artes multidimensionales 
de los ecosistemas narrativos que representan.

11	 Wilson…, 2008. 



Introducción

Locus plurales de enunciación, ecosistemas narrativos y artes 
multidimensionales  

La relación entre cuerpos, territorios y escrituras genera perspectivas 
que amplían las concepciones sobre la literatura y las artes mediante la 
problematización del sistema de representación de los conocimientos, sus 
discursos, imágenes y textos, que se regula a través de géneros, categorías 
gramaticales o narrativas visuales, que sin embargo, se revela insuficiente 
frente a las concepciones del pensamiento amerindio panamazónico 
ecuatoriano y sur colombiano sobre la presencia, la naturaleza, y sus 
relaciones con el territorio y las imágenes, iconos, símbolos y signos de 
sus praxis de escritura. En el contexto de la propuesta de investigación 
creación se proponen como la exposición de un ecosistema de signos y 
sentidos abiertos y emergentes que hacen posible repensar y replantear 
la posición del ser humano en el mundo y las decisiones que sustentan 
las formas de narrarlo. 

La concepción sobre la literatura, las artes, la educación, las 
dimensiones epistemológicas, poéticas, estéticas, políticas, de sus 
paradigmas, se cuestiona a partir de una apertura a epistemes diferentes 
o que se relacionan con la alteridad, no para definirla o designarla, sino 
en perspectiva de su afección, de los “procesos de alteración diferencial”12 
que provoca y que remueven el locus de enunciación y las concepciones 
sobre una “identidad narrativa” monocultural y antropocéntrica. 

La problematización se propone a través del diálogo e interlocución 
entre diferentes autores, culturas y contextos, por lo que es posible, 
proponer una gramatología de alteridad, atenta a las narrativas 
plurales de locus de enunciación de escrituras que no se delimitan a la 
reproducción de una estructura lingüística y estética monoculturales, 

12	 Eduardo Viveiros de Castro, a inconstancia du alma salvagem. Sao Paulo: Cosac 
Naifi, 2006. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

sino que apelan al gesto, la sonoridad, la danza, como vías a través de 
las que emergen reflexiones multidimensionales y perspectivas teóricas 
y metodológicas relacionadas con las literaturas y las artes emergentes 
en diferentes territorios.

La narrativa en la que confluyen cuerpo/territorio/escritura expone 
la trama de una geopoética y una geolingüística que expresa locus 
plurales de enunciación que describen experiencias literarias, artísticas 
y de escritura a través de la desconstrucción continua de la lengua que 
se expresa en las narrativas plurales del ecosistema de signos y sentidos 
abiertos por y al “poliglotismo de la cultura”13, entre el que deviene el 
proceso de investigación que se moviliza en torno a la comprensión de las 
dimensiones éticas, estéticas, poéticas, pedagógicas y políticas del nodo 
de relaciones en red que se trama entre locus-territorio-ser-saber-hacer.

Una dimensión en la que es posible provocar experiencias y 
prácticas de escritura multisensorial para propiciar otras formas de 
habitabilidad, imaginación y creación de sentido en/sobre/a través de 
las literaturas y las artes con la intención de promover la apertura de 
ecosistemas narrativos y artísticos multiespecie que mediante diálogos 
teóricos-conceptuales-metodológicos reafirmen y  resignifiquen el sentido 
vital de conocimientos, saberes y prácticas locales, que confrontan la 
reproducción continua del vaciamiento de sentido de la vida que se 
impone como el paradigma de una epistemología de la extinción.

La episteme emergente de las literaturas y las artes y la inte-
rrupción de la epistemología de la extinción 

La epistemología de la extinción representa la racionalización de 
la comprensión, interpretación y práctica de la autodestrucción y la 

13	 Iury Lotman, La semiosfera I. Semiótica de la cultura y el texto. (Madrid: 
Frónesis Cátedra. Universitat de Valencia), 1996



Introducción

destrucción de lo que se considera como otro; naturaliza la extinción 
al promoverla y determinarla como una finalidad que opera a través de 
una retórica del vaciamiento del sentido de la vida, la emancipación y 
la libertad. 

La racionalidad de la extinción se sustenta en “lógicas de producción 
de no existencia”14 que niegan lo impredecible o las alteraciones que 
provocan en el monoculturalismo, la diversidad, la diferencia y la 
alteridad. La alteración puede exponerse o enunciarse como una “episteme 
emergente” a través de una diversidad de narrativas, gestos, imágenes, 
trazas, grafías, signos, símbolos, iconos, preguntas y formas de resistencia 
inéditas; motivo por el que las concepciones monoculturalistas se cierran 
sobre lo que consideran “esencial” y por “fundamental” “inamovible”, 
para producir la ruptura de la relación con las escrituras plurales del 
multinaturalismo15 que cuestionan su concepción sobre el mundo. 

El multinaturalismo de las “epistemes emergentes” provoca lo que 
Marisol de la Cadena concibe como un “desconcierto epistémico” –que– 
“genera perplejidad y tiene el potencial de hacernos pensar desafiando 
qué y cómo sabemos” – inclusive en situaciones en las que en más de 
una ocasión– “el desconcierto se explique negando lo que lo provocó 
al banalizarlo o al tolerarlo como creencia” –debido a – “la política 
ontológica que define lo real (o lo posible)”16.

La perplejidad expresa la interrupción ecológica de la retórica del 
vaciamiento de sentido de las “lógicas de producción de no existencia”, 
desnaturaliza su valor (económico y cultural) al intensificar y desplegar 

14	 Boaventura de Sousa Santos, Una epistemología del Sur. La reinvención del 
conocimiento y la emancipación social. (México: CLACSO, Siglo XXI, 2009),

15	 Eduardo Viveiros de Castro, Metafísicas caníbales. Líneas de antropología 
postestructuralista. Buenos Aires. Katz Editores, 2010. 

16	 Marisol de la Cadena, Earth beings. Ecologies of practice across Andean worlds. 
(USA: Duke University Press. Durham and London) 2015, 276.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

la complejidad de las relaciones consigo mismo, los otros, la pluralidad de 
la naturaleza, el mundo; se relaciona de esta manera con lo que Bateson 
propone como una “ecología de la mente” debido a “la percepción de la 
profundidad” del “aprendizaje del ‘sí-mismo’”17 que corresponde a la 
apertura de lo que Pierre Charbonnier propone como una “crítica de la 
razón ecológica”18 capaz de desconstruir la epistemología de la extinción. 

La “crítica de la razón ecológica” implica reclamar “un nuevo tipo 
de justicia y una redefinición de lo que significa estar-siendo en la tierra” 
pues conlleva: 

Luchas por la igualdad y la libertad contra la dominación y 
explotación que, si bien no han dejado de impulsar la historia 
humana, al atrincherarse cada vez más en el conflicto por lo que 
considera la propiedad del suelo que se encuentra debajo de estas 
diferencias fundamentales, olvida que éste necesita ser protegido 
–de las consecuencias de– los acuerdos sobre la organización del 
territorio, la intensificación de la producción, la autoridad de la 
ciencia, el legado colonial, entre otros factores que implican la 
forma utilitaria en la que concebimos el mundo19.

La perspectiva de esta crítica considera que “el imperativo teorético 
y político en el presente es el de la reinvención de la libertad en la 
era de la crisis climática” –pues la libertad al reducirse al efecto de la 
“cuestión laboral” se direcciona al incremento del “bienestar material”20 
que reproduce el detrimento de las dimensiones políticas y jurídicas de 
la equidad y la emancipación que pretende representar. 

17	 Gregory Bateson, Espíritu y naturaleza. (Buenos Aires: Amorrortu Editores) 
2002, 145-146. 

18	 Pierre Charbonnier, Affluence and freedom. An environmental history of 
political ideas. (Polity Press. Cambridge) 2021. 

19	 Charbonnier…, 7-8. 

20	 Charbonnier, 2021.



Introducción

La “reinvención de la libertad” desde la praxis de la “crítica de 
la razón ecológica” conlleva provocar una alteración en la estructura 
narrativa de la concepción moderna sobre la autonomía a través de la que 
se remueve el “locus epistémico” que delimita la “semejanza doctrinal” 
que la filosofía, la economía y la sociología fundacionales proponen 
sobre la forma en la que se comprenden y narran las relaciones entre 
la “subsistencia, el habitar y el conocer” determinadas por la noción 
moderna sobre el trabajo, con la intención de reconsiderar la “necesidad 
de reequilibrar las relaciones entre humanos y no humanos”21 para que 
no se delimiten a la reproducción del utilitarismo.  

La subsistencia como la forma en la que la necesidad y el deseo 
se fusionan en una episteme de la sobrevivencia y una estética de la 
precariedad, atribuyen un sentido legitimo a la carencia, que de acuerdo 
con Gassan Hage permite comprender como “los regímenes neoliberales 
contribuyen a la reducción de la esperanza” –y de la– “capacidad que las 
sociedades crean para establecer relaciones afectivas (de preocupación y 
cuidado) entre sus ciudadanos (…) para producir una ‘sociedad defensiva’” 
–que– “sufre escasez de esperanza y crea ciudadanos que al ver amenazas 
en todas partes, genera un nacionalismo paranoico”22.

El temor a lo que se considera otro, y la construcción de un 
imaginario sobre el otro como amenaza potencial o efectiva, produce 
una concepción sobre el habitar como un emplazamiento en un territorio 
o locus que se considera seguro, en el que no hay que preocuparse o 
cuidarse de la intrusión de la diferencia, la diversidad, la alteridad, pues 
se cierra como propiedad privada.

21	 Charbonnier, 2021…, 12-22.

22	 Gassan Hage, Against paranoid nationalism. Search for hope in a shrinking 
society. Pluto Press. Australia. Merlin Press. United Kingdom, Europe, Canada) 
2003, 3. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

En este contexto la forma en la que se concibe, por ejemplo, 
un plan de ordenamiento territorial fundamentado en la noción de 
matriz productiva de una región, determina a partir de la prospectiva 
de administración de los “recursos naturales” un territorio, con el 
propósito de organizar la narrativa de la historia de una comunidad 
en el espacio, pues: 

el espacio no es solo una coordenada abstracta para la ubicación 
y direccionamiento de la existencia colectiva, sino un atractor 
material para fenómenos relacionados con las desigualdades, la 
formación de la identidad, el sentido de pertenencia y diferencia 
cultural, la conquista y/o el equilibrio de poder entre centros 
y periferias23.

El espacio al concebirse como un lugar definitivo con un locus 
de enunciación estable y permanente, niega los acontecimientos 
impredecibles a los que precisamente da lugar. En este contexto 
concepciones sobre territorios desconocidos, como espacios salvajes, 
reproduce la alergia a la alteridad, como, por ejemplo, ocurre en el 
caso de la amazonia, descrita como un “infierno verde” en el que 
el mundo por el exceso de naturaleza se concibe como un espacio 
amenazante, indómito. 

El espacio como locus de acontecimientos impredecibles, revela 
de esta manera la cualidad de su temporalidad, caracterizada por la 
confluencia intempestiva de relaciones entre poderes dispares y en 
conflicto, que permiten comprender el afán de concebir el habitar a 
partir de la propiedad privada desde una economía radical del dominio 
del espacio que garantiza a través de un “contrato social” – que niega la 
relación con la naturaleza y el mundo –, una exposición mínima a los 
peligros del entorno natural.

23	 Charbonnier, 2021, 18. 



Introducción

La concepción del “entorno natural” como un espacio/tiempo 
peligroso, denota el desconocimiento y la separación del territorio y la 
negación de la subjetividad de alteridad y el poder que se le reconoce 
en diferentes tradiciones de pensamiento que difieren del paradigma 
civilizatorio que representa Occidente, que al aplicarse, por ejemplo, 
en la organización y administración política que establece un plan 
de ordenamiento territorial, no es la concepción más adecuada para 
garantizar seguridad, sea alimentaria, o de salud, por ejemplo, o para la 
participación activa en la toma de decisiones que afecten a su población. 

El territorio al considerarse impredecible no puede reducirse a la 
concepción que delimita una matriz productiva, pues su perspectiva 
colonial del territorio como terra nullius, como espacio/tiempo inhabitado 
o baldío, sustenta la concepción de la naturaleza como recurso y refleja la 
forma en la que se concibe la matriz cognitiva que sustenta la concepción 
de conocimiento que se propone como “el proceso a través del que 
se asegura el dominio intelectual de las cosas” – perspectiva que – 
“reduce el mundo a un status instrumental” –y expone el problema 
de la relación entre la – “autoridad científica que permite decir cómo 
son las cosas y la autoridad política que permite decir cómo se debe 
gobernar la humanidad” 24.

La ambigüedad de esos imperativos y la retórica del vaciamiento 
de sentido sobre la vida que propone, establece el contexto en el que 
se presentan las praxis de las epistemes emergentes de las literaturas 
y las artes, pues las narrativas que provocan expresan la resistencia 
y defensa de los territorios y los locus plurales de enunciación que 
representan, debido a que corresponden a la dimensión política de lo 
que implica habitar y estar/siendo geopoéticamente en la tierra, es decir 
en la intempestividad de los acontecimientos de sentido impredecibles 
que provoca.  

24	 Charbonnier…, 19-22.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

La desconstrucción artística de la “estructura de las revolu-
ciones científicas” 

La reducción de los sentidos de la vida que produce la epistemología 
de la extinción podría considerarse como la “huella ecológica” de la “razón 
indolente”25, de concepciones sobre el conocimiento que, al considerarse 
científicas, han decidido olvidar la relación con la pluralidad de la 
naturaleza y la diversidad epistémica, poética y estética de los diferentes 
locus de enunciación que componen y abren.  

En este sentido, la concepción que propone, por ejemplo, Thomas 
Kuhn26, de una “estructura de las revoluciones científicas” caracterizada 
por una “evolución continua” de la epistemología y la metodología en 
perspectiva de la constitución de paradigmas que sustenten el progreso de 
la ciencia y permitan la proyección a futuro y del futuro de la humanidad 
en el mundo, se cuestiona a partir del concepto sobre la creación y la 
creatividad, que conlleva considerar como propone Sandra Harding, al 
“científico como artesano”27.

Las ciencias y las artes modernas al problematizar y ser problema-
tizadas por la concepción sobre la creación y la creatividad revelan la 
paradoja de una inestabilidad paradigmática que tendría como referencia 
el concepto de paragone o “comparación” entre las artes que de acuerdo 
con John Mitchell, da Vinci propone al referirse a la “competencia y 
enfrentamiento entre la pintura y la poesía”28, sobre la representación 
y descripción de la naturaleza; competencia que en el contexto de la  

25	 De Sousa Santos, 2009. 

26	 Thomas Kuhn, La estructura de las revoluciones científicas, México: Siglo 
XXI, 2004. 

27	 Sandra Harding, Ciencia y feminismo, Madrid: Ediciones Morata, 1996. 

28	 John Mitchell, La ciencia de la imagen. Iconología, cultura visual y estética de 
los medios (España: Akal/Estudios visuales) 2019, 49.



Introducción

“estructura de las revoluciones científicas” define que las artes asumi-
rán la representación de la naturaleza desde lo sensible, mientras las 
ciencias se encargarán de su descripción desde la lógica. 

El dilema de las relaciones entre la epistemología y la poética, la 
lógica y la estética sobre la “propiedad” de la creación y la creatividad, 
se establece de esta manera como un “lugar común” en la historia de las 
ciencias y las artes que como destacan Caroline Jones y Peter Galison, 
representa el valor económico y cultural de una política de investigación 
y producción de conocimiento. En este sentido: 

La evidente variedad y profundidad de estas preocupaciones 
sobre los enlaces, interfaces o áreas grises entre “arte” y “ciencia” 
(vagamente interpretadas), enfatiza la intensidad de los debates 
actuales sobre sus relaciones. Pero en lugar de buscar corchetes 
para unirlas o cuñas para dividir la problemática díada, o minar un 
poco de terra incógnita entre sus dos mitades (siempre desiguales), 
queremos dejar de lado esta economía binaria29. 

La política de investigación y producción de conocimiento que 
restablece continuamente el dilema sobre el valor de la creación y la 
creatividad de los saberes y conocimientos que implican las experiencias 
de indagación científicas y artísticas, sería entonces uno de los problemas 
de fondo a desconstruir, debido a que sustenta la conservación y 
continuidad que se atribuye a los saberes y conocimientos que se 
pretenden universales, perennes e incuestionables. 

En esta perspectiva, la definición de Kuhn sobre las ciencias 
sociales, y por extensión las humanidades y las artes, como “ciencias 
pre paradigmáticas” refleja la jerarquía a través de la que se concibe el 

29	 Peter Galison, Caroline Jones, Picturing Science Producing Art. Routledge. London 
and New York: Taylor and Francis Group, 1989), 6.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

valor de los saberes y prácticas relacionadas con las artes, por medio 
del que se establece la política de su producción. 

La dimensión pre paradigmática de las artes, las humanidades y las 
ciencias sociales problematiza políticas de producción de conocimiento 
que neutralizan la creación y la creatividad por lo impredecible de sus 
sentidos. Al generar una ruptura en la continuidad de un paradigma 
desestabilizan y alteran el progreso proyectado y permiten interrumpir 
la finalidad de lo que considera o pretende imponer como futuro.

La desconstrucción artística de la “estructura de las revoluciones 
científicas” provoca remociones ontológicas, epistemológicas, estéticas, 
metodológicas, en un sistema de representación de conocimientos, 
particularidad que hace posible una reinvención de la libertad a través 
de la ruptura de la relación de dependencia entre la “autonomía y la 
opulencia” y de la naturaleza al concebir la pluralidad de los territorios 
que componen un mundo. 

La “crítica de la razón ecológica” y la desconstrucción artística se 
relacionan en perspectiva de considerar la posibilidad de una reinvención 
de la libertad en un contexto en el que la posibilidad de pensarse en el 
mundo de otra manera, replantear el lugar del ser humano en el mundo, la 
naturaleza, el universo, el cosmos, de narrarlo, pareciera insensata, pues 
como refieren Ana Tsing, Heather Swanson, Elaine Gan y Nils Bubant:

La arrogancia de los conquistadores y las corporaciones hace que 
sea incierto lo que podemos legar a nuestras próximas generaciones, 
humanas y no humanas. La enormidad de nuestro dilema deja a 
científicos, escritores, artistas y académicos en estado de shock. 
¿Cómo podemos utilizar mejor nuestra investigación para detener 
la marea de ruina?30.

30	 Ana Tsing, Heather Swanson, Elaine Gan y Nils Bubant, Haunted landscapes 
of the anthropocene. Introduction. En: Arts on living on a damage planet 
(Minneapolis: University of Minnesota Press London. USA) 2017, G1-G12.  



Introducción

La pregunta que cuestiona la finalidad de la investigación expone 
los límites del sistema de representación de las diferentes disciplinas y 
las estructuras que las constituyen, en perspectiva de la urgencia de crear 
o improvisar signos, significados, sensaciones, sentidos independientes 
de la “marea de ruina” que reproducen; experiencia que implica inventar 
lenguajes y escrituras diferentes que respondan entre lo impredecible a 
lo que se naturaliza como inevitable.

Ecorrelatos. Literaturas, artes y escrituras emergentes

Ecorrelatos es la expresión de una narrativa que se provoca a 
partir de una concepción del lenguaje como un ecosistema de signos 
y sentidos emergentes que considera el lenguaje multinatural de los 
mitos, la literatura y las artes como la exposición a y de locus plurales 
de enunciación multiespecie a través de los que se provocan remociones 
y acontecimientos de sentido que involucran una episteme, una poética, 
una estética, una política de “relacionalidades responsables”31 con los 
lugares, espacios y territorios que componen un mundo. 

En esta perspectiva la primera parte del libro desde perspectivas 
críticas sobre las teorías y metodológias, presenta en el primer capítulo, 
reflexiones desde la intimidad que conlleva la corpovocalidad en el 
contexto de la amazonia ecuatoriana, sobre el diálogo con las comunidades 
de Serena, San Pablo y Guayusa Loma, asentadas en las riberas del 
Jatun Yaku (Río Grande), Illukulin y Umbuni, en la Amazonía del Alto 
Napo, entre el que emerge la concepción de los “animismos narrativos” 
que caracterizan las experiencias de escritura de los ecorrelatos en el 
territorio. La perspectiva dialógica y de alterlocución que se genera 
a partir de las experiencias que proponen los investigadores permite 
considerar las formas de resistencia y defensa que implica la escritura no 
alfabética, frente a las consecuencias del extractivismo epistemológico 
y la fundamentación de la desigualdad que conserva.

31	 Shawn Wilson…, 2008, 97. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

En el segundo capítulo, en contraste, se presenta la experiencia 
de escritura de la antropozoopolítica a través de una narración que se 
arriesga al juego de la relación de la letra con el dibujo, la fotografía, 
el video, la instalación, la pintura, el bordado, en perspectiva de 
considerar las dimensiones políticas de una estética y una pedagogía  de 
la animalidad infante en los contextos urbanos, que si bien se delimitan 
a la ciudad de San Juan de Pasto en Colombia, trama una ecología crítica 
de la sensibilidad de las relaciones con el territorio que desemboca en 
una poética de la traza que oscila entre la presencia y la ausencia, la 
exposición de la intimidad del hogar y el silencio que pretende atribuirse 
a la imagen.  

El tercer capítulo, propone la posibilidadde una lingüística de la 
profanación en perspectiva de los lenguajes emergentes de los procesos 
de investigación creación, en este sentido conlleva una reflexión sobre 
experiencias de escritura que ponen en límite las estructuras del lenguaje 
y el sistema de los signos que propone la “ciencia de los signos”. 

La concepción sobre la escritura multisensorial que abre el lenguaje 
del mito por la pluralidad de locus de enunciación que se trama en sus 
narrativas y ecorrelatos, expone la transvaloración de la economía del 
lenguaje hacia una ecología de los signos que deviene en una ecosemiótica 
que hace posible una geopoética y geolingüística de las relaciones con el 
territorio, distanciada de nociones como las de “literatura mundial” que 
limitan la praxis literaria a la reproducción de paradigmas narrativos 
dependientes de la economía de los géneros. 

La segunda parte del libro se relaciona con las narrativas del sueño 
que en el tercer capítulo tienen lugar en la danza, el desaprendizaje, 
el gesto, como experiencias de una apertura a las pedagogías de la 
tierra, que motivan la provocación de experiencias metodológicas 
de investigación creación que alteran las metodologías a través de la 
intuición, la sensibilidad, la corporalidad del lenguaje, que permite la 



Introducción

relación entre el sueño, la poesía y la manifestación de otras existencias, 
que la investigadora narra a través de una reflexión que ofrece un tejido 
multidimensional en el que los hilos narrativos expresan voces que 
dialogan con la tradición Sápara sobre los sueños, para hacer posible 
la apertura de la subjetividad a otros modos de existencia y habitación 
en el mundo. 

En este contexto en el que la diferencia entre la vigilia y el sueño se 
interrumpe, en el cuarto capítulo la investigadora propone una bitácora 
en la que se cruzan la ref lexión teórica, conceptual, metodológica, 
con la poética, la estética, la gestualidad, en una trama de sentidos y 
sensibilidades de una escritura multisensorial a través de la que se 
rememora las experiencias con la festividad andina amazónica y se 
cuestiona su negación en contextos urbanos como los de la ciudad de 
Guayaquil a pesar de su presencia continua en la cotidianidad.    

La tercera parte del libro presenta las experiencias de investigación 
creación de nueve artistas de San Juan de Pasto en Colombia y estudiantes 
de la Maestría en Investigación Creación, Arte y Contexto, en donde 
confluyen diferentes concepciones y técnicas a través de la reflexión 
crítica sobre la relación entre las artes y la naturaleza, la estética y la 
ecología, que exponen el posicionamiento político de las praxis artísticas 
que proponen. 

Los textos que componen el corpus del libro, si bien se presentan 
en secuencia, ofrecen la posibilidad de una lectura transversal que 
puede darse de acuerdo al interés sobre las perspectivas inter y 
transdisciplinarias de la investigación creación. 

Mario Madroñero Morillo 
Director GICEEA



32

Parte 1

Animismos narrativos, 
Ecografismos y Artes Plurales. 
Perspectivas críticas sobre teoría y  
metodología en investigación creación



33

Gente-Territorio: Saber-caminar, saber-tejer, saber-sembrar, 
saber-defender y saber-narrar-cantando

Gustavo Martín Arébalo y Sara Rebeca Félix Molina

Introducción

Este capítulo es resultado de las prácticas contextuales/estudios de 
campo desplegados durante la segunda fase del proyecto de investigación 
creación que propone el presente libro. Las ref lexiones que aquí 
trabajamos son el resultado de una serie de experiencias de terreno 
extendidas durante los meses de junio, julio, agosto y septiembre del 
año 2023. En/sobre y a través de estos estudios de campo abordamos 
diferentes expresiones del acervo corpo-vocal de los Jatun Yaku runas, 
personas indígenas de la comunidad Serena y pertenecientes a la 
Nacionalidad Kichwa de la Amazonía ecuatoriana. Los Jatun Yaku runas 
se encuentran asentados a orillas del Jatun Yaku, principal afluente del 
Río Napo. Componen un tejido de familias (ayllus) que hacen parte 
de los grupos de familias ampliadas (muntuns), cuya presencia en la 
zona del Talag se remonta hasta cuatro generaciones pasadas. También 
participan del proceso indagativo familias de las comunidades de San 
Pablo y Guayusa Loma, asentadas en las inmediaciones de los ríos Illukulin 
y Umbuni, en la Amazonía del Alto Napo ecuatoriano. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

34

Específicamente para este proceso llaman nuestra atención aquellos 
saberes y haceres corpo-vocálicos que presentan la manifestación de 
hábitos emergentes y conocimientos derivados de la relación entre 
cuerpos, voces, lenguajes, sonoridades y sitios especiales o referenciales 
de la selva amazónica. Consideramos que dichas relaciones constituyen 
dechados potenciales para la generación de aportes teórico-críticos 
y metodológicos, relativos a procesos de creación artística, que, en 
prospectiva, buscamos posicionar como vectores de visibilización 
de las problemáticas ecológicas y socioambientales afrontadas por 
las comunidades locales. Este propósito representa una tentativa de 
contribución a la consolidación de los compromisos ecológico-políticos 
de las artes en Ecuador, y, además, un intento por levantar espacios de 
estudio de performatividades y prácticas de conocimiento que implican 
en su producción el entretejido vital de realidades simultaneas y 
alteridades radicales. En este sentido, el trabajo orienta su reflexión en 
sintonía con el “polo rupturista”1 de la narración de la globalidad, en la 
medida en que demanda el reconocimiento y asunción de las diversidades 
contingentes del cosmos pluriversal.

En perspectiva de alinearnos con un ejercicio cognoscitivo que no 
presenta discontinuidad analítica ni objetivadora, sino que más bien 
busca seguir el curso mente→cuerpo→mundo, el proceso indagativo 
se orienta en un movimiento ininterrumpido e integral del ser-hacer-
conocer, tomando en cuenta las energías afectivas y sus potencialidades 
para convertir el conocimiento en empatía. El marco metodológico es de 
tipo cualitativo, de manera que la investigación busca captar la unicidad 
y particularidad de los componentes estudiados desde la experiencia y 
punto de vista de aquellos existentes que conforman la realidad social 
que se estudia.

1	 Para una comprensión a profundad de los fundamentos y sentidos propuestos 
por el polo rupturista de la narración de la globalidad se recomienda revisar 
Mario Blaser, Un relato de la globalización desde el Chaco (Popayán: Universidad 
del Cauca, 2013), 28-34. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

35

Entre las formas de aproximación a campo y los procedimientos 
seguidos en el relevamiento de las componentes corpo-vocales realizamos 
itinerarios por la selva. Estas salidas hacen parte de las prácticas empáticas 
y de cuidado de la Tierra, en la medida en que constituyen expediciones 
para rastrear campamentos ilegales de minería aluvial, un procedimiento 
extractivo que lava intensamente el oro de los ríos amazónicos mediante 
el uso de dragas mecánicas de alto impacto ambiental. También visitamos 
casas y trabajamos en huertas (chakras). Realizamos inmersiones en 
cuevas, recolectamos hojas y bejucos para la obtención de fibras vegetales 
y medicina. Algunas de estas implementadas en cantos de curación, 
cantos de resistencia al extractivismo ambiental, cantos de transmisión 
de saberes, instancias de visión, donación de poderes y obtención de 
energía. Técnicamente, tanto para la generación de datos primarios 
relativos a los procesos vivenciales de conceptualización de los espacios/
tiempos heterocrónicos amazónicos, como para la expresión gestual, vocal 
y sonora, acopiamos material discursivo mediante la implementación 
de entrevistas no directivas, a fin de dejar a lado cuestionamientos 
jerarquizados y conocer poco a poco lo que los sujetos de la investigación 
decidieron mostrarnos. De esta manera, fuimos integrados gradualmente 
en muchas de las prácticas cotidianas.

Los Jatun Yaku runas y las demás personas con las que nos 
involucramos proponen un marco relacional que abarca individuos de 
especies radicalmente dispares, extensiones territoriales significativas 
y formas de vida distintas, pertenecientes a una dimensión metafísica 
o sutil de la existencia. Así, nuestra experiencia de terreno se 
construye en diálogo con las concepciones locales acerca del mundo, 
la vida, la naturaleza y sus existentes. A través de la conversación y el 
involucramiento en las prácticas locales el texto invita a comparecer 
ante multiplicidades naturales y epistemes plurales, explorando 
paradigmas sustentados sobre la base de un ethos que propicia la 
configuración de marcos ecológicos complejos y abiertos a alteridades 
radicales. Personas humanas, animales, plantas, sitios significativos y 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

36

existencias metafísicas como fluencias espirituales o almas siguen un 
principio básico de interrelación, vinculación e integralidad que compone 
entramados biosociales y biofílicos importantes para el sostenimiento 
de las prácticas corpo-vocálicas del grupo. Es preciso despejar que con 
interrelación decimos corresponderse recíprocamente; con vinculación 
aludimos al sentido de las expresiones de unión y cercanía entre vidas, 
objetos y espacios, que a través de gestos y vocalidades evidencian agencias 
sociales y comunicativas interespecíficas, es  decir, agencias sociales y 
formas comunicativas entre especies, vidas y existencias distintas; con 
integralidad referimos la coparticipación de entidades dispares en el 
ejercicio emergente de un todo complejo donde la integración significa 
vía de acceso a algo más grande.

Para facilitar la comprensión al respecto estructuramos inicial-
mente el capítulo allanando un marco de referencia conceptual que se 
compone de tres rutas trabajadas combinadamente. El tramado bus-
ca posibilitar el estudio de nodos interrelacionales de cuerpos, voces, 
lenguajes y sonoridades. Las variables corpo-vocalidad, saber-hacer/
ser-conocer y alter-locución se apuntan como vías de aproximación a la 
selva en cuanto dimensión extensiva y relacional, destacando la exis-
tencia de locuciones dobles en procesos comunicacionales interespecí-
ficos. Estas rutas también nos acercan a concepciones y prácticas que 
comprenden el cosmos/mundo en sentido multi-actorial, es decir, como 
parte de un proceso de coparticipación en el que seres y formas de vida  
de naturalezas distintas actúan volitivamente en su constitución. De esta 
manera indagamos la existencia de locuciones de alteridad, a través de 
las cuales la selva podría considerarse una suerte de corpo-vocalidad en 
sí misma, expresada eventualmente mediante gestos corpo-vocales que 
interpretamos como distribuidos entre especies distintas.

Luego desplegamos ampliamente el enfoque adoptado para 
el estudio. Siguiendo los aportes de la antropóloga peruana Marisol 
de la Cadena recurrimos a la ontología como herramienta analítica, 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

37

considerando su dimensión performativa antes que únicamente 
descriptiva o representacional. El enfoque performativo posibilita la 
asunción de las expresiones del saber y hacer corpo-vocal en términos 
de repertorios cosmo-prácticos. Es decir, modos a través de los cuales 
las personas conocen, definen, construyen e implementan procesos de 
interrelación con el cosmos/mundo y sus componentes sensibles. En 
otras palabras, analizar ontológicamente conduce esta investigación hacia 
procesos de definición de lo que existe, de lo que las personas son y de las 
maneras en que interrelacionan con las demás vidas del entorno. En este 
sentido, el estudio se abre a un campo epistémico que se articula con el 
concepto de cosmopolítica indígena. En sintonía con ello se destaca que 
los Jatun Yaku runas promueven la des-objetualización de la naturaleza y 
de la multiplicidad de alteridades radicales que la conforman, mediante 
la actualización de saberes y haceres corpo-vocales que suman gestos 
de protección y defensa del territorio frente a la inmensa presión 
ejercida por la política y economía moderna, cuyo proyecto colonizador 
y civilizatorio provoca no solo conflictos socioambientales sino crisis 
sociolingüísticas y estéticas que interrumpen los sentidos de apropiación 
y el desenvolvimiento de las identidades territoriales.

Trabajamos entonces a través de claves plurales y multíplices, en 
cuanto que los saberes y haceres corpo-vocales relevados son modos 
de existencia constituidos en procesos interrelacionales, a través de 
los cuales las personas humanas se vinculan e integran con las demás 
existencias sensibles, para componer, desde una plataforma multi- actoral, 
el cosmos/mundo y sus particularidades. De ahí que, de las expresiones 
corpo- vocales resulten realidades coparticipativas. En un mismo proceso 
de producción se componen y actúan juntas entidades diversas y dispares.

Luego, como parte de un mismo ejercicio de desplazamiento hacia 
diferentes mundos y realidades, ensayamos tentativas de suspensión 
de definiciones categoriales oficiales. Con ejemplos provenientes de 
la experiencia de terreno buscamos tensionar los conceptos de sujeto 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

38

y pensamiento, por no constituir sustancias identificables o atributos 
exclusivos de lo humano. Analizamos el posicionamiento de una 
perspectiva sobre el mundo, y la conformación de un locus de enunciación 
que puede ser ejercido tanto por entidades humanas como por aquellas que 
no lo son, o entre ambas al mismo tiempo. De esta manera, buscamos 
poner de manifiesto que la experiencia de conocimiento construye 
significado y sentido a través del trabajo conjunto. La coparticipación 
hace posible la exposición de subjetividades diversas, y de sus expresiones 
resultan realidades diversas.

En penúltimo lugar desarrollamos una reflexión bajo el subtítulo La 
selva canto. Se trata de una performance sonoro-verbal que constituye la 
realización oral de un mapa de relaciones y procesos, de aconteceres en 
el bosque, de transmisiones de saberes, haceres y experiencias. Hacer un 
mapa cantando pone de manifiesto un hábito emergente en la medida en 
que el caminar y el cantar se actualizan, convirtiendo al caminante  
en un agente territorial que expresa gestos de reconocimiento del bosque 
amazónico a través de la reiteración de una práctica heredada. En el 
apartado La selva canto recogemos dichos actos como gestos potenciales 
de resistencia y contraefectuación de la extinción y desaparición de 
lugares, resultado de la avanzada extractivista. 

Finalmente, presentamos los rasgos procedimentales y vías de 
referencia teórica empleados en la composición de Yachak Jawana 
(Sabio tejer), Sima mutarualista y Bautizos. Se trata de tres escrituras 
que componen el cuerpo poético-literario que resulta del proceso de 
investigación-creación desplegado. Estas escrituras integran Animismo 
narrativo: prácticas mutarualistas de re-existencias, apartado que antecede 
a las conclusiones del presente capítulo.  



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

39

Rutas conceptuales

Imagen 1
Cascada de Chunchu loma, sitio de poder (registro de campo)

Fuente: Esta investigación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

40

Consignamos un marco de referencia conceptual organizado en 
función de rutas trabajadas combinadamente. Este marco se apunta 
con el fin de orientar un ejercicio de reflexión especulativa que desde 
una perspectiva abierta permite analizar los gestos corpo-vocales 
como expresiones de una serie de saberes y haceres interrelacionales, 
vinculantes e integrativos de alteridades radicales. El tramado que se 
propone posibilita el estudio de los nodos que se establecen entre cuerpos, 
voces, lenguajes y sonoridades de distintas naturalezas. Asimismo, 
recogen interrelaciones entre personas humanas y espacios significativos 
concebidos en términos de sitios de poder, como es el caso de la cascada 
de Chunchu loma, visible en la imagen 1 y comentada en el apartado sobre 
los enfoques adoptados para esta investigación.

Corpo-vocalidad: agrupa las componentes corpo-vocales de 
vertiente kichwa- amazónica que nos aproximan a un entendimiento 
del entorno selvático en cuanto dimensión extensiva y relacional, es 
decir, como parcialidad que rebasa su delimitación física o geográfica 
para abarcar más de lo que comprende como porción territorial. En este 
sentido, la selva es comprendida como algo más que un suelo geográfico 
en el cual se generan procesos de apropiación (territorialización), sobre 
los que se enseñan identidades (territorialidades)2. Ciertas dinámicas 
a través de las cuales se expresan saberes y haceres corpo-vocales 
destacan la existencia de locuciones dobles en procesos comunicacionales 
interespecíficos, así como prácticas de producción de pensamiento- 
conocimiento entre árboles y humanos, o animales, árboles y humanos. 
Entre las componentes que agrupa esta ruta se cuentan un canto de 
limpia en el que el poder del médico tradicional —en este caso de una 
Rukumama (madre mayor, abuela)— para reequilibrar la salud de un ser 
humano se combina con el poder y la fuerza de los Yaku runas (personas 
del agua); un canto que reafirma la existencia de lugares significativos, 

2	 Neyer Nogales… [et al.], Amazonía y expansión mercantil capitalista. Nueva frontera 
de recursos en el siglo XXI. (CLACSO-CEDLA, 2021), 332.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

41

como es el caso del mapa oral o cantado; dos cantos que expresan instancias 
formativas de la persona, referidos puntualmente a trabajos que hacen 
a la mujer amazónica; y dos cantos que comportan vectores potenciales 
de resistencia al extractivismo, especialmente a los provocados por  
la extracción de oro aluvial, pero también por la acción sistemática de la 
deforestación y otras formas de amenaza a la biodiversidad, la diversidad 
de los conocimientos y las prácticas. En este sentido, la variable 
abona el propósito de llamar la atención sobre situaciones urgentes de 
conflictividad socioambiental y sociolingüística.

Saber-hacer/ser-conocer: agrupa una serie de concepciones y 
prácticas que comprenden el cosmos/mundo en sentido multi-actorial, es 
decir, como parte de un proceso de coparticipación en el que seres y formas 
de vida de naturalezas distintas actúan volitivamente en su constitución. 
En este sentido, comporta la noción de un socius ampliado en el que el 
saber-hacer se vuelve también saber-crear cosmos/mundo. Así, la ruta 
permite introducir un elemento de imaginación poética, trazado en la 
asunción de un hacer que implica accionar en y para el cosmos/mundo. 
Además, esta ruta conceptual —como la anterior— se vincula al campo 
del aprendizaje, poniendo de manifiesto la actualización de herencias 
perceptivas, gestuales y vocales, sobre todo en cuanto tiene que ver con 
saber-caminar la selva y saber-ser mujer amazónica.

Alter-locución: agrupa experiencias que contribuyen a rastrear gestos 
expresivos asociados a los flujos comunicacionales del entorno selvático. 
Se trata de una ruta que plantea la existencia de locuciones de alteridad, 
en perspectiva de la comprensión de las relaciones de comunicación 
entre especies, donde la selva podría considerarse una suerte de corpo-
vocalidad en sí misma capaz de descubrir sus fuerzas emergentes a través 
de senderos, entramados vegetales, comunidades de árboles, lagunas, 
confluencia de ríos (bocanas), lomas especiales, saladeros, hendiduras 
o depresiones del terreno.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

42

Las rutas conceptuales proponen así un recorrido, un trazo por 
la dimensión de la experiencia que se desdobla en la amplitud de las 
prácticas interrelacionales. Pero no con el ánimo exclusivo de describir 
o representar elementos de una identidad en particular como la kichwa-
amazónica. El enfoque es más performativo que representacional, y 
se conjuga con la ontología como herramienta de análisis a fin de 
aproximarnos tanto como sea posible a las formas de concepción de 
un conjunto de expresiones corpo-vocales, como a aquello que es en 
función de lo que las mismas interrelaciones corpo-vocales definen.

Enfoque performativo, cosmo-práctico y cosmopolítico en 
contextos de crisis socioambiental y sociolingüística

La performance como categoría teórica, metodología de 
investigación y lenguaje, propicia un abordaje de las corpo-vocalidades 
panamazónicas en consideración de su dimensión eto-poiética, 
es decir, los modos de comportarse, de vivir y de entramar la vida 
humana con las demás vidas, a través de procesos expresivos que son 
también formas viables de producción, comprensión y aprehensión 
del cosmos/mundo y sus componentes. El sentido transdisciplinar  
de la investigación performativa nos permite complejizar el enfoque de 
este estudio añadiendo la ontología como herramienta analítica de la 
expresividad corpo-vocal. De esta manera, la imaginación poética y su 
deriva expresiva a través de lo somático y vocal se asocia a procesos 
ontológicos que aquí recogemos como expresiones de un repertorio 
cosmo-práctico, en la medida en que ciertos saberes y haceres corpo-
vocales constituyen procesos de definición de lo que existe, de lo que las 
personas son y de las maneras en que se interrelacionan con las demás 
vidas del entorno para crear el cosmos/mundo. Asimismo, al trabajar las 
corpo-vocalidades en cuanto procesos ontológicos, y, por ello, cosmo-
prácticos, se articula la reflexión en torno al concepto de cosmopolítica, 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

43

entendido como una política diferente en la que se “despliegan prácticas 
no modernas para representar entidades no humanas”3.

Las cosmo-praxis se asumen en consideración del saber-hacer 
cosmos/mundo y del saber-relacionarse con él a través de un sentido 
de la vida —y sobre todo de los entramados vitales— que implica como 
condición fundamental la interrelación, la vinculación y la integración de 
unidades dispares. Así, humanos, otras formas de vida y existencias como 
las animales, las sociedades vegetales, las entidades espirituales y los 
sitios especiales, se combinan en procesos performativos de la persona, 
en complejas instancias de aprendizaje de destrezas, técnicas y hábitos 
emergentes relacionados con la defensa territorial. Saber-ser mujer 
amazónica, por ejemplo, implica una relación directa con el contexto, y, 
sobre todo, con las entidades sensibles del entorno selvático. Saber-ser 
mujer amazónica se conceptualiza también en términos de interrelación 
vinculante e integrativa, que opera manifiestamente a escala corporal y 
vocal. Saber-ser mujer amazónica hace pasar la selva por el cuerpo  
y sus sensaciones, los pensamientos, las emociones y la voz. El canto 
Sapiru warmi (saber-ser mujer amazónica) es una prueba de ello, como 
también lo es el Canto de la Pita. Estos procesos quedan expresados en 
las siguientes figuras: 

3	 Mario Blaser y Marisol De la Cadena, «World Anthropologies Network (WAN)». 
Red de Antropologías del mundo (RAM), Nº 4, (2009): 148, https://ram-wan.net/
old/documents/05_e_Journal/journal- 4/jwan4.pdf



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

44

Figuras 1 y 2
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Registro canto Sapiru 
warmi por Rukumama-Mama-Dolo.

Fuente: Esta investigación 

Figuras 3 y 4
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Canto de la Pita por 
Rukumama- Mama-Curi

Fuente: Esta investigación

En relación con el enfoque cosmopolítico adoptado nos referiremos 
someramente a las luchas territoriales locales y a los conflictos socioam-
bientales que tienen como correlato crisis de orden sociolingüístico y es-
tético, evidentes en la neutralización o denegación de los diferentes locus de 
enunciación, exterminio de lenguas nativas y de formas de producción 
de conocimientos y saberes. Así, recogemos de la geografía crítica una 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

45

perspectiva que cuestiona la colonialidad territorial, por ser esta una vía 
de imposición de patrones de poder territorial en expansión acelerada, 
que a menudo opera mediante la instalación de procesos territoriales 
eliminatorios4. Como ejemplo citamos la reconfiguración de la mor-
fología territorial y la consecuente destrucción de las bases locales de 
subsistencia, cuya condición de posibilidad es el conocimiento local. 
Pues, el conocimiento indígena —y kichwa-amazónico en este caso— 
“es la condición básica para la gestión de las bases locales ecológicas 
y espirituales de sustento y resolución autónoma de las necesidades”5.

A través de la incrementación progresiva del acumulamiento de 
riquezas por desposesión la colonialidad territorial promovida por el 
capitalismo y respaldada por el Estado reconfigura la morfología de 
los territorios, en la medida en que des/ordena los espacios otorgando 
concesiones para la ejecución de proyectos extractivos; promueve 
modelos educativos subsidiarios de las necesidades funcionales del 
poder; y pone en marcha procesos de urbanización. En extremo, provocan 
desterritorializaciones y con ello el menoscabo tanto de los sentidos de 
apropiación del territorio en cuanto tal, como también del aprendizaje 
de las componentes identitarias derivadas de la interrelación con la selva. 
De este modo se afectan negativamente las condiciones de posibilidad 
del conocimiento local.

Según se manifiesta en los cantos Sapiru warmi y de la Pita el 
saber-ser mujer amazónica se concentra en torno al saber-tejer, sembrar, 
cultivar, hacer chicha, hacer colada y lavar oro de manera artesanal, 
mediante técnicas tradicionales de recogimiento que emplean bateas 

4	 Para una comprensión más a profundidad sobre procesos territoriales 
eliminatorios véase de Neyer Nogales… [et al.], Amazonía y expansión mercantil 
capitalista. Nueva frontera de recursos en el siglo XXI. (CLACSO-CEDLA, 2021), 
315-377. 

5	 Carlos Viteri Gualinga, «Visión indígena del desarrollo en la Amazonía», Polis 
Revista Latinoamericana. Descentramientos y nuevas miradas, N° 3, (2012): 3. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

46

de madera de Chunchu6. Actualmente todos estos saberes se conjugan 
con otro de relevancia sustancial, como es aquel de la defensa. En la 
comunidad Serena la Asociación de Guardia Indígena Yuturi warmi 
—mujeres hormiga-conga— constituye un marco de acción colectiva 
organizado contra toda forma de intervención e intromisión en sus tierras, 
como se muestra en la imagen 2 y expresa en las figuras 5, 6, 7 y 8. 

Imagen 2
Rukumama-Mama-Curi-Mujer-hormiga-Conga (registro de campo)

Fuente: Esta investigación

6	 Cedrelinga catenaeformis.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

47

Figura 5 y 6
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Registro canto contra 
la minería por Rukumama-Mama-Dolo

 

Fuente: Esta investigación

 Figura 7 y 8
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Registro canto en 
defensa del territorio por Rukumama-Mama-Curi

 

Fuente: Esta investigación

Para impedir el ingreso de procesos amenazantes consideramos 
imprescindible tomar en consideración que el proyecto colonizador y 
civilizatorio, tal como lo entiende Arturo Escobar, es en sus bases más 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

48

cultural que económico7. Entonces, saber-defender el territorio nos de-
manda revitalizar constantemente prácticas, mantener en vigencia for-
mas de producción de conocimientos y saberes de procedencia ancestral. 

Para dar algunos ejemplos de cómo el territorio es condición de 
posibilidad del conocimiento local veamos que los sitios especiales —
que van desde lomas y comunidades de árboles específicos, lagunas, 
cascadas, confluencias de ríos, saladeros, cuevas o lugares de convergencia 
de animales— constituyen para nosotros verdaderos corredores de 
pensamiento tradicional, que también podrían plantearse como 
corredores de samay (sustancia y fuerza vital). 

El 10 de julio, junto a un maestrando de biología amazónica que 
hacía prácticas de campo con la Fundación Ishpingo, y guardaparques 
del Ministerio de Ambiente, Agua y Transición Ecológica (MAAE), 
visitamos el sector de Chunchu loma en un itinerario de investigación 
sobre biodiversidad. El recorrido apunta a la creación de un corredor 
ecológico. Conviene sin embargo destacar que para los Jatun Yaku runas 
la loma también se comprende como una gran extensión territorial en 
donde interrelacionar con los árboles propicia el flujo de pensamientos-
conocimientos. Y esto porque según sus mitos de referencia los árboles 
de Chunchu se encuentran asociados a la sabiduría y la obtención de poder. 
Desde el punto de vista del saber, aquí parece tratarse de un saber-hacer 
reflexiones, un saber-pensar incorporando los flujos sapienciales de 
los árboles. Este evento interespecífico que abarca el pensamiento no 
resulta de forma accidental, sino de la habilidad de habitar con empatía 
afectiva la multiplicidad natural. Asimismo, requiere de una respiración 
consciente de la función de unión que cumple el sistema fisiológico de 
oxigenación, con respecto a nuestra vida vegetativa y el medio que nos 
contiene. Los Jatun Yaku runas nos proponen asociar los movimientos 

7	 Arturo Escobar, Más allá del tercer mundo. Globalización y Diferencia (Bogotá: 
ICANH, 2005), 153. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

49

respiratorios a nuestro paso por Chunchu loma. Transitar el sitio en 
silencio, despacio y respirando profundamente con el bosque. El itinerario 
sobre biodiversidad pone de relieve una conceptualización del espacio que 
destaca la loma como sitio de poder. Este hábito del pensamiento runa lo 
recogemos con el deseo de que alguna vez contribuya a la denominación 
oficial del sector como parte de un corredor de pensamiento amazónico 
que se debe resguardar y proteger. 

En agosto, durante los primeros días del mes visitamos a Carlos 
Grefa y su familia, en la comunidad Guayusa Loma, cerca del río Umbuni. 
Con él, su esposa Carola Tapuy y tres de sus hijos (Óscar, Byron y Leodan) 
nos internamos por algunas horas en Machin uktu (cueva de mono). De 
manera similar a como se procede en Chunchu loma, para atraer hacia sí 
los flujos de pensamiento-conocimiento y poder que comporta el sitio, 
se practica una disposición corpo-vocal que implica solicitud y contacto 
físico. Un ethos emprendido desde la sensibilidad corporal y la afectividad 
encarnada. Los pedidos se hacen a través del cuerpo yuxtapone a las 
paredes rocosas de la cueva. Sin nexos o elementos de mediación el plexo 
solar se apoya en las rocas, y la voz solicita permiso para entrar, pide 
poder y a cambio se compromete a cuidar y defender. La voz se proyecta 
y articula sordamente en el fuero interno de la persona. Generalmente 
—aunque son cada vez menos frecuentes— estas prácticas se realizan 
durante la noche y sin iluminación. Además, el procedimiento incluye 
dietas libres de alimentos picantes y de sal. Se sabe que los picantes 
y la sal son sustancias rechazadas por los jaguares, las serpientes, las 
boas y los espíritus poderosos que pueblan la selva, otorgan poder o dañan 
a las personas humanas. 

En otra ocasión, también en agosto, Guillermo Andi Chimbo en 
conversaciones personales durante un campamento en Pikitsa cucha 
(hondura de la pared), destinado a la restauración de memorias y 
transmisión oral de principios, valores y saberes con infancias de la 
comunidad Serena, San Pablo y Alto Shandia, nos dijo: “la selva nos da 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

50

ideas”. De esta manera tan coloquial expresa la manifestación de un 
desafío a las delimitaciones del concepto de pensamiento como condición 
excluyente de cualquier otra forma de vida o existencia más allá de la 
humana. A su manera Guillermo Andi Chimbo confirma las posibilidades 
de un flujo sapiencial que emana de los bosques, y que es susceptible de 
devenir arribo perceptual. 

Estos procesos evidencian una disposición atencional que se 
relaciona —y aquí seguimos a Isabelle Stengers— con una inquietud 
“eto-ecológica”8. Poner atención al f lujo sapiencial de los árboles o 
experimentar la atracción de poder mediante el tránsito, la estancia y 
el contacto físico con un sitio, es un modo de comportarse que reitera 
la inseparabilidad del habitad respecto de cómo se conciben, piensan 
y configuran las interrelaciones en este contexto. Asimismo, pone de 
relieve el potencial que tienen las expresiones corpo-vocales para la 
formulación de alianzas interespecíficas. 

Una mañana no demasiado temprano en un recorrido por la selva 
con Carola y Byron reconocimos y recolectamos plantas comestibles, 
medicinales y bejucos recargados de agua. Después de una hora u hora 
y media de marcha con varias detenciones nos encontramos frente a 
un árbol muy espacial, visible en la imagen 3. En kichwa amazónico lo 
llaman Tamia mullu yura (árbol de la lluvia o árbol semilla de lluvia). A 
este árbol se le atribuyen poderes curativos. Cuando alguien se encuentra 
enfermo del ánimo y sin energía puede danzar en torno suyo pidiéndole 
que lave el desequilibrio anímico y devuelva las funciones vitales del 
organismo. La danza implica frotación del cuerpo contra el tronco y una 
salida en velocidad hacia cualquier dirección. La persona debe correr a 
toda prisa sin volverse hacia atrás y procurando el trazo de curvas para 
evitar ser alcanzado por la enfermedad que momentáneamente queda 
prendida del árbol.

8	 Isabel Stengers, «La propuesta cosmopolítica». Revista Pléyade, N° 14, (2014): 24.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

51

Imagen 3
Tamia Mullu Yura (registro de campo)

Fuente: Esta investigación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

52

En este sentido, nos parece que los saberes y haceres corpo-vocales 
son indiciarios de movimientos de des-antropocentrización, proliferación 
de mundos y afirmación de modos cooperativos o complementarios de 
producción de conocimientos. Lo cual contribuye a destacar el pluri-
verso, es decir, aquel “proyecto basado en la multiplicidad de ‘formas 
de hacer mundos’”9.

Las corpo-vocalidades en cuanto cosmo-praxis conllevan entonces 
una congruencia lógica con la cosmopolítica indígena, que, como decíamos 
anteriormente, se entiende en términos de una política diferente que 
propicia la des-objetualización de la naturaleza y de la multiplicidad 
de alteridades que la conforman, en la medida en que las entidades 
sensibles otras que humanas son elevadas al rango de actor/agente. En 
consonancia con ello, el trabajo ontológico-político de Mario Blaser y 
Marisol de la Cadena ayuda a sostener lo que planteamos. De acuerdo 
con los autores, todos los existentes en el mundo:

tienen agencia y voluntad propia y aunque sin duda jerarquizados, 
la jerarquía no necesariamente sigue la división humano (cultura)/
no humano (naturaleza). Humanos y no humanos co-constituyen el 
mundo y se relacionan entre sí y con el otro volitiva y políticamente.10 

La cosmopolítica indígena indica que la naturaleza (y la selva en 
nuestro caso) no es solo una categoría universal trascendente, sino que 
es también el locus de una(s) política(s) no moderna(s), que desde su 
plena y legítima diferencia ontológica desafían la hegemonía epistémica 
resultante de la separación entre culturas y naturaleza11. 

9	 Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar, Federico Demariay y Alberto 
Acosta, (Coords.), Pluriverso. Un diccionario del posdesarrollo. (Barcelona: Icaria 
editorial, 2019), 49. (apostrofe nuestro, comilla francesa en original).

10	 Blaser y De la Cadena, World Anthropologies network…, 7

11	 Ibid., 7.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

53

Un campo epistémico no moderno reclama su reconocimiento y su 
espacio como voz política. El ejercicio que nosotros podemos desplegar es 
el de reforzar mediante este trabajo todo vector potencial de resistencia 
a la denegación de los conocimientos y las formas de conocer de la 
nacionalidad kichwa amazónica. Para ello introducimos la precaución 
de no reducir a creencias y/o costumbres culturales las implicancias 
y alcances de las corpo-vocalidades relevadas en terreno. Los “flujos 
sapienciales de los árboles” o los sitios considerados en términos de 
“corredores de pensamiento tradicional y/o corredores de samay” no 
son el resultado de una creencia, siempre que se ponga en tela de juicio el 
discurso que la modernidad occidental configuró al respecto. Los flujos de 
pensamiento que se atribuyen a Chunchu loma o a Machin uktu, en cuanto 
sitios donde se puede aprender algo desde la interrelación, la vinculación 
y la integración, existen. Y su existencia excede las limitaciones de 
la interpretación cultural. De acuerdo con De la Cadena, cuando la 
interpretación cultural —que también se estructura desde el poder 
del Estado— le dice a una multiplicidad de actores identificados como 
miembros de una misma cultura, que sus postulados son creencias, lo 
que está haciendo, es decir: esto que crees no es “real”. La dimensión 
cosmopolítica de las corpo-vocalidades que estudiamos en este trabajo, 
se afilia a los frentes y contra fuerzas de esa “violencia conceptual” 
ejercida desde el Estado y “por el poder del conocimiento”12.

La denegación de lo que para los Jatun Yaku runas y demás personas 
kichwa-amazónicas o pueblos indígenas en general es, es colonialismo 
ontológico, colonialismo epistémico y violencia de Estado.

Tentativas y desplazamientos

Los saberes y haceres corpo-vocales no expresan representaciones 
de creencias culturales sobre un único cosmos/mundo. Pues, no pueden 

12	 Marisol De la Cadena, Helen Risor y Joseph, Feldman, «Aperturas onto-
epistémicas: conversaciones con Marisol de la Cadena». Antípoda. Revista 
de Antropología y Arqueología N°. 32, (2018): 172. https://doi.org/10.7440/
antipoda32.2018.08



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

54

enmarcarse al interior de una estructura multiculturalista donde se 
proyectan diferentes cosmovisiones culturales sobre una única naturaleza 
trascendente, predefinida por teorías gestadas en el marco de procesos 
histórico-sociales que no corresponden con la realidad de los sistemas 
de pensamiento no-occidentales. Lo que las corpo-vocalidades expresan 
es en cuanto tal, y se sustentan en un sistema de conocimiento diferente 
a la matriz de conocimiento moderno-occidental. Los saberes y haceres 
corpo-vocales estudiados en este trabajo corresponden a una ontología 
propia que se fundamenta en una epistemología igualmente propia 
sobre el mundo circundante. Su estudio requiere un exceso, o, mejor, 
un deslizamiento de la perspectiva, a fin de poner en suspenso las 
definiciones y categorías que tenemos aprendidas y que empleamos 
para definir, conocer, comprender, saber y actuar en la vida, sobre la vida 
y con la vida del mundo y sus componentes. 

Por ejemplo, las definiciones categoriales de sujeto o pensamiento 
no son ni esencias ni sustancias identificables en cuanto tal, ni tampoco 
atributos exclusivos de lo humano. No remiten excepcionalmente al 
anthropos, y por ello no constituyen condiciones de posibilidad cerradas, 
como las plantea el pensamiento occidental. Estas componentes solo 
adquieren sentido en cuanto se cristalizan como posición. Dicha posición, 
en efecto, comporta una perspectiva y conforma un locus de enunciación 
que puede ser ejercido tanto por entidades humanas como por aquellas que 
no lo son, o entre ambas al mismo tiempo. 

Ser-sujeto con perspectiva y ser-objeto de una perspectiva

Sujeto con perspectiva: las condiciones de posibilidad de ser “sujeto” 
en la selva se encuentran distribuidas entre las especies y existencias que 
revisten importancia significativa para los grupos humanos con quienes 
conviven. Según lo plantea Descola:

a diferencia del dualismo más o menos estanco que, en nuestra 
visión del mundo, rige la distribución de los seres, humanos y no 
humanos, en dos campos radicalmente distintos, las cosmologías 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

55

amazónicas despliegan una escala de seres en la que las diferencias 
entre hombres, plantas y animales son de grado y no de naturaleza. 
[…] Lejos de reducirse a un lugar prosaico proveedor de alimentos, la 
selva y los desbroces para cultivo son escenarios de una sociabilidad 
sutil en los que, día tras día, se van conciliando unos seres que 
únicamente la diversidad de su aspecto y la falta de lenguaje hacen 
distintos de los humanos.13

En nuestro caso, la gradación entre humanos y aquellas entidades 
que no lo son parece establecerse a través de los mismos distintivos: 
lenguaje y aspecto; por lo demás, ciertos animales, plantas, espíritus e 
incluso sitios son asumidos por Jatun Yaku runas como entidades dotadas 
conciencia reflexiva, y por ello pueden relacionarse intersubjetivamente 
con los humanos.

Así, independientemente de la naturaleza de un ser o entidad, el 
grado parece estar determinado por la posición que se ocupa dentro 
de la ecología compleja de seres que se relacionan intersubjetivamente, 
vinculándose e integrándose. La posición, en efecto, quedaría entonces 
manifiesta a través de la capacidad de ejercer conciencia reflexiva y de 
trazar intencionalmente una perspectiva sobre el mundo. Es sujeto, por 
lo tanto, quien tiene un punto de vista sobre el mundo sin importar su 
naturaleza, ni su forma física o lenguaje.14

Un día de junio, hacia fin de mes, estábamos en la casa de Corina 
Andi, alias Mama Curi (véase imagen 1) en la comunidad San Pablo.  Papá 
Juanito, su esposo, nos contaba acerca de los procedimientos seguidos en 
el ejercicio de abrir trochas (caminos) en la selva. Luego de la explicación 

13	 Alexandre Surrallés y Pedro García Hierro, [eds.], Tierra Adentro. Territorio 
indígena y percepción del entorno (Copenhague: IWGIA, 2004), 26-27.

14	 Para una comprensión a profundidad sobre esta aseveración puede verse 
de Eduardo Viveiros de Castro, Metafísicas Caníbales. Líneas de antropología 
postestructural (Madrid: Katz Editores, 2010) y La mirada del jaguar. Introducción 
al perspectivismo amerindio (Buenos Aires: Tinta Limón, 2013). 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

56

que no reproduciremos aquí, Rukumama-Mama-Curi empezó a hablar 
de Pishku Munditi. Después de decirnos que se trataba de un pájaro 
amazónico imitó su canto:

Wuuuturi tu putinkiii tu!
Wuuuturi tu putinkiii tu!
Wuuuturi tu putinkiii tu!

La traducción que Rukumama-Mama-Curi hace de este canto 
distingue un propósito muy claro en su enunciado:

Estoy soñando mal de noche. En un palo ha hecho círculos […] Hijo       
—dice— no estarás juntando con un águila que tiene bastantes 
uñas sino ha de comerse a usted […] En eso vos tienes que juntar 
con un pájaro que no tiene así uñas, es Yutu se llama ese pájaro, 
Yutu. Ese Yutu es bien mansito. Si es que, si es que ustedes van a 
estar así, andando, no andarán por afuera sino tienen que estar 
escondiendo, porque a veces caen los árboles cuando hace bastante 
viento saben caer los árboles, bastante montón de árboles saben 
estar allá adentro irán a esconder con Yutu, pero con Yutu no con 
otros pájaros. Porque soñé mal eso hijo, eso estoy diciendo, eso 
estoy anticipando, pero yo estoy yendo a andar por allá. Si es que 
vengo, vengo. Si es que no vengo, no vengo porque soñé mal dice 
que ha dicho. No sé qué mismo va a pasar hoy día. Eso, han hecho 
trampa, allá han cogido haciendo trampa. Así como el Munditi ha 
dicho, un árbol así, de aquí paran, hacen un círculo, y como de 
esto así lo ponen así haciendo bombitas […] última vez ha dejado 
cantando, dando consejo al hijo.

Pishku Munditi alcanza así el grado de sujeto, pues, ejerce una 
perspectiva y conforma un locus de enunciación con agencia, en la medida 
en que busca provocar una reacción de precaución y cuidado en los otros 
de su especie.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

57

Sujeto de una perspectiva: en septiembre, también hacia fin de mes, 
organizamos una salida al shakan, sitio de referencia importante para 
los hermanos Klever y Jorge Cerda Shiguango. El objeto del itinerario 
corresponde a la necesidad imperiosa de siempre volver a transitar el 
sitio, quizá porque el shakan es concebido como un espacio de poder. Pues, 
allí confluyen cada cierta temporada cientos de loras que van a lamer 
minerales de la pared desnuda de la montaña, retratada en la imagen 4.

Imagen 4
Detalle pared del shakan (registro de campo)

 

Fuente: Esta investigación

Frente al shakan los hermanos comentaron acerca de un supay 
(diablo) con forma de pájaro. Seguir su canto puede perder, desviar, es 
decir, perder de vista el sendero. Dice Jorge: “el canto llama la atención 
de uno, porque no se reconoce en lo que dice. Boreeego! Canta. Boreeego! 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

58

Arriba. Y entonces uno avanza mirando arriba, en los árboles va la vista, 
mientras va borrando la pisada”. Tomando en cuenta la estructura 
pronominal de las lenguas amerindias, según las explicaciones de 
Avelar (2021) el vocablo “yo” corresponde a lo que ha sido dotado  
de espíritu (o alma), “tú” a la supernaturaleza en la forma del Otro como 
sujeto, y “él, ella” a cualquier dominio impersonal. Es decir, a cualquier 
existencia objetificable. Por consiguiente, atender el canto de aquello 
que se concibe como supay, implica devenir en un ello, es decir, en un 
dominio impersonal. En suma, en el objeto de una perspectiva que excede 
lo humano15. 

Pensamiento y corpo-vocalidad distribuida

El campo del pensamiento, por otra parte, se dispone también como 
una condición posible para las demás especies y vidas. Con base en la 
tesis de Eduardo Kohn16 en relación al pensamiento como una condición 
disponible para todo el rango de lo viviente, nos parece oportuno referir 
una dinámica de co-presencias, intencionalidad y propósitos, que implica 
a personas humanas y una pava de monte. Al parecer, la pava ubin —como 
la llaman en Serena— canta como la rana ubin (rana toro) cuando advierte 
la presencia de humanos en su rededor. Este evento permite hipotetizar 
que la pava ubin canta con el propósito de dirigir la atención humana  
al suelo del bosque y no hacia las ramas de los árboles, donde por lo 
general se asienta. Y esto, porque la pava sabe que el canto de la rana ubin 
provoca un cambio en la disposición de la atención y del cuerpo de los 
humanos. El canto de la pava acciona una producción imagista que, si 
bien es clara y precisa en la mente humana, no coincide del todo con la 

15	 Sesión 3 del curso El perspectivismo amerindio y los derechos no humanos, dictado 
en el año 2021 por el Instituto de Estudios Filológicos de la UNAM, en el marco 
del proyecto PAPIIT (Heteronomías de la justicia, de exilios y utopías). Disponible 
en: https://www.youtube.com/watch?v=j1F0Lh9q3gw&t=174s

16	 Eduardo Kohn, Cómo piensan los bosques. Hacia una antropología más allá de lo 
humano (Ecuador:    Abya-Yala, 2021)



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

59

realidad. Se trata pues de un engaño animal en el que la pava representa 
el canto de la rana sin ser ella, generando así una experiencia intensiva 
que suscita una performance humana derivada de la herencia perceptiva 
y gestual. Pues, oír el canto de la rana ubin despierta toda una serie de 
saberes relacionados con su cacería. Los rukuyayas (abuelos) han enseñado 
una disposición corporal-gestual que para cazarla requiere lentitud, 
inclinación y sujeción de los testículos. Según dicta la experiencia, 
alcanza la pava primero el sonido tintineante de los testículos antes 
que el crujir de la hojarasca al caminar. La dinámica corpo-vocal, en este 
caso, integra registros específicos dispares en un acontecimiento que se 
descubre ficcional y representativo. La pava percibe la presencia humana, 
canta, y desencadena un proceso semiótico que lleva al cuerpo humano a 
ejecutar (y reiterar) una corporalidad moldeada por las enseñanzas de 
padres y abuelos cazadores de ranas. 

La pava canta y disminuye la velocidad del desplazamiento humano. 
La pava canta y el cuerpo humano se inclina sobre el suelo del bosque. 
La pava canta y el cazador sujeta sus testículos. La dinámica permite 
atestiguar lo que al menos de forma incipiente podemos llamar corpo-
vocalidad distribuida entre unidades dispares. Las condiciones de 
posibilidad de este suceso son condiciones de posibilidad compuestas, 
impiden que las partes se separen, que sean por separado. Los términos 
corpo-vocales son juntos, aunque provienen de fuentes diversas.

Perspectiva y enunciación mutua

El ejercicio mutuo de perspectiva y enunciación implica procesos de 
alineamiento entre bloques de afectos humanos y bloques de afectos  
de formas de vida distintas. En el caso de la perspectiva aducimos como 
ejemplo los silbidos que sirven para recobrar la orientación cuando se está 
perdido en el bosque. En este caso los términos: humano y otras formas 
de vida se complican en una interrelación que vincula e integra runas, 
territorio y espíritus, o, mejor, almas de ancestros cercanos. La columna 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

60

de aire que proyecta el desorientado a través de su silbido es un llamado. 
El viento se mezcla con el poder del aliento y constituye una convocación  
del ancestro. Específicamente, una convocación del rukusamay, es decir, del 
espíritu del abuelo. Frente a la desorientación los Jatun Yaku runas acuden 
al rukusamay porque éste conoce el camino. Lo ha experimentado antes 
que ellos. Oswaldo Cerda Licuy, en un itinerario precedente a esta 
investigación, después de recobrar la orientación en la tarde del segundo 
día de una expedición de tres por caminos antiguos, nos explicó: “si la 
huella se pierde, la persona tiene que llamar, tiene que hacer sonar para 
que le orienten. Hay que silbar así, poniendo las manos así, de forma que 
quede hueco y suene fuerte, para que los espíritus escuchen y den paso, 
digan por dónde es el paso”.

Por otra parte, para el ejercicio mutuo de la enunciación tomamos 
la ruta alter-locución presentada arriba como estrategia de conjunción 
conceptual para ayudarnos a argumentar las experiencias de locuciones de 
alteridad, en perspectiva de la comprensión de las relaciones de comunicación 
entre especies dispares. Existe un sacha pishku (pájaro de monte) que opera 
como un espejo de enunciación. Lo que la persona humana dice acá, si es 
verdad, es repetido selva adentro por el sacha pishku. Y si es mentira, se 
descubre por el pájaro a través del canto. El mismo pájaro expresa dos 
cantos, chik chik chik…, si es verdad, y chiiikuaaan chiiikuaaan chiiikuaaan…, 
si es mentira. Existe entonces un locus doble de la misma enunciación. 
Una multiplicación de lo mismo en cuanto contenido, pero diferente 
en términos de expresión vocal-sonora. Las condiciones expresivas 
componen una realidad de lenguaje donde la alteridad radical se refleja 
sin cancelación ni nexos coordinantes entre disparidades. Es decir que, 
la relación entre seres es menos una del tipo “uno-y-el-otro” que “uno-
en-el-otro”. En este caso interespecífico, lo que uno dice también lo dice 
en-el-otro.

Por todo ello, las corpo-vocalidades relevadas en este trabajo son 
reconocidas como expresiones de una episteme que propician lo que 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

61

Marisol de la Cadena llama “aperturas ontológicas”. De acuerdo con 
la antropóloga, así entendidas (y pensadas) las corpo-vocalidades y las 
interrelaciones en que estas se expresan, lo que podemos atisbar del 
canto del sacha pishku, de los silbidos de Oswaldo, del canto de la pava 
ubin, de pishku munditi, etc., es justamente lo que las son y lo que es/
son los cosmos/mundos donde se establecen esas relaciones. Este tipo 
de corpo-vocalidades, por lo tanto, son expresiones performativas a 
través de las cuales las personas manifiestan un saber-hacer, componer 
y aprehender el cosmos/mundo que las constituye. Se trata, en efecto, 
de una producción ontológica y epistemología diferentes.

La selva canto

Durante nuestra estancia en la comunidad de Guayusa Loma 
pudimos recoger una serie de eventos que presentan la manifestación 
de fuerzas de tracción vital. Inmersos en los senderos y en compañía de 
la gente-territorio, portadora de una memoria-territorio y de un 
pensamiento-territorio, comprendimos que saber-defender y saber-
narrar-cantando está asociado a un saber-caminar en y con la selva. 

Para ciertos caminantes los senderos integran su propia vida, en 
cuanto ésta se constituye a través de su práctica, es decir, mientras se hace 
uso de ellos, en la medida en que se los camina. Las corpo-vocalidades que 
estructuran la reflexión de este acápite refieren a prácticas y modos de 
uso del territorio que reflejan procesos eto-poiéticos, donde los modos de 
comportarse apuntan al establecimiento de tramas vitales inclusivas de 
alteridades radicales. En este caso, la eto-poiética en acto que recogimos 
en campo deriva en la polinización de un canto que es el mapa oral del 
trayecto, del itinerario realizado. Dicho de otra manera, se trata de una 
táctica verbal de reafirmación de la existencia de sitios importantes, 
donde tuvieron y tienen lugar interacciones de gran valor cultural y 
relevancia en cuanto proceso de producción del conocimiento local. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

62

Después de algunas horas de marcha a velocidad apacible se nos 
reveló que lo que practicábamos era un relevamiento intensivo, afectivo 
del terreno, en el que los arribos perceptuales —según nos explica Byron 
Grefa Tapuy— corresponden a lo que la selva en sí misma nos permite 
ver de ella. Este razonamiento nos permite pensar que la expresividad 
corpo-vocálica va definiendo el espacio y éste, a su vez, al ser habitado 
intensivamente, va determinando las manifestaciones expresivas de ese 
mismo cuerpo-voz, situado de alguna manera, en un locus de alteridad 
que debe traducir.

La realización oral de este mapa, audible y legible en las figuras 9 y 
10, descubre un proceso relacional de coparticipación a través del cual 
la selva parece demostrar el propósito de su propia reafirmación. Byron 
dice: “el canto nos viene del espacio, de lo que vemos y conocemos, del 
movimiento”. Y en otra ocasión similar, Pablo Alvarado Cerda, en un sitio 
llamado igualmente Guayusa Loma, rumoreó mientras caminábamos 
juntos hacia la cabecera de Piwi Yaku: “todo lo que vemos y sentimos 
aquí es poder”. 

Figura 9 y 10
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Registro Mapa 
Cantado por Byron Grefa Tapuy

Fuente: esta investigación



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

63

Aducimos por todo ello que, efectivamente, hacer el mapa cantando 
es la exposición del territorio en cuanto locus de enunciación de una forma 
de vida radicalmente distinta de la humana. La expresión vibrátil de un 
campo creativo y relacional donde los gestos corpo-vocálicos del bosque 
se cursan eventualmente a través de la expresión corpo-vocal humana.

Este tipo de hacer corpo-vocal nos remite al sentido productivo de 
la performance en términos sonoro-verbales y en perspectiva de una 
comprensión interespecífica de la misma. Hacer el mapa cantando de 
esta manera revela una actitud descentrada, un movimiento de des-
antropocentrización, en la medida en que el runa canta lo que también 
canta la selva. 

Nos viene al pie una reflexión de Carlos Severi acerca del uso de 
la palabra y la construcción de memoria social:

Quien toma la palabra por la tradición, y no a título personal, sufre 
una transformación: ocupa el lugar de un yo-memoria que la acción 
ritual define detalladamente. La voz del enunciador (no solo por las 
palabras que enuncia, sino en todos sus registros, las entonaciones, 
las uniones y separaciones, los soplidos, las onomatopeyas, los 
gritos…) es uno de los vehículos-clave de esta transformación de 
la identidad.17 

Aquí, si bien el mapa no es una expresión formulada en el marco de 
las tradiciones mítico-rituales de los runas, el “yo- memoria” que señala 
Severi puede reinterpretarse en perspectiva de la “comprensión” de 
un territorio enunciante y de la canalización humana de esa locución 
de alteridad. El “yo-memoria” no se transforma en el sentido en que 
no adopta la apariencia material del territorio, pero sí se complica en 
una interrelación que implica alter-locuciones: si “el canto nos viene del 

17	 Carlo Severi, El sendero y la voz: una antropología de la memoria. (Buenos Aires: 
Editorial Sb, 2010), 19.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

64

espacio, de lo que vemos y conocemos, del movimiento”, como asevera 
Byron, entonces proviene de la conciencia reflexiva, co-presente, intensiva 
y con propósitos de la misma selva; de la subjetividad de la selva.

Aducimos que las condiciones de producción del mapa cantado 
remiten a un entramado interrelacional efectivamente biosocial y por lo 
tanto multíplice. El canto resulta de un proceso de coparticipación que 
se sustenta en la socionatura, en el ejercicio de un ethos diferente, una 
eto-poiética. La aseveración: “[…] nos viene del espacio […]” declara que la 
selva se involucra en su elaboración. La performance que referimos es 
entonces doble. El locus se distribuye entre la selva y el runa, que deriva 
enunciante de lo que la selva le deja ver para enunciar. Ve el bosque al 
runa y el runa al bosque, y se cantan lo que se dejan y alcanzan a ver. La 
vista de uno parece entonces devenir la voz del otro. El bosque nublado 
es para muchos solo un manto de neblina entre la vegetación espesa; 
pero quien ve está en posibilidad de encarnar y cantar las imágenes, de 
aprehenderlas corpo-vocálicamente. La selva, sin dejar de ser la selva es 
también esos mismos términos corpo-vocales que enuncia el runa que 
canta. Del mismo modo, el runa es al cantar el camino, la selva misma 
que canta su locución a través de la locución del runa.

Ver y cantar pasa entonces por el orden de lo multi-actorial 
y multi-vocal. Complejidad de actores. Complejidad de voces. Agencia 
biosocial. La voz cantada y su sonoridad se vuelven, al parecer, vía de 
acceso a algo más grande de lo que vemos. Alcanzan quizá un nivel 
intensivo intrínseco de la subjetividad de la selva.

Vale decir, además, que hacer el mapa cantando puede tomarse 
en el sentido de un gesto corpo-vocal de resistencia, porque mengua el 
olvido de los sitios en tanto nombra, y de las prácticas, en tanto hace y 
actualiza. Por un lado, artefacto corpo-vocal o contra-dispositivo de la 
desaparición de sitios importantes del bosque —que se acelera a manos 
de la avanzada extractivista—, por otro, puesta en acto de la herencia 
cultural, de marcos de interpretación y del gesto corpo-vocal repetido. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

65

Nombrar cantando es una forma de reafirmar las multiplicidades 
que existen. La efectuación simbólica de un reconocimiento que opone 
vitalidad a la extinción. Hacer el mapa cantando pone de manifiesto un 
hábito emergente que convierte al caminante en un agente territorial 
que expresa gestos de reconocimiento del bosque amazónico a través 
de la reiteración de una práctica heredada. Nombrar cantando es por 
lo tanto la contraefectuación simbólica de la extinción del bosque y de 
las prácticas. La contraefectuación de la sustitución de los entornos 
vivos, por todo cuanto pudiera ser construido y controlado. La 
contraefectuación ejercida por los runas desde “los potenciales ecológicos 
y saberes culturales”18.  Manifestación de una forma de saber-hacer la 
resistencia amazónica, y manifestación de una forma de saber-hacer, 
también, la memoria amazónica.

Animismo narrativo: prácticas mutarualistas de re-existencia

Un narrador wiwa dijo que las mamas o sacerdotes no tenían algo así 
como un libro escrito, pero que tenían libros, por ejemplo, en los pájaros, a 

cuya vista y sonidos la memoria recrea los relatos y canciones  
de los antiguos.

Miguel Rocha Vivas, Antes el Amanecer

Procedimiento

Para la realización del cuerpo poético-literario que integra este 
capítulo consideramos cinco prácticas vitales: saber-caminar, saber-
tejer, saber-sembrar, saber-defender y saber-narrar-cantando; asimismo, 
importan en este proceso aquellas dimensiones temporo-espaciales que 
al parecer abren el socius al relacionamiento interespecie, a través de 

18	 Enrique Leff, Pensamiento Ambiental Latinoamericano [Ponencia]. VI Congreso 
Iberoamericano de Educación Ambiental, San Clemente de Tuyú, Argentina, 
(19 de septiembre de 2009), 3.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

66

planos territoriales que pueden ser materiales, metafísicos, oníricos o 
combinados. La interrelación, el vínculo y la integración de multiplicidades, 
de alteridades radicales, quedan referidas en la continuidad que 
percibimos entre estas dimensiones y planos territoriales, que presentan la 
manifestación de interconexiones y entrelazamientos de acontecimientos 
y sucesos, yuxtaposiciones, mixturas y marañas de corpo-vocalidades 
y sonoridades. A continuación, la narrativa de Rukumama-Mama-Curi 
ayudará a comprender mejor el proceso escritural.

El 16 de agosto en la comunidad San Pablo, mediante una entrevista 
flexible y ajustable, Rukumama-Mama-Curi nos contó sobre su encuentro 
con yaku pishnas (lobos de agua), que son en verdad yaku runas, es decir, 
personas del agua. Las implicancias de este encuentro sostenido durante 
unos cuantos minutos en el cauce crecido del río Illukulin se despliegan 
posteriormente en el campo de los sueños de Rukumama-Mama-Curi. 
Como veremos, el sueño se vuelve un sitio de poder, una dimensión de 
confluencias en la que se establecen alianzas interespecíficas.  

Yo cuando tenía 45 años, yo siempre sabia andar al río, siempre, 
siempre con atarraya, coger bocachico, bastante bocachico, 
carachama grande, todo tipo de pescado. Estaba crecido el río. 
[…] yo estaba cogiendo bastante así, una shikra llenito de pescado, 
ahí menos pensado me bota el río así: tshuuupumm. ¡Ay! Digo: ¡qué 
será! […] ahí sale un lobo, un lobo, casi tipo persona tenía la cara, 
como persona mismo, las orejitas tenía así, bien tiesitas así, tenía 
bello bastante los brazos, yo estaba viendo allá y otro sale acasito. 
¡Yo con miedo! Ay, qué hago ahorita, viendo allá ahí está el otro. 
Los tres lobos: otro aquí, otro allá, y otro acá, yo en la mitad. De eso 
canto yo así, cuando estoy sobando a los wawas19 […] ¡Ay! ahora qué 
hago, le digo, creo que me van a llevar, le digo. Ahí menos pensado 
cogiendo atarraya me fui corriendo a la playa […] Eran lobos de río 

19	 Wawas refiere a niñas y niños en lengua kichwa.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

67

muy grandotes, muy grandotes, acá pues, en el río Illukulin […] me 
dejaron en la mitad. Yaku runas son, Yaku lobos…

Primero los yaku pishna-runas comparecen ante Rukumama-Mama-
Curi en el río Illukulin. Después –nos sigue contando ella– en sueños 
los yaku pishna-runas le visitan y le dicen que su aparición conlleva 
un incremento del poder de ella en las prácticas de curación. Le dicen 
que estarán cerca, y que cuando vaya al monte irán cuidándole detrás. 
Rukumama-Mama-Curi, ya despierta, crea un canto de curación, audible 
y legible en las figuras 11 y 12. Allí los nombra, los convoca e integra 
a los yaku pishna-runas en el proceso curativo, que incluye el uso de 
plantas medicinales y el uso de sus manos. Rukumama-Mama-Curi, para 
reestablecer la salud, da medicinas herbales, palpa, manipula, soba y 
presiona el cuerpo mientras canta. Así, además, transmite protección, 
claridad y equilibrio al cuerpo de la persona enferma. Los yaku pishna-
runas vuelven a visitarla en sueños. Ella dice que ellos le dicen: “Oye 
mujer todavía me estás pensando a mí. Nosotros ahí andamos viendo a usted, 
cuidando a usted. Ese canto no tienes que olvidar”. 

Figuras 11 y 12
QR (registro sonoro en MP3 y transcripción en PDF) Canto con los 
Yaku runa por Rukumama-Mama-Curi

 

Fuente: Esta investigación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

68

Nos llama la atención la concatenación de instancias de compa-
recencias que tienen espacio en diferentes niveles o planos de realidad, 
y, sobre todo, como se pone de relieve el hecho de que estos encuentros 
traccionan prácticas que buscan el mantenimiento de la vida por la 
restauración de la salud. Estas relaciones nos mueven a indagar una 
escritura creativa que inscribe tras un juego de síntesis de términos la 
palabra mutarualista como referencia cardinal del proceso creador.

El entrelazamiento sintético de las palabras mutar y mutualista 
implica movimiento-traslado, en cuanto mutar que proviene del latín 
mutare significa cambiar, y reciprocidad, en la medida en que mutualista 
se asocia a ese tipo de interrelación. De ahí que la mutación provocada 
por el mutualismo se descubra como dimensión de campo creativo para 
una escritural enfocada en la indagación de aperturas y mixturas 
entre vidas, corporalidades, vocalidades, existencias, atmósferas y 
planos de realidad.

Es importante añadir, además, cómo la corpo-vocalidad mutarua-
lista de la escritura se alimentó de significativas autodenominaciones 
expresadas por las Rukumamas durante las conversaciones sostenidas, es-
pecialmente en las narraciones cantadas. Nos referimos al reconocimiento 
verbalizado de nombrarse como mama de la Pita, mama de la Yuca, mama 
del Fréjol, mama de la Chakra; como así también al hecho de ser mujer 
hormiga-conga. Se reafirma entonces lo que podría entenderse como un 
estar siendo mutarualista, que se extiende también al ámbito del lenguaje. 
Revelamos que durante el proceso de interpretación al español de las 
canciones kichwa, la compañera identificó que muchas de las palabras 
que habían sido cantadas no terminaban de ser enteramente kichwas 
ni enteramente españolas, sino que se trataba de palabras híbridas. De 
la mixtura entre una lengua y otra resulta la formación de una tercera 
posibilidad. Una reunión de palabras expone una tercera lengua. Una 
que nos parece oportuno llamar mutarualista.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

69

Animismo y oraliteratura

Otra de las referencias que tomamos en cuenta para conducir 
el procedimiento seguido durante la producción del cuerpo poético-
literario que sigue a este acápite bajo el subtítulo de Escrituras de animismo 
narrativo, es precisamente la comprensión que hace Descola del animismo, 
en cuanto es parte de los “sistemas de propiedades de los existentes”20. 
Según el autor, la amplitud que alcanzan los pares oposicionales 
elementales al plantearse como modalidades de definición diversas, 
conlleva una comprensión de los componentes de las personas humanas u 
otra clase de entidades vivientes en términos de “interioridades similares 
y fisicalidades heterogéneas”21. 

Interesa esta forma de comprender el animismo porque al parecer 
en el caso del vínculo entre Rukumama-mama-Curi y los yaku pishna-runas 
las interioridades similares entre estas diferencias radicales se expanden 
hacia afuera, alcanzando un nivel de expresión que no necesariamente 
implica semejanza morfológica. En el canto de los yaku pishna-runas, 
por ejemplo, no hay semejanza corporal, las fisicalidades se mantienen 
heterogéneas, pero algo de los seres del agua pasa con el aliento humano 
que da cuerpo a las palabras en el canto de curación. Algo coincide, pero 
la vocalidad se expone más allá de las estructuras de la lengua común, 
como se evidencia cuando la lengua deriva en un híbrido kichwa-español. 
Algo muta en relación con aquello que se da y recibe entre las entidades 
que se vinculan e integran. La escritura explora entonces cuerpos y 
vocalidades en alianza y asociación mutarualista.

Por último, la oraliteratura, referida a las literaturas indígenas 
realizadas en toda su expresión y proceso, y definida “[…] por un tipo de 

20	 Philippe Descola, Más allá de naturaleza y cultura (Buenos Aires: Amorrortu 
Editores, 2012), 190.

21	 Philippe Descola, Más allá de naturaleza y…, 190. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

70

obras en que se busca expresar una visión propia sobre la actualidad 
de la comunidad, visión que combina la mirada externa con las voces 
de reflexión colectiva”22, se compone a las referencias procedimentales 
que nos permitieron aproximarnos al campo e interaccionar con las 
comunidades. Recogemos de la oraliteratura lo que Miguel Rocha nombra 
como “actitud oraliteraria”, que se compone del contacto familiar, el 
sentido de pertenencia territorial-comunitaria y la común referencia a 
los mayores como las palabras vivas de las colectividades23. 

Entonces, atrae en rigor la oraliteratura porque presenta condi-
ciones de posibilidad de transformación y entrelazamiento de tempo-
ralidades, en el sentido en que “las tradiciones mítico-literarias, lejos de 
ser sistemas estrictamente cerrados, recrean las memorias arcaicas, 
readecuan las influencias externas y actualizan las experiencias del día 
a día; así  pues, ellas suelen ser ancestrales y contemporáneas”24. De ahí 
que la confluencia de narraciones y cantos que permean las escrituras 
de animismo narrativo que siguen este apartado expresan la confluencia 
de corpo-vocalidades inauditas y nacientes, que quizá tramen narra-
ciones míticas-contemporáneas. En estas escrituras se elabora, amplia, 
transforma y re-oralizan prácticas y territorialidades con el deseo de 
movilizar-resurgir, memorias, cuerpos y voces. 

22	 Miguel Rocha Vivas (Comp.), El sol babea jugo de piña. Antología de las 
literaturas indígenas del Atlántico, el Pacifico y la Serranía del Perijá (Colombia: 
Ministerio de Cultura de Colombia, 2010), 33.

23	 Rocha Vivas, El sol babea jugo de piña…, 33.

24	 Ibid., 28.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

71

Escrituras de animismo narrativo 
          Yachak Jawana (Sabio tejer)

Nos bañamos largamente en las pozas que bordean los senderos, 
y fuimos aceptadas por los sajinos negros. Ahora sí, capas de lodo 
cubrían nuestros cuerpos y en mixtura de piel milenaria, supimos 
dónde estaban las casas.

Al emanar telúricas entrañas ya no corrían despavoridos. En 
manada, deseantes de cofradía iniciamos recorridos nocturnos, 
y al adentrarnos en uno de los corredores nos hallamos con Llili 
Mama, la escarabaja tejedora. Fuimos envueltas por diminutas e 
indescifrables existencias que poblaban su contorno, y al siguiente 
instante, en presente suspensión abierta, aquellas criaturas 
colmaron con masa madre las cuencas de nuestros ojos. La 
condensación de la pasta provenía de atávicas tramas, de inauditos 
tejidos de presencias.

Entonces percibimos la ofrenda: próximas al corredor vislum-
bramos una sucesión de habitabilidades cósmicas que adoptaban 
la forma de estalagmitas huecas. Allí sería la estadía, de allí 
provenían las aliadas.

Circundadas por la plenitud de las criaturas aladas fuimos conduci-
das hasta la entrada de una cueva, y en presencia del ocaso aquella 
caverna abrió su cuerpo y expresó su canto hasta atravesarnos y 
después envolvernos aún más, extensamente.

Cada molécula sonora proveniente de aquel f luido vibrátil, 
trasladaba en su lomo a guardianas de los cuerpos de agua. Así 
acontecimos, entre atemporales vitalidades resplandecientes y 
en peligro.

Fue el indicio para saber que nos esperábamos para entregarnos. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

72

Primero fue la casa, enraizada en un intrincado laberinto subte-
rráneo, luego las extensiones microcósmicas de aquella refulgente 
forma escarabajal, allí donde habitan las aliadas, la hondonada de 
las polifónicas.

Llili Mama avisa y en conjunto saben que todo refugio ahora es solo 
temporal en su forma. Ascienden las aladas a las copas más remotas 
de la f loresta, y en variabilidad de ritmos imantados de éter, 
expresan desde allí repentina formación y explosión de burbujas 
de vapor, práctica de cantos-soplos que las plantas enseñan.

Ante el poniente, aquellas vibraciones de continuidad discurren 
por la atmósfera, adoptando la piel de finas vértebras y filamentos, 
recónditos y resonantes.

Aquel entorno de belleza estremecida incita un desprender de 
resurgencias: cada hálito vocal aproxima más los refugios a nuestras 
extremidades. Ahora ya no hay detención posible, el estado de 
magnetismo será alquimia.

Cada casa estalla de júbilo contra la epidermis.

Cada trama se adentra en la porosidad de la carne, alojando su 
espíritu atemporal en cada cueva articulada, localizada ahí, en 
sitios que portamos.

Ante el próximo naciente, Llili Mama coloca su cuerpo en aquella 
zona donde sea posible hacer refulgir las coordenadas grabadas 
en su piel. Es ella ahora quien se frota con espesura de memoria 
boscosa por todos aquellos vestigios que emanan los cuerpos 
cantados, los cuerpos tejidos. Después, en fricción excepcional 
adopta su última danza transmutante hasta multiplicarse en las 
membranas que nos habitan.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

73

Ahora todo aquello acontecido se mixtura con lo apremiante, una 
sucesión de constelaciones calidoscópicas brota de los tejidos, 
dando lugar a inauditos corpúsculos sonoros que señalan tramas 
y senderos otros para las aladas de las aguas.

Warmis que hallan en la memoria de casas hechas por escarabajas 
el valor de continuar tejiendo.

Sima mutarualista

Inmensa es la boa que atraviesa los horizontes, y es en su 
piel donde confluyen los caminos. “Llevo en mis entrañas el 
veneno histórico vertido”, “Estoy maldita”, dice. “Soy el sacrificio”, 
“Conmigo los que no olvidan el holocausto invisible”25, ruge, 
paralizando el oxígeno.

Desconocen
que en el tiempo de las madrugadas

planificamos para dar batalla a la impunidad que les  
entró a los cuerpos

Recorrimos extensos tramos de una temporalidad descomunal 
que ya no logramos descifrar. La boca está seca y nuestra piel 
también. Cada vez que respiramos nos preguntamos dónde está 
el agua y qué nombre tiene lo que nos rodea.

Caminamos para hacer contacto con las memorias del bosque y 
las nuestras. Con las memorias del mundo. Sabemos que quizá sea 
la última de las formas de hacer resurgir las aguas y las lenguas.

25	 Para una comprensión más detallada al respecto véase Graciela Cristina Gómez, 
«Agrotóxicos: el nuevo holocausto invisible» Salva la selva. Disponible en: https://
www.salvalaselva.org/temas/agrotoxicos.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

74

El estallido de dolor ante tantas muertes conduce a la última acción 
natural. Legiones interminables de Chawa Mankus sobrevuelan 
el cielo cubriendo con sus cuerpos toda la planicie cósmica. En 
los picos llevan sus nidos que semejan a los cuerpos de gotas 
milenarias, y otras veces a las matrices donde se gesta la vida.

Aquellos úteros tejidos cuidadosamente, surcan como laberinto los 
cuerpos celestes, hasta dirigirse a las especies que han enfermado 
en el transcurso de las explotaciones extractivas: cuerpos boscosos 
y animales, maraña de seres que guardan en sus cortezas y pieles 
información vital, memorias mediales y todavía desconocidas.

Los impactos provocados por exceso, corte y explosión conducen a 
un estado de ensordecimiento que antecede al extravío de la vida. 
Herido el rizoma comunicante, los seres existentes recolectan a 
su paso fragmentos de suelo aún fértil para llevarlo muy lejos, a 
entornos inauditos. Ante el estremecimiento que implica el andar, 
quienes aún están, se mixturan y ocultan con la pasta planetaria.

Fragmentos de suelo recogen
y los guardan muy dentro, muy hondo.

Cuando adentran las maquinarias a entornos pluridiversos  
de especies cuando escarban en la rivera de los ríos
buscan oro y para extraer el metal usan mercurio

Pérdida de oxígeno en las aguas

El temblor surca los cuerpos y los envuelve: la boca, las manos, 
las extremidades y nuestra voz. Después fue el entumecimiento. 
Empezamos a perder la capacidad de andar y la visión comenzó 
a desaparecer como sentido. Olvidamos las palabras y los 
sonidos del mundo. Olvidamos los misterios y las presencias 
se tornaron discontinuas.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

75

Un hedor amargo habita las bocas y los peces flotan en los ríos. 
Muchas vidas ya no nacen y otras fueron despojadas de sus sentidos.

Bálsamos de ecos inundan el cielo, mientras una multitud de 
horizontes dan lugar al retorno que convoca a los Chawa Mankus. 
En honda oscuridad, las criaturas se adentran en los cuerpos 
de agua envenenados llevando en sus nidos pedazos líquidos 
de los acuíferos. Un tránsito atemporal acontece hasta llevarse 
todo vestigio.

Ocultos 
inician la restauración

para el resurgir de los cuerpos

Se alejan entre la porosidad de la noche atravesando aquellos sitios 
que suceden después de los confines.

Aquí, en esta parte de las sombras,
solo el caminar que lleva al éxtasis nos mantiene aún.

Hace tiempo que dedicamos lo que queda de nuestros cuerpos a la 
acción del vértigo. Con la sangre intoxicada por mercurio que bebimos 
de los restos de agua, que comimos de los últimos peces, vivimos 
en la vastedad de un transcurrir donde el oxígeno es intermitente 
y donde las palabras para nombrar lo que habita desaparecen de 
las memorias.

En la plenitud de las madrugadas, desechas entre el monte, lamemos 
con esmero y con premura cada brote de sudor que se desprende 
de nuestro adentro.

En el cénit más hondo de las correrías, de la extenuación apremiante. 
Allí, en medio de la devastación, una verborragia descomunal nos 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

76

acontece expulsando de nuestras bocas, carnosidades y lenguas, 
sonoridades y voces de todos los vivientes enfermos y desaparecidos 
justo antes de los ríos y después de las aguas.

Aquel alumbramiento de éxtasis y maraña temporal recorre cada 
acantilado y resquicio de nuestro adentro. Es el cuerpo de la boa 
resonante que nos habita, la que nos conduce a sonar, balbucear, 
rugir, regurgitar y cantar también la presencia de los extinguidos.

Alguien susurra-ulula-sisea:

Tamia Mullu Yura
 Tamia Mullu Yura
 Tamia Mullu Yura

Recordar un nombre implica curar las memorias, hacer resurgir 
la conexión que emana y convoca aquel cuerpo viviente. Ante el 
entramado de tránsito continuo que nos anida nos dirigimos a Tamia 
Mullu Yura, el Árbol de la Lluvia o el Árbol Semilla de Lluvia.

Atravesadas por fuerzas cósmicas tramamos con el Árbol Semilla 
de Lluvia danzas en su entorno. A cada paso todo aquello se hace 
más veloz y apremiante. Lo incesante teje el ritmo de ese instante 
inextinguible mientras las capas de peso que cubren nuestros ojos 
comienzan a despegarse del cuerpo. Aquella trama de transconexiones 
conduce a recoger restos.

Reunimos vestigios de otros cuerpos 
y los colocamos como emplastos

en nuestras partes desechas 

Mutantes transespecies, aquellos remanentes ofrendados reintegran 
pequeñas briznas de las memorias extraídas.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

77

El árbol nos guía y todas las especies dicen: ante la proximidad de 
partida frotamos los cuerpos con los frutos del árbol y es allí, en 
ese instante, que se activa ineludible y como ante un desborde la 
existencia de las aguas y la desaparición de ellas.

Aquellos frutos que emanan en su morfología la oquedad del agua 
resquebrajan su soma dando lugar a un puente. 

Junto a descomunales corrientes intempestivas cruzamos aquel 
puente, y en ese trayecto el hálito de todos los ríos nos dice:

cada uno su nombre 
cada uno incesante 

cada uno,
como el continuo de 

sus cuerpos.

Las voces de las aguas humedecen nuestras memorias con las 
entrañas de la tierra. Cada raíz. Cada circuito. Cada Resquicio. 
Cada hondonada.

Nuestras carnosidades y huesos, todo ahí dentro entre las vértebras 
de los principios. Aquel puente lleno de curvas y siseos, repleto de 
sombras y precipicios son los ríos y amarun, la boa y los caminos 
que dejamos de andar.

Si las voces callan, el puente húmedo subterráneo aéreo escamoso 
y vertebrado se quiebra.

El final del pasadizo nos coloca en la médula de  
los vestigios  aquí corría el cuerpo  

de Ruku Yaku, Río Antiguo.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

78

En su lugar, un entretejido de palos fértiles y curvos se extiende 
a lo largo de aquella estremecedora ausencia. 

Ya no mora el sonido aquí 
desaparecidos los dicientes 

ocultas otras
circulamos junto a extensos alaridos por 
todas aquellas enredaderas maderables

para sacudirnos de tanto dolor 
de tanta agonía.

Un conjunto de rugidos y quebrantamientos despedaza nuestro 
andar mientras de los palos emergen inmensos Pishna Yaku - Lobos 
de Agua. Toman otros palos no paridos y realizan un corte por la 
mitad, brotando esta vez lágrimas de los ríos que los lobos nos 
dan de beber.

Al entrar nuestro adentro con el líquido vital 
al mixturarnos con su milagroso cuerpo 

recordamos su nombre

Yaku Cashpi 
Yaku Cashpi
 Yaku Cashpi 
Palo de agua

A nuestro redor todos ellos. Largamente nos percibimos mientras 
el estrépito de correr toma la forma de torbellinos de remanso. 
Pertenecemos esta vez a las cuevas de los limbos y es a través del 
aliento que aquellas singulares criaturas nos dicen.

Sabemos ahora de qué se trata
en los hálitos están trazados los continuos

 fuimos convocadas y elegidas.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

79

Sobrevivientes últimas

Con los sentidos desbordados y los cuerpos en honda fragilidad 
quedamos tendidas entre aquella maraña que contenía los últimos 
milagros de agua.

Es en aquel momento que los Lobos se dirigen a nuestros cuerpos, 
llevando pequeños paquetes humeantes. Se trata de una reunión 
de curativas para las heridas que dejó el mercurio en nuestra piel: 
Nina Curu Panka, cáscara de Añimi y Tabaco.

En tres hojas del monte se 
colocan las tres medicinas
se hace maitu-envoltorio

y se lleva el paquete a la candela

Los Lobos colocan aquella pasta cocida como emplasto, primero 
por las partes laceradas, después soban largamente, entraman y 
mixturan junto a las pieles que nos contienen.

Comienzan así a bordar fortalezas 
primero en la piel

después en los tejidos más internos
 y en la sangre.

Nos entregamos a los poderes de los contactos 
y les cantamos en una lengua que los multiplica.

Principios de recomposición nos embargan.
El proceso de restauración 

implica los destierros del veneno,
y la remediación para la nueva circulación. 

La inmersión diversifica el potencial de vidas.
Ahora ya es el momento y nos esperan. 

Pulsiones telúricas, viscerales y mutantes nos envuelven



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

80

“Sha Sha Sha Sha Sha Sha”,
exhala la Abuela Loba al frente

“Vamos, son bienvenidas”, expresa
“Sha Sha Sha Sha Sha Sha”

Telúricas, viscerales y mutantes.

Por última vez de este tiempo nos detuvimos ante las heridas y las 
perforaciones de una tierra infértil y enferma. La Loba dice: “Ya 
no hallarán nada si aún queda alguien que se atreva, los jaguares 
espirituales conocen los tesoros subterráneos y cambian todo de 
sitio, lo adentran a zonas inaccesibles del mundo. Alquimistas son”.

“Ellos cambiarán toda huella”, 

dice.

Su aparición es la primera señal de poder. Es la potencia del espíritu 
del agua cósmica que adopta esa forma animal.

“En cada lomo de cada Lobo de Agua cabe un cuerpo”,

dice.

Ella buscará a las últimas para entregar secretos y otros cuerpos 
de agua, dice la abuela pájaro, guardiana del Árbol de las Semillas 
de Lluvia.

En los lomos de los Pishna Yaku nos alejamos por última vez. 
Insondables fueron los espacios y las temporalidades transcurridas 
mientras trazamos con piélagos calidoscópicas escrituras, 
entretejidos de mixturas y membranas sonoras que anteceden y 
suceden, atravesando cuerpos y presencias que rugen, se deshacen, 
rebrotan, se pierden y resurgen.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

81

Nuestros cuerpos ya no pesan. Los ojos aumentaron y las extremi-
dades también. Aterciopeladas, livianas, multiplicantes y veloces 
así somos. Una legión de especies hibridas convocó y tejió estos 
cuerpos para nosotras.

Ahora descendemos del cosmos y también nacemos de las entrañas. 
Nos reunimos para hacer camino. Guardianas de partículas de 
agua somos. Cada una de nosotras lleva en nuestro vientre una 
gota para sembrar en los surcos secos donde transcurrían los ríos.

“Llevarán ají machacado”, dice Rukumama  
Pishku-Abuela Pájara.

“Llevarán la casita de la hormiga Añawi”, dice también.
“Para atraer la lluvia”.

Guardianas y defensoras de lo vital. Como el jaguar, como la boa 
y algunas fuerzas del monte, morderemos cuando sea necesario 
y volveremos a ocultar cuando esta parte del mundo lo merezca.

Comunidades extensas vengan a beber en el tiempo de las 
madrugadas, en las estaciones que anteceden al dolor, 

entren en contacto con el espíritu de las aguas. Aquí cargamos 
con las pieles para quien desee. 

Ahora somos Yuturis Warmis, 
Mujeres Hormigas-Conga.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

82

Bautizos

Shuuurrr Shuuurrr Shuuurrr 
Shuuurrr Shuuurrr Shuuurrr 
Shuuurrr Shuuurrr Shuuurrr

Parida es la madrugada.

En la plenitud de la alborada Llukllu llama. A caminar por la silueta 
de los ríos, a refrescar las memorias desde las penumbras y también 
a restaurar lo aún no acontecido. Cuando Llukllu camina, su cuerpo 
expresa senderos serpenteantes de vapor y desde allí convoca  
a despertar.

La resplandeciente humareda que emerge de su cuerpo, hace cantar 
a los árboles de Guayusa y reconstruir los sueños de las vivientes. 
Entonces se reencuentran y buscan el leño, y encienden el fuego, y 
beben Guayusa -la planta portal-, y la Guayusa les susurra, y luego 
se dan baños con las memorias de las hojas y ellas les envuelven y 
les trenzan mapas en sitios inesperados del cuerpo y ellas cantan 
las voces desconocidas, y se les llena la sangre de monte y cada 
respiración se celebra. Y los sueños arrojan su realidad al mundo, 
y así se rehabita y sacude por dentro, se descoloniza y libera. Las 
vivientes recuperan la multitud de sentidos perdidos y se fusionan, 
mixturan y pierden. Se entretejen sin pausa ni tregua y se arrojan 
la húmeda, vibrátil y enigmática boscosidad que les atraviesa. 
Corren así en los lomos de todo aquello que no ha de morir, entre 
la mutua y mutante sombra de lo resplandeciente.

Debía tener pocos años y el tiempo era inmenso y esférico como los 
pictogramas naturales en la piel de los existentes. “Quédate aquí 
cerca, a su alrededor. Aquí está Sacha Warmi también, la mujer de 
la selva. El árbol te va a cuidar porque aquí dentro vive su protector”, 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

83

así decía. Algunas veces era el Chunchu, otras la Guayusa o la Ceiba. 
Variaban de lugar, color y perfume, y siempre éramos parientes.

La espesura del monte y las antiguas, me invitaron a entrar a sus 
recónditas cuevas, y desde allí enseñaron. Después fue dentro de 
las montañas y después dentro de cada hoja. Después en lo hondo de 
ríos ocultos y entre los habitantes de aquellas zonas. Pude entonces 
escuchar y nombrar las vidas de la frondosidad inabarcable.

De madrugada se desliza hasta incorporarse. Cosecha pepitas del 
árbol de Manduru y con ellas realiza una pasta de intensidad carmín, 
envuelve su cuerpo con livianas telas color ankas y con la certeza 
de una necesaria y dulce entrega, procede a componer grafías en 
su rostro.

Con el cuerpo envuelto de principios, se desplaza por el húmedo 
sendero que conecta su casa con la planta. Encontradas se presencian. 
Comienza así una variabilidad de inauditos movimientos y figuras 
que encarnan una danza de festivas mixturas. Los cabellos de 
oscura espesura se tejen con las hojas, y luego se reintegran dentro 
de la tierra agitando las raíces con vitalidad extensa.

La convocación de esféricas corrientes atrae vibrátiles efigies 
compuestas de prácticas y mensajes. El cuerpo de la danzante –
atravesado de aquellas siluetas– se expresa en cantos de finas hebras 
de la planta. Las fibras de la Pita se expresan y llevan a la cantora 
al nido subterráneo del saber tejer.

Después de habitar en la recóndita urdimbre que subyace, emerge 
entramada con la fibra de Pita y canta mapas, lo que urge saber 
hace con los hilos.

Escuchar, reconocer, hallar, pedir, cortar, quitar, latiguear, anudar, 
raspar, separar, anudar, lavar, golpear, enjuagar, colgar, secar, 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

84

desenredar, anudar, desenredar, quitar, reunir, restregar, hilar, 
restregar, hilar, teñir, esperar, elegir, tejer.

Volver a 
sembrar para 

continuar.

Las Chakras Mamas dicen que en esta parte del monte ya no tienen 
frío. Aquella chorreadera de agua helada que las persiguió día a 
día hasta aprender a tejer bien ya no continua. Los castigos ya no 
son fríos y tampoco se insinúa la soledad como dolor.

Parida la madrugada comienzan desde los pies. Las extremidades 
de humus provocan ritmos que escarban en el oxígeno aún nítido 
y viviente. Los cabellos expresan el monte nutritivo y medicinal 
que les acontece. En susurros incesantes los pechos compuestos 
de sagradas hojas de Guayusa cantan, y cada vértebra —guardiana 
de semillas— incita inaugurales polifonías.

Diez palos de Lumu se aproximan con sinuosos pasos hasta apostarse 
en la zona fértil. Las Chakras Mamas se preparan entonces para 
adentrarse en la cercana práctica. Aferradas a sus troncos, activan y 
sacuden sus aletas-alas, una composición de herbolarias que reúne 
la morfología del vuelo.

En intensidad volátil, las Antiguas se adentran en los fondos 
de Warmi Cucha, la laguna femínea. Allí beben cantos y sueños 
subterráneos, mientras Amarun, la boa guardiana de la laguna les 
permite la entrada a su cuerpo para aprender desconocidos patrones 
de movimiento, otras tácticas de estar con la tierra.

Con la potencia impresa de lo subterráneo, las Chakras Mamas 
ascienden y sobrevuelan los palos de Lumu .  Sacuden las 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

85

extremidades hasta humedecer los cuerpos leñosos, porque saben 
que toda expresión de contacto implica una extensión de los somas 
de poder, aquellos habitados y en tránsito.

Cuando descienden finalmente, cada una de las Antiguas se arranca 
un pequeño ramo de su aleta-ala medicinal. La Mama de memoria 
extensa, recibe y conforma una alianza de fortalezas con las partes 
de los cuerpos. Soba con la reunión de hojas cada palo de Lumu, 
convocando y transfiriendo las cualidades de cada planta. 

Mama Lumu Pachina, Mama Papa China, Mama Mandy Panga, 
Mama Lumu Chikis, Mama Lumu Tutya, Mama Papaya Panga, 

Mama Manduru Panga, 
Mama Chakra Panga

Cada una de ellas 
Cada una de 

nosotras

Cada palo espera el sacudimiento que los lleve a una formación 
de crecimiento incesante mientras las Antiguas dicen resonando:

Lumu Mama, Lumu Mama, Apachiwanwi mama, apachiwanwi, uyanwi, 
uyanwi, Lumu Mama.

Entre húmedos tejidos vinculantes, los leños nutricios —hijas de 
las subterráneas— se entregan con gozo ante el deseo vital de poder 
ser multiplicante. De poder ser más que sí en medio de un estado 
de progresivas desapariciones.

Llovidos, humedecidos y sobados, los palos son tomados por las 
Chakras Mamas quienes los percuten rítmicamente contra sus 
piernas hasta que queden rastros en ambos cuerpos.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

86

“Hazte como estas piernas y más fuerte y más veloz que ellas”, dicen 
y vuelven a percutir como estampida. “Hazte como estas piernas, 
toma la fuerza ósea y mineral que nos compone”, “Crece fuerte, 
hazte como estas piernas”, señalan pidiendo sobre los leños.

Una reunión de personas pequeñas —parientes diversos— llega a 
la zona fértil. Las Chakras Mamas se preparan porque saben que 
es el momento de entregar paju, en el transcurrir del umbral hacia 
la siembra.

Cada persona llegada toma las muñecas de una Antigua, quien lleva 
en una de sus manos el palo para la siembra. En continua unión, 
caminan, trenzan y atraviesan, hasta hallar el hueco indicado. Al 
detenerse colocan juntas el nutricio leño en el telúrico adentro, lo 
hacen en diagonal y de frente al sol. Cuando lo han hecho juntas, 
Chakra Mama envuelve y después soba sus manos con las de quien 
le acompañó, haciendo sonar una, dos o tres articulaciones. Ahí 
habita el paju para la siembra, el poder que se aloja en el soplo interno 
del saber hacer.

Dentro de la tierra todos. Tomamos entonces por indicación de 
las Chakras Mamas el rojo ancestral de las pepitas de Manduru y 
colocamos la pasta en cada ojito del palo y en la punta, que es el 
lado de la intemperie.

El alimento se extiende y multiplica, la raíz alba es leche y pan, 
piedra y casa, mujer monte.

Señales de memorias 
Comarca de sembradoras.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

87

Conclusiones

Tras describir y abordar estos saberes y haceres corpo-vocálicos de 
vertiente amazónica, siguiendo lo mejor posible un enfoque que recoge 
la ontología como herramienta de análisis, intentaremos dar carnadura 
a unas conclusiones que no son otra cosa que la reafirmación de la 
necesidad urgente de mirar hacia otro lado, donde anidan las experiencias 
interrelacionales entre alteridades radicales. Pues, este campo de 
interacción que nosotros abordamos desde la manifestación de hábitos 
que comportan conocimientos vitales, derivados del encuentro entre 
corpo-vocalidades y sus diferentes lenguajes, sonoridades o dimensiones 
espaciales de la selva, constituye un campo prominente para el ejercicio 
de la investigación creación en Ecuador. 

Los saberes y haceres corpo-vocales a través de los cuales los Jatun 
Yaku runas exponen lógicas diferenciadas que multiplican los locus 
de enunciación, elevando otras formas de vida y existencias al rango 
de agentes con discursividad y propósitos, tensionan los paradigmas 
que sostienen los sistemas de representación de los conocimientos 
universalizables acerca del mundo, la vida y la naturaleza. El diálogo con 
ontologías diferentes supone entonces un enriquecimiento perceptual, 
sensorial y sensible a las existencias que componen el mundo. La 
asunción de la pluralidad ontológica permitiría una reposición del 
mundo en la medida en que el reconocimiento de las multiplicidades 
de la naturaleza, la pluralidad epistémica, estética y poética se opone 
críticamente a los fundamentos últimos de lo que para el proyecto 
occidental es único y universal.  

La investigación creación enfocada desde una perspectiva semejante 
puede reflejar en sus procesos la búsqueda sensible de otras composiciones 
de mundo, y de este modo, cuestionar las narrativas hegemónicas 
de la globalidad, como también contribuir en la consolidación de un 
removimiento óntico que puede descubrir alternativas para confrontar 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

88

estéticamente vectores de acabamiento e invisibilización de las 
multiplicidades vitales y las diversidades culturales.

En este sentido, las conclusiones del presente estudio apuntan que el 
compromiso ecológico-político de las artes en Ecuador debe ser asumido 
sin vacilación, y de cara a la generación de espacios de experimentación 
artística inter y transcultural e inter y transespecífica. De esta manera 
reafirmaos que nos parece imperante la necesidad de que los procesos 
de investigación creación se vean empujados a rebasar las delimitaciones 
disciplinares, y que, tras la integración de elementos extra-artísticos 
entre sus unidades de análisis, puedan proyectar horizontes de sentido 
vital y practicar consecuentemente un ethos creativo guiado por un 
afecto empático del ambiente y los ecosistemas. Esto no quiere decir, 
sin embargo, que las artes tengan que volverse todas militantes de los 
ambientalismos, sino que, al menos con mayor frecuencia y contigüidad 
cultiven el devenir de los conocimientos en empatía afectiva, a fin de 
que desde la construcción simbólica promuevan respuestas estético-
políticas a los procesos de destrucción y vaciamiento que se extienden 
sobre el planeta.



89

Antropozoopolíticas de la ciudad 
John Felipe Benavides Narváez

Ciudad e infancia del dibujo

Jean-Luc Nancy en su libro La ciudad a lo lejos entiende que la 
ciudad propone su propio arte: el tránsito donde el transeúnte es el 
verdadero personaje de la ciudad. Al dibujar sobre (en) la ciudad se 
visibiliza este tipo de tactos y sentidos conjugados. En forma de nichos 
de muerte se desplaza el dibujante, entre guaridas y madrigueras con 
las cuales escudriña la territorialidad animal del municipio de Pasto 
(suroccidente de Colombia). 

La ciudad mezcla y remueve todo, separándolo y disolviéndolo. 
Nos tratamos, nos rozamos, nos tocamos y nos separamos: es un 
mismo andar. Se está apretado cuerpo a cuerpo en un subterráneo 
o en una escalera mecánica, auto contra auto y también por la 
tarde vidrio contra vidrio de un extremo al otro lado de la calle: 
cortinas ligeras, luces azuladas de los televisores, y a veces en la 
noche la música nerviosa de un baile, otras, la sospecha de una 
escena tierna o furia26 

Empero:

Cuanto más sólidamente cerrada al afuera parece la madriguera, 
más grande es el peligro de estar encerrado en el afuera, de estar 
entregado sin salida al peligro, y cuando toda amenaza extraña 
parece apartada de esta intimidad perfectamente cerrada, la 
intimidad se convierte en extrañeza amenazante, se anuncia la 
esencia del peligro27

26	 Jean-Luc Nancy, La ciudad a lo lejos (2013), p. 46. 

27	 Maurice Blanchot, El espacio literario, (Barcelona: Paidós, 1992), 158.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

90

El animal acentúa esta amenaza al atravesar la intimidad hogareña 
con un carácter nocturnal y abismal. Territorio incierto sobre las 
pertenencias y estatus de lo humano.  O bien, puede darse como una 
cartografía en el cuerpo mismo del artista. 

Imagen 26. 
Cartografía presentada por Geovana Ponce en el Seminario Tecnopoéticas 
de las artes en Maestría de Investigación/Creación. Arte y Contexto de la 
Universidad de Nariño.  (Pasto,Colombia: 2021) Técnica: montaje digital

 

Fuente: Maestría en Investigación/Creación. Arte y Contexto. 
Universidad de Nariño

El maestro Tupac Cruz cuando dirigió el seminario Tecnopoéticas 
de las artes en el año 2021 de la Maestría en Investigación/Creación, 
Arte y Contexto28, de la Universidad de Nariño (Colombia) propuso a 
sus estudiantes realizar una cartografía que sintetice su proceso de 
investigación-creación. La estudiante Geovana Ponce para tal ejercicio 

28	 De ahora en adelante MICAC.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

91

realizó dicha cartografía pensando en una arqueología en su vientre 
(véase imagen 26). Este dibujo yuxtapuesto sobre la piel pone en evidencia 
los vestigios dejados por el embarazo: estrías, celulitis y cicatrices. Los 
considera como uno de los aspectos más reales dentro de la maternidad:  
Estos a la vez son trazas de amor de sus hijos y la confirmación de aquel 
lazo plasmado en su dermis. Los hijos de Geovana siguen muy de cerca 
este cruce de trayectos y movilidades en el cuerpo de la madre. 

Como productos de su investigación-creación, Ponce realiza una 
serie de videos que dan cuenta de lo maternal. En uno de ellos sobresale 
la voz y dibujos de su hijo menor; en tanto “explora unos medios, 
mediante trayectos dinámicos y establece el mapa correspondiente”29. 
Dentro de este proceso, el hijo mayor es quien musicaliza y edita. Todo 
cuanto recorre sus hijos hace parte del movimiento de sus ejercicios 
audiovisuales, exponiendo la subjetividad de un itinerario que no 
necesariamente parte de una humanización del recorrido.  

Los videos amorosos de Ponce se componen por una amalgama de 
movilidades y trayectos de la madre fuera del rol maternal y exponen a 
la mujer que no se deja dominar e inscribir en la ley de la polis. Cuando 
incorpora los dibujos de su hijo menor, levanta mapas de subjetividades 
e intensidades que desbordan la obra. 

En otros contextos familiares, la hija de mi sobrina, cuando niña, 
se asustaba con un dibujo de mí autoría, que se encuentra cercano a 
la puerta principal de la casa de mis padres. Aquella obra, cuyos seres 
tienen la cabeza de un animal, es la representación de la fantasía edénica 
del matrimonio. Reconoce ella el espanto que le producen esos terribles 
pingüinos, como les dice y me recrimina la exposición en la casa paterna.

29	 Gilles Deleuze, «Lo que dicen los niños», en Crítica y Clínica (Barcelona: 
Anagrama,1996), p. 98.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

92

En contraste, hace algunos años, expuse una serie de dibujos para 
el salón Victoriano Salas, reconocido salón regional, que fueron cedidos 
sin mi consentimiento a un jardín infantil por el alcalde de la Florida 
(Nariño). Dicha decisión fue dada por la supuesta reacción que vio el 
burgomaestre en los infantes. Después de los devaneos burocráticos y de 
no hacer caso al reto violento del burócrata cultural, entendí que dichas 
cabezas de animales que había diseñado pensando en una sociedad que 
habita los techos de las casas, estaban bien en dicho kindergarten. No en 
vano, es el niño quien puede confluir con el trazo bestial de esos seres. 

Los dibujos de mis hijos florecen a lo largo del apartamento. El 
niño impide, como el animal, que se petrifiquen los tropos del espacio 
hogareño. Es un ejercicio de una corporalidad inaprensible que acentúa la 
fragilización del hogar.  Son maneras de soportar la compañía y ausencia 
del otro. Al mirar gracias a una ecografía la risa de mi hijo en el vientre 
de la madre, entiendo esa desmesura de lo infantil. La literalidad mítica 
de lo animal se vuelve gracias a los niños en una cartografía que resuena 
con el dibujante.  Al dibujar se apela a la conciencia del niño; alejándose 
de la infantilización, “dada desde las nociones de garabateo que intentan 
totalizar la gestualidad infantil acondicionándola al aprendizaje de los 
cánones de lectoescritura escolar”30.  

En el año 2020 dirigí la asignatura de Arte y Lenguaje en el programa 
de Artes Visuales de la Universidad de Nariño. Para esta asignatura que 
tiene un fuerte acento semiótico, propuse otras posibilidades teóricas y, 
sobre todo, una serie de ejercicios que intentaban cuestionar las nociones 
del significante y significado. Este binario estructuralista era insuficiente 
para establecer una relación entre lenguaje y dibujo. La intención a partir 
de una serie de ejercicios de apropiación de imágenes pictóricas y de 
lo cotidiano, fue explicitar la relación entre la animalidad de la letra y 

30	  Jacques Derrida, Forcenar al subjectil, 2011.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

93

su sacralidad, que se da inclusive en la reducida enseñanza alfabético-
numérica de la escuela.  Para lo cual, se propuso seguir a la metodología 
del preescolar que comienza con señalar las letras, sus sonidos y sus 
combinatorias para convertirse en sílabas y luego, en palabras y oraciones.  

Como la intención fue presentar otra forma de entender la escritura, 
acudimos a las letras en el Libro del Zohar. En este libro sagrado de los 
judíos, las letras tienen cuerpo y personalidad, además de existir antes 
de la creación. Es decir, a diferencia de lo que nos señala la educación, 
las letras son anteriores al sonido y a la configuración logocéntrica del 
mundo. Tienen su cuerpo con rasgos simbólicos y de personalidad. Tan así 
que a letra vive en el universo cuando antes de lo hablado y la estructura 
alfanumérica. Uno de los resultados sobresalientes fue el abecedario 
(imagen 27) propuesto por Santiago Zambrano.  En forma de una obra 
erótica, asigna la letra a imágenes no propias como un bestiario. Da la 
sensación de un gesto pueril que cometen los infantes cuando imaginan 
los libros como juguetes o animales. 

 Deleuze compara al arte con los niños. Responde, además a la 
arqueología psicoanalítica de Melanie Klein, quien realiza un análisis de 
infantes violentados por la guerra. Deleuze se opone al modelo paterno-
materno como única ruta de comprensión de lo infantil. Contrasta al niño 
con el artista, en tanto tiene sus propios trayectos fuera de este esquema 
y en donde los animales son parte de esta búsqueda cartográfica.  Los 
niños crean sus propios mapas. Deleuze lo expresa de la siguiente manera: 

El arte alcanza asimismo este estado celestial que ya nada de 
personal ni de racional conserva. A su manera, el arte dice lo mismo 
que los niños. Se compone de trayectos y de devenires, con lo que hace 
mapas, extensivos e intensivos. Siempre hay una trayectoria en la obra 
de arte, y Stevenson pone de manifiesto la importancia decisiva de un 
mapa coloreado en la concepción de La isla del tesoro. Lo que no significa 
que un medio determine necesariamente la existencia de los personajes, 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

94

Imagen 27
Alfabeto presentado por Santiago Zambrano para la asignatura Arte 
y lenguaje (Pasto, Colombia 2020). Técnica: apropiación digital

Fuente: Archivo de la asignatura de Arte y Lenguaje. Programa de 
Artes Visuales. Universidad de Nariño 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

95

sino más bien que éstos se definen a través de trayectos que efectúan 
real o mentalmente, sin los cuales no devendrían31.

Del mismo modo, la estudiante de la MICAC, Jovita Cárdenas, en 
su trabajo final de Artes Visuales de la Universidad de Nariño, intitulado 
Anatomía de la Sabiduría Femenina32, nos presenta una serie de obras que 
re-presentan la feminidad en el contexto nariñense. En la obra Linaje 
(imagen 28) establece nexos con las mujeres de su familia. Siguiendo la 
noción del bordado tan relacionado con lo femenino en Pasto, propone 
sendos tejidos que tienen como asiento el dibujo, a través del que supera 
su delimitación por lo geopolítico y el género, pues la presencia de sus 
amadas mujeres moviliza unas conexiones de sangre, que en la obra se 
representan por un fino hijo rojo, por medio del cual Cárdenas rompe 
con la legitimidad del árbol genealógico para proponer una movilización 
de sangre. 

Sin embargo, en Pasto es costumbre relacionar la animalidad con 
cierta infantilización de la imagen a partir de una erotización dada por el 
comercio, las festividades y lo mass-media.  El niño y la mujer son el target 
group de esta comercialización. Ante las orejitas de Mickey Mouse de la 
prostituta al despertar la lujuria de los mirones, o la madre ratoncita que 
acompaña sensualmente a su hijo en Halloween, el dibujo señala el lado 
terrible del comercio. Por eso, ponerse orejitas de animal no garantiza 
el enternecimiento, pues esta tecnificación acentúa el carácter bestial 
de dicha imagen. 

31	 Gilles Deleuze, «Lo que dicen los niños», en Crítica y Clínica (Barcelona: 
Anagrama, 1996), p. 105. 

32	 Jovita Cárdenas, Anatomía de la sabiduría femenina. El Vientre Sagrado y los Ciclos 
de Sangre Como Violencias de Género Impuestos por la Simbología del Cristianismo 
(Pasto: Trabajo de grado del programa de Artes Visuales de la Universidad de 
Nariño, 2021)



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

96

Imagen 28
Fragmento de la obra Linaje de Jovita Cárdenas. Hace parte de su 
trabajo de grado de Artes Visuales presentado en el Salón Palatino. 
Universidad de Nariño, 2021. Técnica:  Tejido y mixtura sobre lienzo

Fuente: trabajo de grado Anatomía de la Sabiduría Femenina. 
Programa de Artes Visuales, Universidad de Nariño. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

97

El ratoncito de Disney se logró gracias al trabajo de la psicología 
aplicada al diseño y el traslado operativo de la phsyognomia (donde el 
rostro del hombre se compara con el del animal acorde a su fisionomía 
para determinar su carácter). Los artistas con su peculiar humor 
exponen la imposible especularidad de dicha comparación. El dibujo 
diseña la imposibilidad de tal reducción y, al contrario, abre el campo 
de un erotismo-otro en dicha intersección animada que opera por una 
anamorfosis del diseño. 

Ante la infantilización del animal, los dibujantes exponen e 
ironizan la forzada unión con lo animalesco. Lo hacen con diseños 
retorcidos, invertidos y carnavalescos bajo la forma de infantilización 
y humanización del muñeco cinematográfico, que evidencia que no solo 
se trata del hecho de dibujar desde su propio ethos y mirada — que a 
veces es inevitable en el dibujo —; sino de oponerse a la abdicación de 
lo identitario como método y técnica. 

La identidad en el dibujante siempre es instrumental, es pura 
tecnificación de lo político que crea la ilusión de aprehensión del (los) 
otro(s). Se recurre a ella para dramatizar ciertos encuentros basándose 
en líneas y tramado.  Aunque parezca un solo animal quien se asoma, 
éste siempre viene acompañado. No hay un singular-plural metonímico 
que quiera representar en la palabra “animal” a todos los animales. Ya 
lo sugiere Derrida33, al afirmar esto como una violencia directa sobre 
su singularidad. Los animales a-saltan desde un lugar inesperado, y 
el espacio, que ya había adquirido una teatralidad, se rompe por la 
desdramatización de la errancia animalesca. Ante cualquier traslatio 
ad prototypum animalis del carácter moral del personaje de la televisión, 
los artistas responden con la disposición en proporciones anatómicas 
a dicha imposibilidad.  

33	 Jacques Derrida, El animal que luego estoy si(gui)endo (Madrid: Trotta. 2008)



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

98

Hace algunos años con los artistas visuales Román Ramírez y Mario 
Bastidas, escogimos para una exposición itinerante de dibujo, las huellas de 
orina de mi perro dejadas en un retazo de periódico en el que descubrimos 
un diseño anónimo que figuraba la imagen alterada de un policía gracias 
a un biscocho de comic (Véase imagen 29). En esta yuxtaposición de los 
trazos del dibujante anónimo y del animal, se desconoce la autoridad 
y autoría, pues la meada del perro y las líneas agreden la autoridad del 
policía retratado. En el fondo, lo que pretendíamos era hacer entender 
que un animal también dibuja: hace posible el diseño en un plano o un 
formato, y tiene la precisión para hacerlo.   

En esta perspectiva, en la Maestría en Investigación/creación. Arte 
y contexto (MICAC) se contempla la asignatura Antropozoopolíticas 
de las artes. En dicha asignatura se invitan a una serie de pensadores 
y creadores que desborden y critiquen la noción antropocéntrica de 
la enseñanza y práctica artística. De este modo, la maestra Fernanda 
Cardoso34, reconocida artista colombiana radicada en Australia fue 
invitada a dirigir en el 17 y 18 de diciembre de 2001 dicha materia a los 
estudiantes de la primera cohorte. Una de sus principales aseveraciones 
fue que el animal tiene un sentido estético. Su importancia va más allá 
de ser un modelo para las artes. Como en el caso de las arquitecturas 
animales35, la construcción del nido del pergolero australiano evidencia 
la capacidad de configuración estética a través de la apropiación de 
elementos artificiales que selecciona acorde al color, de un cromatismo 
en el que, por ejemplo, se pueden ver cucharitas de plástico azul 
entremezcladas armónicamente con pajitas como si fuese una instalación. 

34	 María Fernanda Cardoso, Seminario Taller Antropozoopolítica de las Artes, 
Maestría en Investigación/Creación. Arte y Contexto. Primera Cohorte. (Pasto, 
Nariño, Colombia: Universidad de Nariño, 18 de diciembre de 2021).

35	 Juhanni Pallasma, Animales arquitectos (Barcelona: Gustavo Gilli, 2020). 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

99

Imagen 29. 
Obra de autor anónimo como parte de la exposición Monstruo Infante 
realizada en el Salón Cultural Palatino, Pasto, 2012. Izq.: Anverso. 
Periódico intervenido con orín y lapicero. Der.: Reverso. Cartón prensado. 
Cintas añadidas con caligrafía de Román Ramírez. 

 

Fuente: Archivo personal del autor

Afín a esta perspectiva, el estudiante de la MICAC, Danilo Estacio 
en su tesis pregradual establece una arqueología de estas formas artísticas 
de los pájaros, que describe así: 

Si consideramos que la existencia de una expresión artística, como 
el rayar una concha marina, pudo existir miles de años antes 
del humano, no sería sorprendente que otros animales hayan 
desarrollado estas capacidades de expresión antes de nosotros, 
siendo algunas expresiones zoográficas olvidadas por el tiempo, 
mientras que otras especies podrían estar en constante evolución de 
lenguajes creativos apreciables hoy en día. Es de destacar la técnica 
de pergolero australiano, quien inicia la temporada de apareamiento 
construyendo una compleja estructura de ramas, un umbral 
entretejido rodeado por diversos objetos recolectados (frutos, rocas, 
flores, insectos, debido a la contaminación también suele utilizar 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

100

plástico y papel) los cuales ha ordenado meticulosamente en grupo 
del mismo color o forma, pero este recinto no es un nido, es un 
escenario para un despliegue de danza y canto tan impresionante 
como la estructura misma, ha pasado 5 o 6 años aprendiendo, 
experimentando y perfeccionando su estilo propio con el objetivo 
de sobresalir entre otros machos36.

Al hablarle a una amiga animalista sobre esta posibilidad, ella dice 
que solo se trata de un asunto de instinto. Pese a que habla de derechos 
de animales, inclusive de partidos animalistas que pretenden a bien velar 
por una justicia animal, niega tajantemente las artes de los animales. Se 
comprende ante esta apelación a lo instintivo, sin mayor posibilidad de 
otras dimensiones de que en defensa de lo animal lo que se sobrevalora 
es al hombre.  Sin desconocer las importantes marchas, inclusive en 
contra de los circos (que, a mi parecer, pertenecen a un recuerdo infantil, 
y resultan primordiales en la aparición del animal dentro de mi obra), 
cabe mencionar que la humanización del animal es una estrategia de 
regulación de su desaparición, en tiempos de devastación, alteración  
y exterminio.

Tanto Danilo Estacio como María F. Cardoso exponen una mirada 
sobre y del animal, pero también la posibilidad de su graficalización, su 
trazo y su manera de responder a su propia hospitalidad. En el mismo 
seminario, la estudiante de la MICAC Fernanda Benavides al referirse 
a lo propuesto por la maestra Cardoso, lo considera como un pacto en 
donde los animales no hacen daño, mientras Estacio lo relaciona con 
una función práctica y comunicativa del animal, quien “comprende un 
aprendizaje a través de la experimentación con materiales y técnicas en 

36	 Danilo Estacio, Vestigios bestiales, Investigaciones zoográficas y devenires de 
creación de(sde) los animales en la ciudad de Pasto (Pasto: Trabajo de grado 
programa de Artes Visuales. Universidad de Nariño, 2018), 20-21.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

101

la que cada decisión se toma con intención y cuidado”37 Es tal vez por 
eso que mi perro ladra a algunos cuadros con una intensa iracundia.

El dibujo diseña la respuesta del animal. Jacques Derrida desnuda 
el problema del discurso occidental frente al animal quien se le niega 
toda posible respuesta (al hacerlo, también se niega la posibilidad de 
mirada —que el animal nos mire— de la muerte, del deseo, etc.  Inclusive 
de la desnudez y del pudor entre animal y hombre) Discurso occidental 
que se sustenta en la palabra Animal como un concepto singular-plural 
que intenta subsumir todos los animales sin tener en cuenta las obvias 
diferencias entre ellos.  

Esta categorización de lo humano frente a lo animal, basada en 
lógicas supuestamente humanas o de exclusividad de lo humano, son 
puestas entre paréntesis por Derrida, pues parten de un logofalocentrismo 
al cual recurren escritores de sus afectos, inclusive como justificación 
de la terrible violencia sobre el animal (a quien a veces ni siquiera se le 
da la posibilidad de ser otro) en estos siglos.  En este sentido, afirma que:

[…] al igual que Descartes, jamás Kant, Heidegger, Lévinas, Lacan 
— digamos los sujetos firmantes que portan ese nombre o a los que 
éste porta — evocan la posibilidad de ser mirados por el animal que 
ellos observan y del que hablan. Al igual que Descartes, tampoco 
ninguno de ellos evoca o tiene en cuenta el problema de la desnudez 
o del pudor entre el animal y el hombre. Al igual que Descartes, 
ni se les ocurre distinguir entre todos los animales y, al igual que 
Descartes, hablan de “el animal” como de un solo conjunto que se 
puede contraponer a “nosotros, los hombres”, sujeto o Da-sein de 
un “pienso”, “soy” según un único rasgo común y del otro lado de 
un solo límite indivisible. Sus ejemplos son siempre los más pobres 
posibles, apuntando siempre a ilustrar una identidad general del 

37	 Danilo Estacio, Vestigios bestiales, Investigaciones zoográficas y devenires de 
creación de(sde) los animales en la ciudad de Pasto (Pasto: Trabajo de grado 
programa de Artes Visuales, Universidad de Nariño, 2018), 22. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

102

animal y no unas diferencias estructurales entre diferentes tipos 
de animales. Al igual que Descartes, tampoco reconocen el más 
mínimo derecho ni ninguna aptitud para la respuesta, en cuanto 
tal, a lo que ellos denominan el animal38

Aunque es difícil resumir dicha problemática, pues es necesario 
replantear muchas preguntas onto-filosóficas y teológicas de Occidente, 
los artistas de Pasto procuran su aparición. Ellos diseñan la respuesta 
animal negada por la asimetría metafísica, como es el caso del artista 
visual Oscar Patiño quien dibuja incansablemente al copetón, ave en 
peligro de extinción debido al crecimiento desmedido del municipio. 

Este hipergrafismo, si se quiere, hace de la avecilla un personaje 
siempre vivo que se yuxtapone al desarrollo citadino. Esto se evidencia 
en su propuesta para Trabajo de Grado I en el año 2022. Esta asignatura 
permite concluir el proceso del pregrado de los estudiantes de Artes 
Visuales de la Universidad de Nariño pues supone que lo desarrollado 
a lo largo de su formación profesional debe tamizarse en este espacio 
académico. Así que, la propuesta de Patiño tiene toda consistencia y 
concepción de obra.  Entendiéndose que esta insistencia por el animal 
es su estética principal, a tal punto que lo dibuja en exceso, inclusive en 
cuchillas industriales como alegoría de la explotación indiscriminada de 
su terruño (Imagen 30).  Al procurar su aparición sin el consentimiento 
de lo humano, el dibujante se aparta de aquellos que han eliminado toda 
singularidad del animal acentuando su canonización bajo las formas 
biológicas e inclusive bajo los discursos ecológicos. La ilustración de 
Patiño no intenta conciliar con el estudio anatómico y biológico del ave, 
más bien propone una ornitoestética39 de las artes.  

38	  Jacques Derrida, El animal que luego estoy si(gui)endo (Madrid: Trotta. 2008), 110.

39	 Palabra que surge de un diálogo entre nos a partir de una serie de asesorías 
en la asignatura de trabajo de grado del 2022.  Aún por desarrollar, pero que 
insta a una panorámica estética desde las aves y que, permite un estudio desde 
el dibujo en tanto ecosofía del animal. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

103

Pese a que en su búsqueda del animal recurre a la fotografía, esto 
solo le ayuda a tener imágenes de este mundo desmesurado, procurando 
no caer en la mecánica fotográfica y la reducción digital. Patiño sigue de 
cerca al copetón — pequeña ave de la región panamazónica —. El dibujo 
le permite además de la exploración de sus movimientos y posturas en 
las edificaciones, sino pensar en una estética que resuena con el canto. 
Lo expresa de la siguiente manera: 

El Copetón (Zonotrichia Capensis), obligado a adaptarse al techo de 
zinc y a los dioses de marmol. Ave que paga los impuestos para vivir 
en la ciudad, asi como en  el campo la devastacion de los bosques 
a la industria,  seguramente escucharlo cantar es la calma del 
alma, pero su canto no es mas que un auxilio de  nuestra ablepsia 
indiferente, mientras  la ciudad consume silenciosamente su hogar40

Ante esta aparición inesperada de lo otro, le asigna una especie 
de musicalidad al dibujo.  El lápiz hiere la superficie metálica del 
objeto industrial. Abierto a la desmesura, el trazo impide una acción 
de estructuración.  Esta aparición bestial está en el mismo acto y obra. 
Sobre formatos tan improbables como las cuchillas que tajan árboles, 
el soporte no resiste más. Ese metal parece papel. Se hace nadería allí 
donde el dibujo se desborda por sí mismo, inclusive antes de ser previsto 
como línea o tachadura. Sea como fuere, es dado por una intersección 
improbable donde los géneros se suspenden, o es el inicio de un trayecto 
a partir de la copulatio con lo animal.

Oscar Patiño construye sus cartografías a razón de los lugares 
de aparición del pajarillo sabiendo que el dibujo es indomesticable 
pese al enternecimiento de la imagen. Al simpatizar con el ave, traza 

40	 Oscar Patiño, Borrador trabajo de grado. Pasto: Asignatura de Trabajo de grado 
1 dirigida por Jhon Benavides-Programa de Artes Visuales (Universidad de 
Nariño, 2022).



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

104

un “recorrido identitario en el universo del peregrinaje”41 que intenta 
ilustrar al animal en el contexto de una ley doméstica que se impulsa 
y procura desde la ciudad como exterioridad impuesta. No obstante, el 
animal reconoce lo citadino antes de ser el hábitat por excelencia de 
lo antropocéntrico, impidiendo con ello un sometimiento espacial y 
temporal. Para esta afectación bestial a veces nada más basta con montar 
una cabeza animal sobre el cuerpo humano y viceversa. 

¿Qué hacer frente a un dibujo de estos que son como un bestia, 
imparables? ¿Cómo lidiar con esta animalidad que yace siempre en 
el dibujo? ¿Qué hacer con esas cabezas diseñadas, que, a la vez, son 
animales en sí? Téngase presente que a la cabeza “no le falta espíritu, 
es un espíritu que es cuerpo, soplo corporal y vital, un espíritu animal, 
el espíritu animal del hombre: un espíritu-cerdo, un espíritu-búfalo, un 
espíritu-perro, un espíritu murciélago…”42, que se deforma, se expande 
o se contrae por las fuerzas exteriores e interiores del dibujo. 

Pulsaciones que se evidencian en los bosquejos cuya lógica es colocar 
cabeza animalesca sobre cuerpo humano y que, lejos de acondicionarse a 
un disfraz mediático (como suele pasar en Pasto en tiempos de Halloween 
o Carnaval) es pura materialidad animal. Deleuze lo sugiere al afirmar 
que “las deformaciones por las cuales el cuerpo pasa son también los 
trazos animales de la cabeza”43. La propiedad sobre lo que se hace se 
desvanece inclusive sobre la imaginación, por ser ella la constatación 
de lo humano como especie. 

41	 Paulo Bernal, Sobre teología animal (serie de dibujos de Jhon Benavides). Catálogo 
de la exposición Teología animal de Jhon Benavides (Bogotá, Colombia: Sala 
de Proyectos-Universidad de los Andes, 29 de julio de 2015), 1.

42	 Gilles Deleuze, Francis Bacon. Lógica de la sensación (Madrid: Arena Libros, 
2002), 14.

43	 Gilles Deleuze, Francis Bacon. Lógica de la sensación, 14.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

105

Imagen 30
Obra presentada por Oscar Patiño como parte del proceso de la 
asignatura de Trabajo de Grado, 2022. Técnica:  Pintura y dibujo sobre 
disco de metal, 2022

 

Fuente: Archivo de la asignatura Trabajo de Grado dirigida por  
el autor. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

106

Dibujo y tránsitos caníbales

Los hombres se relacionan con la condición animal de la ciudad. 
Por eso Manuel Delgado se refiere al hombre como “animal público”44, 
entendiendo con ello que la ciudad es el sitio de su animalidad. Del mismo 
modo, Carlos Mario Yory comprende que al ser público también se tiene 
sus propios trayectos y relaciones; como sucede con el ave de Patiño, 
en donde el sentido de la urbe se da por un lenguaje que se transforma 
constantemente. Entonces:

Valga decir que, si algo caracteriza a la ciudad actual, y con ella a la 
sociedad que la habita, es su dimensión heterotópica y su manera de 
constituirse, desde el lenguaje, en una “nueva naturaleza”; aquella 
que, como hemos dicho, nos habla también de un nuevo paisaje: 
“el paisaje de la ciudad” y, por tanto, de un nuevo lenguaje, “el 
lenguaje de la urbe”. Un lenguaje que, en consecuencia, nos subsume 
en un nuevo proyecto: el derivado de nuestra nueva naturaleza 
como “animales urbanos” desde la cual nos avocamos a “buscar 
sentido” (preocupación en todo ajena del habitante del campo). Es 
desde esta “nueva naturaleza” desde donde contemplamos, de una 
manera nueva, también, el paisaje que, desde el lenguaje, se nos 
ofrece; y hablamos de una nueva manera de contemplar porque la 
mirada del habitante urbano es siempre, como la “historia urbana”, 
proactiva, interesada y orientada; razón de más para entender 
por qué la ciudad no está hecha para “mirar”, sin más, sino para 
involucrarse con ella haciendo parte de su lenguaje45 

44	 Manuel Delgado, El animal público. Hacia una antropología de los espacios urbanos 
(Barcelona: Anagrama, 1999).

45	 Carlos Yory, Topofilia, ciudad y territorio: una estrategia pedagógica de desarrollo 
urbano participativo con dimensión sustentable para las grandes metrópolis de 
América Latina en el contexto de la globalización: “caso de la ciudad de Bogotá” 
(Madrid: Tesis doctoral, Programa Geografía Humana, Territorio y sociedad. 
Universidad Complutense de Madrid, 2003), 22.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

107

Este animal urbano tiene presencia en la investigación-creación del 
artista Javier Burgos, quien dibuja y a la vez, recolecta objetos de la ciudad. 
A este ejercicio gráfico y de recorrido es afín conceptualmente al flânerie. 
Si bien no es parisino, sino pastuso, Burgos al igual que Walter Benjamin 
o Baudelaire remarca la sobrevivencia46 que expresa la inversión del 
movimiento laboral; por ello, en la obra, no existe una definición de 
objeto (menos bajo la forma académica del objeto de estudio), sino una 
metralla de imágenes, lugares y anécdotas cuya conexión es dada por 
el ejercicio de desandar las calles, como describe Javier cuando dice: 

Por un lado, los residuos, noción de objeto-objectum; por otro 
lado, los estertores de la ciencia, la química del fármaco en la 
calle, Haschisch de Benjamín. El viaje de Ulises es en realidad 
sobre Methis –la diosa de la droga–. Los descubrimientos, el 
calentamiento global, la ventana, el espejo, el baño, el inodoro, 
methisología, la puerta, el encierro, mi perro, mi familia, los vecinos, 
que son gente entrometida, monstruos, fantasmas, almas en pena 
(circulo de protección de los ebrios), la compañía, mi soledad, tu 
soledad, nuestra soledad, el silencio, nuestro ruido, la tristeza, 
la alegría, la salud (¡¡a su salud!!), la enfermedad, la esperanza y 
Esperanza la que vende hasta tarde cafés en el Parque infantil. 

También la fe, el nihilismo, la basura, el amor, ¿la paz (hasta) 
cuándo? la vida, la muerte, el miedo, el cielo o el infierno el 
pensamiento los símbolos muchos colores. Luz. Obscuridad47 

La palabra methisología48 la sugerí hace algunos años a razón de 
una imposibilidad metodológica paras las artes, al menos, desde los 

46	 Walter Benjamin, El libro de los pasajes (Madrid: Akal, 2005).

47	 Javier Burgos, Ciudad monstro. Aparatos electrónicos de obsolencia programada, 2.

48	 Jhon Benavides, Asomos de traza. Para una methisología de las artes (Popayán: 
Inédito, Doctorado en Antropología-Universidad del Cauca, 2015).



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

108

parámetros académicos actuales. Después de años solo es posible palparla, 
en el proceso, obra y vida de Burgos. Lo que permite comprender que 
metis no sería únicamente la astucia (Μῆτις, Mễtis, literalmente ‘consejo’, 
‘truco ‘en griego antiguo y muy propio de Ulises) dada a algunos hombres 
tal cual brillantez de origen divino49, sino también la posibilidad de 
circunnavegar el mundo del pharmacon, gracias a una inteligencia 
telepática que puede percibir diferentes mundos a la vez. 

Burgos recurre a una descripción de acontecimientos y no de 
fenómenos pese a que no descarta ni pone en entredicho el carácter 
fenoménico del arte. En el caso de este dibujo explorativo de la ciudad, se 
trata de una interrelación fantasmática y telepática. Las disciplinas y las 
causalidades se dan en los bordes, y pese a que insista en singularidades 
(a diferencia del objectum de la ciencia), la obra de arte está expuesta a 
un encuentro de corazón con otras singularidades. Así que, a manera 
de cut-up pastuso, Burgos asume este viaje abismal. 

Para ello decide desandar la calle en tanto recorrido irregular y 
peligroso. No hay truculencias. Accede a los sitios nocturnos y vedados 
al artista aburguesado. Se apropia de todo lugar, esquina, chuzo, calle 
malandra, olla, cadáver de insecto y pájaro. Distorsiona el formato. 
Deforma al someter la imagen a las fuerzas de la materialidad como 
sugiere Deleuze, al hablar de la obra de Francis Bacon50. 

Tal vez por ello bromea con su rostro maltratado por los policías, 
que se parece a los autorretratos del pintor irlandés. Al mirar las 
fotografías enviadas por Whatsapp tienen su parecido con los diseños 
de Bacon. Diseña con lo encontrado en este recorrido y supervivencia. 

49	 J. P. Vernant, La muerte en los ojos: figuras del otro en la antigua Grecia (Barcelona: 
Gedisa, 1996).

50	 Gilles Deleuze, Francis Bacon. Lógica de la sensación (Madrid: Arena Libros, 
2002).



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

109

Quiebra la cuadratura. Donde aparentemente no es posible el dibujo, 
yace toda la posibilidad de la traza, pues en sus composiciones impulsa 
la línea hacia adelante. Es una eficacia no-técnica que asesta este golpe 
en el mismo centro de la mirada (suya, impropia, la del dibujo-pintura 
como ha llamado a sus configuraciones). Hace cuerpo de la potencia 
geodésica, como afirma Paul Virilio, al hacer visible el carácter locomotor 
del viandante, en tanto, despliega y pliega configuraciones en la ciudad51 
que potencian y dinamizan la calle. 

La arquitectura y los seres expuestos en sus series son cuerpos 
nómades. Por ejemplo, como se puede evidenciar en la imagen 31, el 
escudo de la policía nacional, el nido, la ilustración botánica, el bolsillito 
de jean, etc., se trasladan y confluyen gracias a la composición nada 
arbitraria de Burgos. Algunos grosores de líneas se entrecruzan con 
objetos que dejan su funcionalidad para yacer en la cartulina. Fuerza la 
escritura, la publicidad y las artes a unas relaciones solo posibles para 
quién recorre y sobrevive la ciudad. 

Recorrer las calles pastusas es acceder a un tiempo de la experiencia 
más allá de la imposición visual y económica.  Permite visualizar a 
la ciudad como si fuese un cuerpo expuesto. El carácter laboral y la 
exterioridad citadina se ponen en duda. Lo urbano pone entre paréntesis 
la interioridad y la exterioridad pues, ella se penetra gracias a las 
relaciones establecidas por el dibujante. 

Jean- Luc Nancy lo sugiere al poner en duda esta división binaria 
entre lo exterior e interior ya que “la interioridad, […] tiene lugar en el 
espacio mismo de la exterioridad, y en ninguna otra parte”52. La obviedad 
de traer la calle a una intervención sobre un espacio interno no es posible 
si se vive siempre desde y hacia las casas. 

51	 Paul Virilio, Ciudad Pánico (Buenos Aires: Capital Intelectual, 2011), 10.

52	 Jean-Luc Nancy, La mirada del retrato (Buenos Aires: Amorrortu, 2006), 33.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

110

Imagen 31.
Fragmento de obra sin título de Javier Burgos. Diversos objetos 
intervenidos con dibujo y pintura acrílica en soporte de cartón: insignias 
de Policía Nacional, vela, retazos de revistas (Pasto, Colombia 2018)

Fuente: Esta investigación



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

111

No hay exterioridad ni interioridad. Lo doméstico pone en cuestión 
la arquitectura ficcional de la ciudad, pues “en la casa, cada uno encuentra 
su lugar y su nombre y los episodios anexos. Su nacimiento y su muerte 
también se inscriben y se inscribirán en el circuito de las cosas y las 
almas consigo mismas”53. Por ello, lo doméstico se pone en relación con 
una obra bucólica que, o bien engrandece el espacio arquitectónico; o lo 
reduce gracias a un abrir y cerrar de la puerta casera. Pues, aquí se trata 
de la domus, de la que Lyotard asevera aún sobrevive pese al ascenso de 
las megalópolis. Pero Pasto, donde sucede la composición de Burgos, 
es un municipio pequeño y todo en ello se sustenta desde una noción 
bucólica que sucede a lo lejos. 

Cuando se dibujan los objetos cotidianos, se refleja el imperio de 
lo doméstico. En la calle — gracias al dibujante— somos huéspedes de 
la casa que todo ofrece. Casi usuarios de la calle somos compradores 
en una exterioridad que ofrece de todo y, a la vez, lo desecha. Ésta es 
la falsa seguridad burguesa que ironiza Burgos, a la que accedemos 
pensando que existe una exterioridad a dominar. Sus dibujos-pinturas 
—como las llama— son historias tan nuestras que molestan. Recuerdan 
la pérdida de los personajes domésticos a quienes los artistas y escritores 
recurren cada tanto. Pero la arquitectura está para asegurarlos al régimen 
representativo del territorio. 

Cacciari contempla esta imposición gracias a las transformaciones 
de las ciudades en lo que considera una urbe postmetropolitana. En 
esta ciudad, las contradicciones se vuelven parte de lo cotidiano y la 
posibilidad de tener y vivir en una casa es incierto, puesto que:

La filosofía del territorio posmetropolitano parece exigir nuestra 
metamorfosis en almas puras, o en pura dinamis energía intelectual. 

53	 Jean-François Lyotard, «Domus y la megalopolis». En Lo inhumano. Charlas sobre 
el tiempo (Buenos Aires: Manantial, 1998), 194.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

112

Quizá nuestra alma sea realmente a-oikos, sin casa, como el eros 
platónico, pero... ¿nuestro cuerpo, la razón de nuestro cuerpo? ¿No 
tiene el propio nómada que ver de todos modos con el lugar? Va 
de un lugar a otro, no se detiene en ninguno, pero siempre conoce 
lugares. ¿Y qué representan sus grandes alfombras sino la casa, el 
lugar de su casa, que lo sigue a cualquier parte y donde habitaba 
en esencia? ¿Puede que llegue un día -como ya ha sucedido en 
las “profecías” de la ciencia ficción- en que nuestro cuerpo sea 
transmisible como cualquier otra información?54

La propuesta de Burgos expone la economía del edificio impuesta 
en sus habitantes.  Hace honor a su apellido que indefectiblemente lo 
destina a la ciudad, al cruce de caminos, y a la vez, a la ambigüedad 
arquitectónica que pone en entredicho cierta espacialidad en la que 
existe una frágil fisionomía urbana gracias a la abstracción de hechos 
y objetos, que hacen de su arte, una duplicidad de composiciones. Así, 
como lo sugiere Burgos: 

(El dibujo) surge como necesidad de reflexionar sobre los aspectos 
vivenciales entorno a la ciudad, la metrópoli como andamiaje, 
como elucubración, creación, invención de realidades, la ciudad 
como espacio geográfico, experiencias que surgen del caminar, 
percibir, habitar, desentrañar, encontrar, dialogar, interactuar con 
la materia y estar sujeto a la sociedad55.

Los habitantes de la ciudad somos acogidos falsamente. El dibujo 
desnuda esa hostilidad de la ciudad, donde el otro es un espectro pese 
a la oferta turística multicultural.  El dibujante propone deposiciones 

54	 Massimo Cacciari, «La ciudad», Revista de Estudios Urbanos y Ciencias Sociales 
(2010): 21-25, https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6289973.pdf.

55	 Javier Burgos, Ciudad monstro. Aparatos electrónicos de obsolencia programada 
(Departamento de Artes Visuales-Universidad de Nariño. Pasto: Trabajo de 
grado 1, Programa de Artes Visuales, Universidad de Nariño, 2021), 4.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

113

de cuerpos, siempre yacentes, atravesados por una corporeidad muy 
de carnicería, que hacen desaparecer el rostro. Las diagonales que se 
forman por la posición de su cuerpo acrecientan más esta carnosidad 
callejera. En su continua búsqueda— empresa fallida desde el comienzo 
— raspa, rasguña y garrapatea. Su trazo se acompaña de sonidos y 
performatividades, parecen el raspado de gallinas buscando lombrices, 
por lo que dibujar, puede considerarse como la presencia de un animal 
que molesta. 

He tenido la sensación de que cuando lo hago en ciertas reuniones, 
el lapicero emite un sonido particular, la molestia que provoca el sonidito 
es notoria como si se tratara del mascullar de una alimaña sobre un 
soporte improvisado. Esta musicalidad bestial arrastra todo un rasgo 
animalesco, que en su corporeidad termina por violentar el supuesto 
orden del otro.  Sonido, si se quiere, de la Copulatae coiverint, encuentro 
erótico con lo otro según Paracelso56; o que, siendo posible en cualquier 
momento, existe en un punto crítico de la traza, que afecta en extremo 
el olfato.

El artista suele olfatear la obra del otro. Recuerdo al estudiante 
de la MICAC, Paulo Bernal, acercarse a las obras ajenas y husmearlas 
al igual que lo haría cualquier depredador al seguir la presa. Todo tiene 
olor, inclusive la fantasmología de la imagen. Asunto sobre el olor que 
ha seguido muy de cerca la estudiante de la MICAC, Heidy Carmona 
quien interesada en un proceso de sanación de violencia intrafamiliar, 
se apropia de las prendas de vestir para la proposición de sus obras 
como se aprecia en la imagen 32 ; sin embargo, y pese a que el arte 
permite el diálogo en su casa y han mejorado las relaciones, a lo largo 
de su investigación-creación da a entender la imposibilidad del con-
sensus familiar. 

56	 G, Agamben, Ninfas (Valencia, España: Pre-Textos, 2010), 43.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

114

Dando continuidad a su proceso de investigación de pregrado57, 
toma para sí la imagen de la oveja negra (imagen 32), que sitúa en el 
barrio pastuso, en donde representa al díscolo y al consentido de la casa 
a la vez. El barrio popular se abre como territorio gracias al ejercicio de 
rastro y re-trazo realizado por esta apropiación del dibujo, las prendas 
y lo escultórico. Pero el olor que atraviesa su obra es insoportable, pese 
a la conservación por el mismo. Esta afectación olorosa molesta de más 
a los habitantes de su hogar. El rastro bestial es evidente. Es con lo que, 
desde el inicio de su proceso investigativo, debe lidiar. 

Los personajes de Carmona son animales domésticos y monstruosos, 
sobrevivientes que hacen presencia en Pasto. Dan paso a la risa de la 
traza, de cierta infidencia bestial que se hace en nombre del otro. Una 
jauría de esculturas hecha de jirones que provocan el gesto desagradable 
del espectador. En esta carnosidad como montículos aferrados a una 
estructura ósea, una cartografía bestial agrieta el hogar al atravesarse 
como manada. 

No hay algo más amenazante para el barrio que sus propios 
vestidos pertenezcan a una sociedad clandestina. Estos seres anuncian 
la animalidad en la materia misma. En la desintegración artificiosa de 
la materia escultórica, explora con ímpetu, las posibilidades de la carne 
en cada señal, trama, densidad, matiz, ensombrecimiento, tonalidad, 
valor, olor, tachadura, borradura y acento. 

Los seres surgen más allá de una zoología anatómica y doméstica, 
o se parecen a una zoografía inhumana cuyo primer ser es autográfico 
(pues todo devenir animal lo es, en el fondo). Son carnosidades que 
afectan la ciudad desde su propia carnación. No hay amos, ni siquiera 

57	 Heidy Carmona, Psico-Arte. Terapia desde el arte para sanar las heridas psicológicas 
generadas por la violencia intrafamiliar (Pasto: Trabajo de grado, Programa de 
Artes Visuales-Universidad de Nariño, 2020).



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

115

creadores, ni alguien que asegure su pertenencia. Son animales que 
gracias al anonimato pueden sobrevivir al barrio.  

Imagen 32. 
Oveja negra obra escultórica de Heidy Carmona presentada como 
parte de su proceso de investigación en la Maestría en Investigación/
Creación. Arte y Contexto Técnica (Pasto, Colombia 2022) Técnica: 
escultura en tela. 

 
Fuente: Maestría en Investigación/Creación. Arte y Contexto 



116

Lingüística de la profanación.

El lenguaje del mito y las literaturas emergentes 
Mario Madroñero Morillo 

Signo, mito y escritura

La ambigüedad, la paradoja, la alegoría, la interrupción y disemina-
ción del sentido del lenguaje del mito afecta la concepción de signo, el uso 
del lenguaje y la estructura de composición de un texto; particularidad 
por la que la filosofía “clásica” de acuerdo con Robert Graves58, desarrolla 
un “lenguaje poético racional” que se propone como expresión de una 
lengua diáfana que representa y describe la significancia y sentido de 
experiencias y hechos desde una perspectiva fenomenológica, lingüística 
y semiótica, que puede considerarse antecedente de la moderna “ciencia 
de los signos y del lenguaje”. 

En el contexto de la fenomenología y la lingüística la percepción 
y aprehensión de una lengua alfabética se propone como la “conciencia 
lingüística” de la “entidad psíquica y la imagen acústica” del signo 
que permite el conocimiento de la lengua, su aprendizaje y enseñanza 
al relacionar las siguientes dimensiones: psicológica, en cuanto al 
proceso de cognición del signo; metacognitiva (eidética) en relación 
con la comprensión de cómo se produce el signo; y trascendental, en 
referencia al uso y transformación del signo de acuerdo con las relaciones 
estructurales del sistema lingüístico y el uso de la lengua que implica 
la praxis del habla, la escritura, la lectura, la escucha, en contextos 
cotidianos o literarios.

58	 Robert Graves, La Diosa blanca. Una gramática histórica del mito poético. 
(Madrid: Alianza Editorial, 1984).



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

117

La “conciencia lingüística” es un proceso de percepción que relaciona 
las dimensiones en/por la  “intencionalidad” que en la fenomenología 
se refiere a la capacidad de significar una experiencia en perspectiva de 
la comprensión objetiva de su sentido; mientras que en el contexto de 
la lingüística remite al uso y funciones del lenguaje, a la aprehensión 
del significado en el proceso de la comunicación y al uso social de la 
lengua que prioriza la perspectiva de la sociología de la comunicación 
y la sociolingüística. 

Sin embargo, la “intencionalidad” como expresión de la subjetividad 
abre una perspectiva estética que involucra al erotismo, las pulsiones, 
el deseo, como dimensiones del lenguaje del mito, de una poética y un 
ethos emergente que moviliza la “identidad narrativa” pues expresa 
una política de apertura del locus de enunciación como una “instancia 
narrativa” en la que acontecen experiencias de escritura y vivencias 
literarias que resignifican, recrean o inventan una relación diferente con 
el lenguaje, la naturaleza y el mundo en perspectiva de la inestabilidad 
de los poderes que exponen.

La paradoja del lenguaje diáfano 

La concepción sobre el signo y el sistema de la lengua alfabética que 
propone el “lenguaje poético racional” se delimita a una comprensión 
literal, preceptiva, del origen del signo y el uso del lenguaje, que los 
representa y describe como manifestaciones o revelaciones de una esencia 
que tendría presencia en el significado. La representación y/o revelación, 
reproblematizan la concepción fenomenológica y lingüística del “lenguaje 
poético racional”, debido a que hacen alusión al lenguaje del mito, su 
ambigüedad, inestabilidad e indeterminación; particularidad que permite 
reconsiderar los conceptos de “denominación y designación” propuestos 
por Platón59 para delimitar la vida y naturaleza de los discursos (zoon 

59	 Platón, Diálogos III. Fedón, Banquete, Fedro. (España, Editorial Gredos, 1986)  



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

118

logon), pues al remontarse al mito del origen y función de los signos de la 
escritura, hace necesario replantear la relación entre la verdad y la gracia 
( jairein) en la praxis de la escritura, pues como refiere Jacques Derrida: 

el jairein, al principio del Fedro, tiene lugar en nombre de la verdad. 
Se reflexionará en el hecho de que los mitos vuelven de su holganza 
en el momento y en nombre de la escritura. El jairein tiene lugar 
en nombre de la verdad: de su conocimiento y más exactamente de 
la verdad en el conocimiento de sí. Es lo que explica Sócrates. Pero 
este imperativo del saber de sí no es primero sentido o dictado en 
la inmediatez transparente de la presencia en sí. No es percibido. 
Sólo interpretado, leído, descifrado. Una hermenéutica asigna la 
intuición. Una inscripción, el delficon gramma, que es nada menos 
que un oráculo, prescribe a través de su cifra silenciosa, significa 
—como se significa una orden— la autoscopia y la autognosis. Las 
mismas que Sócrates cree poder oponer a la aventura hermenéutica 
de los mitos, abandonada también a los sofistas60.

En este contexto, el signo se propone como la representación 
verdadera de un sentido, como la racionalización de la imagen diáfana 
de una sensación, una intuición, una percepción, que se produce por la 
“inmediatez transparente de la presencia en sí” por correspondencia 
con el “imperativo del saber de sí” que no deja lugar a la interpretación 
ni a la significancia; sin embargo, de forma simultánea, esa “inmediatez 
transparente” es cuestionada por la interrupción de la revelación de la 
imagen diáfana de la “inscripción” que presenta el “delficon gramma” que 
incita a la posibilidad de una “aventura hermenéutica de los mitos” por 
su correspondencia con la temporalidad de lo oracular, que remite su 
inscripción (su escritura) al tiempo de la gracia (karis) de sus sentidos 
que no se delimitan al cumplimiento incuestionable del “imperativo del 
saber de sí” pues interrumpen e interpelan su mandato.  

60	 Jacques Derrida, De la gramatología. (México, Siglo XXI, 1986), 100-101.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

119

La verdad del signo en el lenguaje del mito expone la ambigüedad 
que la conforma debido a su relación con la gracia; manifiesta la 
paradoja del lenguaje diáfano pues la imagen que proyecta oscila entre 
la representación y la revelación, entre dos tiempos de la presencia que 
revelan la inestabilidad del signo y la significancia por la apertura de la 
“entidad psíquica” y la “imagen acústica” que lo conforman.   

La verdad del “lenguaje poético racional” y la representación diáfana 
que prescribe, se abre en el lenguaje del mito por la inestabilidad de su 
significancia y sentido, que tiene lugar en el movimiento de la relación 
entre Jairein y karis, pues karis corresponde al tiempo de la gracia, el 
favor, el don, que confluyen en el agrado. En este sentido, lo diáfano del 
lenguaje, como refiere George Didi-Huberman: 

es el medio de lo visible. Aristóteles va todavía más lejos y lo 
interpreta como un vehículo de la visibilidad, como su dinámica. 
Lo diáfano penetra los cuerpos, los atraviesa (más o menos bien, 
según sus proporciones respectivas de aire y agua), los altera, por 
tanto, mediante una especie sutil de motilidad. Esta alteración es 
el acontecimiento coloreado mismo61.

En el contexto del lenguaje del mito y del poema esta alteración se 
presenta en la composición del canto de alabanza que, al no delimitarse 
por la métrica, expone el tiempo del gozo que despliega la verdad que se 
representa/revela en el delficon gramma por la dimensión sonora, musical, 
lírica, del lenguaje del mito que ofrece, dona, la posibilidad de una 
experiencia de habla y escritura en la que es posible la desarticulación 
continua de la lengua, pues como propone Gilles Deleuze: 

Extrae nuevas estructuras gramaticales o sintácticas. Saca a la 
lengua de los caminos trillados, la hace delirar. Pero asimismo el 

61	 George Didi-Huberman, La pintura encarnada. Seguido de La obra maestra 
desconocida de Honoré Balzac (Valencia: Pre-Textos, 2007), 34.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

120

problema de escribir tampoco es separable de un problema de ver 
y de oír: en efecto, cuando dentro de la lengua se crea otra lengua, 
el lenguaje en su totalidad tiende hacia un límite “asintáctico”, 
“agramatical”, o que comunica con su propio exterior.

El límite no está fuera del lenguaje, sino que es su afuera: se 
compone de visiones y de audiciones no lingüísticas, pero que 
sólo el lenguaje hace posibles. También existen una pintura y una 
música propias de la escritura, como existen efectos de colores y 
de sonoridades que se elevan por encima de las palabras.62

La comprensión del signo como representación diáfana del sentido 
presenta la paradoja que expresa su movimiento continuo; oscilante 
entre lo visual, lo sonoro, lo táctil, requiere una hermenéutica de la 
inestabilidad de la significancia y el sentido que, al menos en el “lenguaje 
poético racional”, se propone a través de la relación entre mímesis, 
diégesis, ekphrasis, skopein/skepsis, akoé, y hápto, que conforma una 
dimensión en la que confluyen las sensaciones, significados y sentidos 
en un proceso de percepción que sustenta la racionalidad de una poética 
que pretende neutralizar la ambigüedad del lenguaje del mito al regular 
la mimesis y la inestabilidad que lo caracteriza; sin embargo, al definir 
la mimesis como representación verosímil, la propone como una teoría 
de la percepción de los fenómenos que describe el proceso reflexivo de 
comprensión de la construcción de su sentido para fundamentar una 
epistemología del signo en oposición a la estética del signo que “altera” 
los cuerpos, o los signos. 

La epistemología del signo que sustenta la lingüística como “ciencia 
de los signos”, como un saber sobre la arquitectura y architextura de la 
estructura del lenguaje, se propone para la conservación y reproducción 
de su estabilidad. El concepto y diseño de una gramática determina en ese 

62	 Gilles Deleuze, Crítica y clínica (Barcelona: Anagrama, 1986), 3.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

121

contexto, la finalidad de la escritura y la literatura como representaciones 
del arquetipo y el paradigma de un lenguaje diáfano que intenta prevenir 
la “aventura hermenéutica de los mitos”, la desarticulación continua de 
la lengua, la dimensión pre/paradigmática del lenguaje y la escritura, y 
el “código prelingüístico”63 que provoca. 

La “ciencia de los signos” al pretender neutralizar y negar la 
ambigüedad que conforma la paradoja del lenguaje diáfano, expresa la 
inestabilidad de su sistema; pues como propone Derrida: 

la intención que instituye a la lingüística general como ciencia 
permanece en este sentido en la contradicción. Un discurso 
declarado confirma, diciendo lo que se sobreentiende sin ser dicho, la 
subordinación de la gramatología, la reducción histórico-metafísica 
de la escritura al rango de instrumento sometido a un lenguaje 
pleno y originariamente hablado. Pero otro gesto (no decimos otro 
discurso pues, aquí, lo que no se sobreentiende sin ser dicho es 
hecho sin ser dicho, escrito sin ser proferido) libera el porvenir de 
una gramatología general de la que la lingüística-fonológica sólo 
sería una región dependiente y circunscripta64.

El gesto altera la representación y descripción del lenguaje, el 
habla, la escritura, pues expone la “sutil motilidad” de la apertura a la 
dimensión hermenéutica del lenguaje del mito como instancia en la que 
la aventura de la escritura tiene lugar por las dimensiones ideográficas, 
pictográficas, iconográficas, los ecografismos y ecorrelatos, de una 
escritura multisensorial en relación a su poética y estética, y polifónica en 
cuanto a los locus plurales de enunciación de sus lenguajes multiespecies, 
expuestos por la diseminación del sentido emergente de lo por venir, como 

63	 Umberto Eco, La estructura ausente (Barcelona: Lumen), 1986.   

64	 Derrida, De la gramatología…, 40. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

122

forma de la temporalidad del mito que desconstruye la finalidad de la 
escritura y la literatura pues no las reduce de acuerdo con la economía 
de las funciones que se les atribuyen.   

Subjetividad, función estética y “código prelingüístico” 

La subjetividad provoca una apertura de la comprensión de la 
intencionalidad y la significancia que se relaciona con el lenguaje del 
mito a través de lo que Umberto Eco concibe como “la ambigüedad del 
texto estético” y la “función estética” que lo conforma, que se caracteriza 
por que “pone el código en crisis, pero a la vez lo potencia”65; experiencia 
que amplía la comprensión fenomenológica y lingüística del lenguaje y 
abre la estructura del proceso comunicativo, debido a que como recalca: 
“El destinatario advierte la nueva posibilidad lingüística y a través de 
ella piensa toda la lengua, sus posibilidades, el patrimonio de lo que 
puede decirse y de lo que ya se ha dicho, que el mensaje poético lleva 
dentro de sí como posibilidad entrevista en su fondo”66.

La función estética expone un “mensaje ambiguo y autorreflexivo” 
a través del que se presentan “líneas o direcciones de descodificación” 
que interrumpen la secuencia narrativa y suspenden la comunicación, 
pues la singularidad del uso del lenguaje expone el “idiolecto estético” 
del locus de enunciación de la obra que “actúa como violación de la 
norma”67 pues de acuerdo con Eco: 

Esta regla, este código de la obra, es un idiolecto por derecho 
propio (definiendo el idiolecto como el código privado e individual 
del parlante); de hecho, este idiolecto origina imitaciones, maneras, 

65	 Eco, La estructura…, 123-124.

66	 Eco, La estructura…, 137-138.

67	 Eco, La estructura…, 124-129.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

123

usanzas estilísticas y por fin, normas nuevas, como enseña la 
historia del arte y de la cultura68.

La intencionalidad de la función estética cuestiona el valor del 
paradigma y arquetipo de un lenguaje delimitado por una noción de 
representación que reduce y regula la ambigüedad de la mimesis a una 
técnica de imitación. La ambigüedad provoca la fragmentación de la 
estructura de la “entidad psíquica” del signo debido a que como refiere 
Michael Taussig: “la facultad mimética es el rudimento de una antigua 
compulsión de las personas por “convertirse y comportarse como algo 
más”. La habilidad de imitar y de imitar bien, en otras palabras, es 
la capacidad de ser Otro”69; en esta perspectiva, se trata entonces de 
una “economímesis”70 es decir, de una re/presentación del locus sin 
intermediación de una norma o ley de/para la escritura.

La relación entre la intencionalidad, la significancia y la subjetividad 
manifiesta el movimiento de oscilación y vacilación de la “entidad 
psíquica” del signo que altera la concepción y el uso del lenguaje y 
provoca una remoción en su estructura que en el “idiolecto estético” 
como expresión de la facultad mimética, se singulariza como un “código 
privado e individual del parlante”71, que se manifiesta, por ejemplo, en 
la composición de “textos ilegibles” “incomprensibles”, como ocurre 
en la escritura de Mirtha Dermisache en donde hay intervención de 
trazas que no son letras, tampoco dibujos, ni signos, que aunque apelan 
a géneros al no desarrollarlos, traman la narrativa de las “escrituras 

68	 Eco, La estructura…, 129. 

69	 Michael Taussig, Mimesis and Alterity. A Particular History of the Senses. (New 
York and London: Routledge. Taylor and Francis Group, 1993), 19.  

70	 Jacques Derrida, Economimesis, En: Sylvain Agacinski, Sara Kofman, Philippe 
Lacoue-Labarthe, Jean-Luc Nancy, Bernard Pautrat, Mimesis desarticulations 
(Paris: Aubier-Flammarion, 1975), 54-93.

71	 Eco, La estructura…, 129. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

124

asémicas” –de “textos hipergráficos” abiertos a/por la ambigüedad de la 
función estética que expone la alteridad del signo y lo que Belén Gache 
considera como “postliteraturas”72 que, de acuerdo con la remoción 
política de la “identidad narrativa” que se evidencia en el discurso híbrido 
y las aporías de textos que oscilan entre “ser o no ser” literatura, dan 
lugar al testimonio, la expresión pasional y emocional de la “voz del otro 
subalterno”73, que hace patente una poética de las afecciones que responde 
al silenciamiento y borradura colonial/moderna de las narrativas de 
alteridad o a la sobreexposición institucional que las neutraliza como 
literatura “exótica”.   

La oscilación de la instancia discursiva de textos que se presentan 
como ilegibles o híbridos y la remoción de la “identidad narrativa” 
que provoca la economimesis y la poética de las afecciones, permite 
considerar praxis de escritura que manifiestan, como propone Eco: 
“la posibilidad de que exista un código prelingüístico que, si no ha de 
servir para otra cosa, pueda actuar de código postlingüístico en ciertas 
traducciones puramente tonales del lenguaje verbal, como sucede con 
los lenguajes tamborileados o silbados”74. 

La posibilidad del código pre/post lingüístico se realiza en 
contrapunto y como contra efectuación de la noción de una estructura 
del lenguaje estable y permanente debido a su limitación cuando se trata 
de lenguajes que no reproducen un orden alfabético, o se relacionan con 
“la compleja cuestión de la expresividad verbal de la emotividad” –las 
pasiones, la imaginación, la sensibilidad – que, debido a la temporalidad 

72	 Belén Gache, “Consideraciones sobre la escritura asémica: el caso de Mirtha 
Dermisache. En: Mirtha Dermisache ¡Porque yo escribo!, (Buenos Aires: 
Fundación Costantini Museo de Arte Latinoamericano de Buenos Aires, 
2017), 15-31.

73	 John Beverly, Subalternidad y representación. Debates en teoría cultural. 
(Madrid: Iberoamericana, Vervuert), 2004.  

74	 Eco, La estructura…,135.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

125

de los afectos, su intempestividad y acontecimiento, provocan una ruptura 
en el código lingüístico y la descripción cronológica y sincrónica de textos 
que reproducen la distinción jerárquica entre los “elementos gramaticales 
y extra gramaticales” de un “lenguaje intelectivo y uno afectivo”75, y de  
la economía del signo y “valor de verdad” de un lenguaje epistémico y 
científico o, de un lenguaje estético y artístico. Particularidades que 
la función estética y la “función creadora”76 rebasan al cuestionar la 
finalidad que determina las funciones del signo.

Locus plurales de enunciación literaria, escritura y “negatividad”

La propuesta de Roman Jakobson77 sobre la función poética y 
metalingüística del signo, como perspectiva para analizar e interpretar 
el lenguaje literario, y la concepción de Umberto Eco78 de la “función 
estética” del signo, abren la clausura epistemológica que Saussure79 
aplica a la escritura y a la literatura por considerarlas expresiones 
de una “segunda naturaleza” que cuestiona el carácter logocéntrico, 
antropocéntrico y monoculturalista, en suma, esencialista de un “lenguaje 
pleno y originariamente hablado”, que pretende prescindir de la lengua 
del mito y los locus plurales de enunciación que lo componen; como 
se observa en el siguiente fragmento referido por Derrida en el que 
Saussure dice:

La lengua literaria agranda todavía la importancia inmerecida de 
la escritura... la escritura se arroga de esta ventaja una importancia 

75	 Eco, La estructura…, 135.

76	 Iury Lotman, La semiosfera I. Semiótica de la cultura y el texto. (Madrid: 
Frónesis Cátedra. Universitat de Valencia), 1996

77	 Roman Jakobson, Lingüística y poética (Madrid: Catedra) 1985. 

78	 Umberto Eco, La estructura…, 1986

79	 Ferdinand de Saussure, Curso de lingüística general (Buenos Aires: Lozada), 
1986. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

126

a que no tiene derecho. Cuando en relación con este tema los 
lingüistas se comprometen en un error teórico, cuando se dejan 
sorprender, son culpables, su falta es ante todo moral, han cedido 
a la imaginación, a la sensibilidad, a la pasión, han caído en la 
“trampa” de la escritura, se dejaron fascinar por el “prestigio de la 
escritura”, de esta costumbre, de esta segunda naturaleza80.

La fascinación que provoca la lengua literaria, in extenso el lenguaje 
del mito, más que la “falta moral” de la caída en la “trampa” en la 
“negatividad” que para Saussure representa la escritura al pretender 
sustituir el paradigma de un lenguaje arquetípico diáfano e ideal; expresa 
la intempestividad del lenguaje del mito, que si bien se suspende en la 
“fascinación” por la imagen que describe la representación literaria, 
en la sorpresa, a la vez la interrumpe y la abre a una atención que se 
mueve entre la “imaginación, la pasión, la sensibilidad” y la proyecta 
a la dimensión estética del lenguaje que afecta y altera la “conciencia 
lingüística”, la voz, el locus de enunciación y la escritura. Pues como 
refiere Agamben:

La Voz abre, en efecto, el lugar del lenguaje, pero lo abre de tal modo 
que está siempre ya preso en una negatividad y, ante todo, siempre 
ya consignado a una temporalidad. En cuanto que tiene lugar en la 
Voz (es decir, en el no-lugar de la voz, en su ser-sido), el lenguaje tiene 
lugar en el tiempo. Mostrando la instancia de discurso, la Voz abre, a 
la vez, el ser y el tiempo81.

La concepción de Saussure de un “lenguaje pleno y originariamente 
hablado” hace referencia a un lenguaje total, absoluto, completo y eterno, 
incuestionable; mientras la apertura que describe Agamben expone la 

80	 Derrida, De la gramatología…, 1986, 40. 

81	 Giorgio Agamben, El lenguaje y la Muerte. Un seminario sobre el lugar de la 
negatividad. (Valencia: Pre-textos, 2008), 66.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

127

ruptura con la negación de la finitud y de la imposición de una finalidad 
del lenguaje que lo reduce a una economía de la autoconservación que 
se sustenta en un autoconocimiento y autodiagnóstico cerrados sobre el 
propio reflejo de su significancia. De ahí su relación con el logocentrismo 
y el narcisismo, que, si bien se consideran estructurales por negar la 
relación con los mitos y la “aventura hermenéutica” que provocan, pueden 
alterarse por la intempestividad que provoca la paradoja del tiempo del 
querer-decir sobre la significancia, como expresión de la relación entre 
el lenguaje y la subjetividad, que, de acuerdo con Emile Benveniste, 
implica considerar que:

De una u otra manera, una lengua distingue siempre “tiempos”; 
sea un pasado y un futuro, separados por un presente, como 
en francés o en español; sea un presente-pasado opuesto a un 
futuro, o un presente-futuro distinguido de un pasado, como en 
diversas lenguas amerindias, distinciones susceptibles a su vez 
de variaciones de aspecto, etc. Pero siempre la línea divisoria 
es una referencia al “presente”. Ahora, este “presente” a su vez 
no tiene como referencia temporal más que un dato lingüístico: 
la coincidencia del acontecimiento descrito con la instancia de 
discurso que lo describe (…) El tiempo lingüístico es sui-referencial82.

El locus de enunciación literaria como instancia discursiva en la 
que confluyen voz y escritura asume la temporalidad de la negatividad 
como una cualidad poética del lenguaje que hace posible la apertura 
del “ser y el tiempo” a un presente inestable, en correspondencia a la 
emergencia de una “alteridad narrativa” que representa y describe los 
significados y sentidos posibles que acontecen en el “no-lugar”, en el “ser 
sido” del lenguaje que se abre a/por la intempestividad del querer-decir 
que conlleva proponer un tiempo lingüístico alter referencial. 

82	 Emile Benveniste, Problemas de lingüística general I. (México: Siglo XXI, 
1997), 183. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

128

La apertura del lenguaje al querer-decir manifiesta la intempes-
tividad de la alter referencialidad de la “función estética” del lenguaje 
que al transformar, transvalorar –alterar– la materialidad de los sig-
nos, produce una estética de la comunicación dialógica interespecies 
que materializa la alteración en la composición de textos poli lógicos y 
translingüísticos equivalentes a los que expresa el lenguaje del mito que 
no se reduce a una “segunda naturaleza”, debido a que expone el mul-
tinaturalismo de la lengua y expresa la ambigüedad e inestabilidad del 
“sistema de signos” y el locus plural de enunciación que al querer-decir, 
cuestiona la architextura de su paradigma.   

Significancia, economímesis, fragilidad del sentido y grama-
tología de alteridad

La perspectiva fenomenológica establece la relación entre el signo 
y el lenguaje en la significación, como manifestación de la forma en la 
que el signo se produce y permanece como presencia en/del lenguaje; 
su movimiento y proyección en el tiempo se propone desde la dialéctica 
del sentido que representa de acuerdo con su finalidad y funciones. 

La comprensión e interpretación dialéctica propone la significancia 
como un proceso de reproducción y conservación de la estructura de la 
lengua, a través del que constituye una “realidad lingüística” en la que 
el sentido se delimita de acuerdo con la referencia y reconocimiento de 
las categorías y significados universales que manifieste. La estructura 
signo-significado-significante, representa el movimiento dialéctico de la 
significancia que integra en la “unidad del signo” la señal o indicación, 
la constatación, la performatividad y la expresión.

Sin embargo, la señal o indicación y la expresión, de acuerdo 
con Derrida, desde la perspectiva sobre el signo que propone Edmund 
Husserl, no se reducen a la significación, debido a que son funciones 
que corresponden a la manifestación de la pluralidad del signo por la 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

129

“vivencia intencional que lo anima” y por el acontecimiento del “querer-
decir” de su sentido que abre la “unidad del signo”. En este contexto, 
Derrida pregunta: “¿Y si Husserl quisiera dislocar la unidad del signo, 
desmontar su apariencia, reducirla a una verbalidad sin concepto? ¿Y si 
no hubiera un concepto de signo y unos tipos de signo, sino dos conceptos 
irreductibles a los que se ha unido abusivamente una sola palabra?”83. 

La pregunta sobre la intención de dislocar la unidad del signo, 
se propone en correspondencia a la percepción de la inestabilidad 
estructural del signo, que la señal y la expresión provocan por su 
heterogeneidad, debido a que:  

La señal y la expresión son funciones o relaciones significantes, 
no términos. Un único y mismo fenómeno puede ser aprehendido 
como expresión o como señal, como signo discursivo o no 
discursivo. Esto depende de la vivencia intencional que lo anima. 
El carácter funcional de la descripción da enseguida la medida 
de la dificultad y nos hace acceder a su centro. Dos funciones 
pueden entrelazarse, encabestrarse en el mismo encadenamiento 
de signos, en la misma significación84.

Las funciones de la señal y la expresión que se entrelazan y 
encabrestan en la descripción de un fenómeno, exponen mociones del 
signo que no corresponden al movimiento dialéctico atribuido a la 
significancia. Al manifestar la “vivencia intencional que lo anima” no 
la determinan, definen  o nombran, pues se relacionan con el tiempo de 
la vivencia, con una acción que expresa la poética del acontecimiento 
del sentido y provoca la heterogeneidad de una significancia estética 

83	 Jacques Derrida, La voz y el fenómeno. Introducción al problema del signo en 
la fenomenología de Husserl (Valencia, Pre-textos, 1985), 60-65.

84	 Jacques Derrida, La voz y el fenómeno. Introducción al problema del signo en 
la fenomenología de Husserl (Valencia, Pre-textos, 1985), 60



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

130

que manifiesta la fragilidad de la estructura del lenguaje, a través de la 
que se revela y filtra, la facultad economimética – pre/post lingüística 
y “preexpresiva” de la significancia y el sentido, que hace posible la 
resistencia de la escritura y la literatura a la designación, pues son 
dimensiones en las que se entrelazan, encabrestan e intersecan diferentes 
funciones que, al dislocar el centro de la representación y descripción 
y la temporalidad del sentido que pretenden conservar, manifiestan  
su fragilidad. 

La fragilidad del sentido de acuerdo con la concepción sobre 
el lenguaje que propone Deleuze, ocurre porque el sentido es un 
acontecimiento que disloca la estructura temporal del “encadenamiento 
de los signos” que lo conforman y lo hacen posible. Sin embargo, 
como recalca, “hacer posible no significa hacer comenzar” pues el 
acontecimiento del sentido no se delimita a la designación o al significado 
que representa y describe, debido a que, al diferir del comienzo:   

El acontecimiento no es nada de eso: no habla, como tampoco se 
habla de él ni se dice. Y, sin embargo, pertenece hasta tal punto al 
lenguaje, lo frecuenta tanto, que no existe fuera de las proposiciones 
que lo expresan, pero no se confunde con ellas, lo expresado no se 
confunde con la expresión. No pre-existe, pero pre-insiste y le da 
así fundamento y condición85. 

El tiempo del acontecimiento del sentido no se agota en el lenguaje 
que lo representa como comienzo, de ahí que no pre exista pues no 
reproduce la “causa originaria”; al tratarse de la contra/efectuación 
intensiva de la moción del locus de enunciación, disloca y altera el lenguaje 
al devenir entre una poética del acontecimiento de las sensaciones, que 
se manifiesta en la percepción multisensorial del signo por la emergencia 
de las cualidades multinaturales del lenguaje.  

85	 Gilles Deleuze, Lógica del sentido (Barcelona: Paidós, 1994), 188.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

131

La diferencia y disenso sobre el “imperativo” de la referencia a 
una “causa originaria”, expresan movimientos de la “heterogeneidad de 
la causa y del efecto”86 provocados por el acontecimiento que motiva 
la apertura de la “capa preexpresiva de la vivencia o del sentido”, que 
expresa entre la diferencia que conlleva el “hacer posible” –y el – “hacer 
comenzar” una fisión poética que provoca contra y alterdicciones a nivel 
de estructura y paradojas críticas en las que la materialidad e idealidad 
del signo revelan su límite por la precipitación de lo irrepresentable, 
lo insensato, lo impredecible en el lenguaje, como formas de su 
fragmentación y diseminación; que, en perspectiva de la experiencia 
de escritura de Helene Cixous, permiten, más que preguntar, afirmar: 
“¿Qué sería del logocentrismo, de los grandes sistemas filosóficos, del 
orden del mundo en general, si la piedra sobre la que han fundado su 
iglesia se hiciera añicos? 87”

La fragilidad del sentido de lo que se considera “fundacional”, 
permite la reinterpretación y distanciamiento de la concepción platónica 
sobre la “vida de los discursos” o la invalidación de la escritura como 
“segunda naturaleza” promovida por Saussure; pues al no delimitarla al 
nicho de la designación y definición, ofrece la instancia discursiva a/de 
una episteme diferente del signo que tiene lugar en la dimensión estética 
provocada por la fisión de la poética del acontecimiento del sentido. 

La preexpresividad “de la vivencia” y la “heterogeneidad de la causa  
y el efecto” como cualidades de una gramatología de alteridad, expresan una 
perspectiva multinatural88 del signo, la significancia, el sentido, las sensaciones, 
atenta a la alteración continua de la relación entre el lenguaje y la escritura  
y a la emergencia de las lenguas y narrativas multinaturales del mito, que  
no temen hacer añicos el supuesto o impuesto valor de sus fundamentos. 

86	 Deleuze, Lógica…, 110. 

87	 Helene Cixous, La risa de la Medusa (Barcelona: Anthropos, 1995), 16.

88	 Eduardo Viveiros de Castro, Metafísicas caníbales. Líneas de antropología 
postestructuralista. (Buenos Aires: Katz Editores), 2010. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

132

Lenguas multinaturales del mito. Ecografismos, literatura 
pluriversal y escritura multisensorial

Las praxis de escritura multisensorial de los ecografismos al 
establecer relación con conceptos como el de mito, multinaturalismo 
y pluriverso89 conciben el lenguaje como un ecosistema de signos y 
sentidos abiertos y emergentes sobre la vida, sus sentidos. Plantean 
epistemes diferentes sobre el mundo y la “vida de los discursos” a través 
de narrativas bio y ecosemióticas que dan lugar a instancias discursivas 
como los ecorrelatos o las literaturas pluriversales sobre el sentido del 
cuidado de la alteridad, la diferencia, la diversidad, que, como propone 
Silvia Rivera Cusicanqui, en referencia al contexto amerindio andino de 
los “primeros Inkas” se manifiesta en sus textos, pues al dar “continuidad 
a prácticas de conocimiento de larga data en los Andes (…) pudieron 
crear una suerte de Polis cuidadora del Cosmos, a la que dedicaron sus 
trabajos de arte, ciencia y pensamiento”90. 

La concepción manifiesta una perspectiva mítica en la que las 
artes, las ciencias y el pensamiento no se delimitan a la reproducción de 
un paradigma antropocéntrico, pues el ecosistema de signos y sentidos 
abiertos del lenguaje del mito implica una relación entre lenguajes inter/
especies91 que a través de la –creación/cuidado92– hacen posible una 
comunicación de alteridad en la que el otro, la naturaleza, el mundo, 

89	 Jean-Clet Martin, Plurivers. Essai sur la fin du monde (Paris: Presses 
universitaires de France), 2010

90	 Silvia Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente 
en crisis. (Buenos Aires: Tinta Limón, 2018), 45.

91	 Anna Tsing, Friction. An ethnography of global connection (USA, Princeton 
University Press. Princeton and Oxford. New Jersey), 2005. 

92	 La correlación epistémica de la creación y el cuidado, de la creación como 
cuidado se refiere al sentido plural del concepto Kamak o camac, que se propone 
como una acción heterocrónica que implica una poética y una política de la 
creatividad y el cuidado, como se observa en la representación de Pachakamak.    



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

133

el cosmos, el universo, no son receptores pasivos del discurso humano, 
pues están en disenso con las denominaciones y designaciones que se 
les atribuye. 

El ecografismo como traza de las lenguas multinaturales del 
mito provoca la apertura de la “identidad narrativa” y reposiciona 
continuamente el locus de enunciación al dislocarlo del antropocentrismo 
y el monoculturalismo de los discursos sobre lo humano y la naturaleza; 
permite considerar narrativas diferentes, de alteridad, como las que 
propone Ailton Krenak en “Ideas para postergar el fin del mundo” cuando 
al hablar sobre el diálogo con las montañas, dice:

Hay una montaña rocosa en la región del río Doce, que ha sido 
golpeada por los desechos de la minería. En la margen izquierda del 
río se ubica el pueblo Krenak y a la derecha está la sierra. Aprendí 
que esa montaña tiene un nombre, Takukrak, y una personalidad. 
Durante la mañana la gente la mira, permanecen atentos a sus 
expresiones, pues cuando su rostro dice: “hoy no estoy dispuesta 
a conversar”, es mejor quedarse en casa, pero cuando amanece 
espléndida, hermosa, con pequeñas nubes sobre su cabeza, la gente 
dice: “Podemos festejar, bailar, pescar, podemos hacer lo que sea, 
lo que queramos” (…) En la región andina de Ecuador y Colombia, 
hay lugares en donde las montañas forman parejas, son padres, 
hijos, familias que dan o intercambian afectos. Los habitantes de 
estos lugares celebran fiestas para las montañas en las que ofrecen 
comida y regalos como forma de intercambio de los dones que 
ofrecen las montañas93. 

La comunicación inter/especies que presenta la dimensión dialógica 
y translingüística94 que describe Krenak, da lugar a la concepción de 

93	 Ailton Krenak, Ideas para adiar o fin du mundo. (Sao Paulo: Companhia das 
letras. Editora Schwarcz, 2019), 17-18.

94	 Mijail Bajtin, Estética de la creación verbal (México: Siglo XXI), 2013. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

134

una relación ecosemiótica con los territorios, que se materializa en 
las celebraciones como expresión de los faustos de la pluralidad del 
sentido. Sin embargo, en perspectiva del contexto que reduce el lenguaje 
a un sentido único y monocultural, Krenak pregunta: “¿Por qué no nos 
entusiasman esas narrativas? ¿Por qué están siendo olvidadas y borradas 
en favor de una narrativa globalizadora y superficial que quiere contar 
a la gente la misma historia?”95.  

Cuestionar el fundamento epistemológico de las narrativas 
“globalizadoras y superficiales” que se sustenta en la administración 
de las redundancias y el fundamento místico de la autoridad, implica 
dislocar la “identidad narrativa” de su historia en perspectiva de 
invertir el valor del olvido y la borradura, para ofrecer una vivencia de 
la diversidad epistémica y la experiencia de lo que Boaventura de Sousa 
Santos propone como una “ecología de saberes”, pues asume que: “El lugar 
de enunciación de la ecología de saberes son todos los lugares donde 
el saber es convocado a convertirse en experiencia transformadora. O 
sea, son todos los lugares que están más allá del saber en tanto práctica 
social separada”96.  

La praxis de escritura del ecorrelato y el ecografismo abre relaciones 
entre saberes, seres y naturalezas dispares, entre el disenso expone 
textos multisensoriales y significativos, pluriversales y locales, dialógicos 
en atención a la pluralidad de locus de enunciación y creativos en 
correspondencia con la improvisación de las artes y los juegos verbales; 
ancestrales en perspectiva de la ruptura de arquetipos y paradigmas y 
contemporáneos por el momento prospectivo de la invención e innovación 
de su temporalidad.

95	 Ailton Krenak, Futuros ancestrales (Sao Paolo: Companhia das letras. Editora 
Schwarcz, 2022), 19.  

96	 Boaventura de Sousa Santos, Una epistemología del Sur. La reinvención del 
conocimiento y la emancipación social. (México: CLACSO, Siglo XXI, 2009), 
72-73.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

135

La pluralidad del locus de enunciación como instancia discursiva 
de la ecología de saberes cuestiona conceptos como los de “literatura 
mundial” y “artes globales”, debido a que revela la errancia, la deriva y 
la itinerancia de experiencias impredecibles de relación con la vida en 
un mundo que reinventa sus sentidos entre la subsistencia, el habitar y 
el conocimiento que pretenden contenerlo pues exponen la experiencia 
de un estar-siendo en prospectiva de los sentidos de un mundo por venir.

“Literatura mundial” y literaturas emergentes. Entre la rein-
vención y la creación del mundo

La noción de “literatura mundial” propone un posible sistema de 
representación de diferentes literaturas nacionales que al caracterizarse 
como “fundacionales”, hacen referencia a los paradigmas narrativos 
de la representación de su historia desde una perspectiva que puede 
establecer como concibe Krenak “narrativas globales y superficiales”, 
como las que olvidan y borran narrativas diferentes a las que delimita 
la noción de “nación”.  

El concepto genera perspectivas críticas e interpretaciones de 
acuerdo a la forma en la que se proponga e interprete lo “fundacional” y 
la “nación”, pues puede delimitarse por una concepción de originariedad 
cerrada, caracterizada por Michel-Rolph Trouillot como la “obsesión por 
la primacía de Occidente”97 por establecerse como paradigma y arquetipo 
de lo humano y la cultura, o en perspectiva de propuestas como las de 
Edouard Glissant, sobre el “pensamiento del rastro”, la “poética de lo 
diverso” y la “estética de la relación” que concibe el “mundo” como un 
“todo” abierto98. 

97	 Michel-Rolph Trouillot, Silenciando el pasado. El poder y la producción de la 
historia. (Granada: Editorial Comares), 2017. 

98	 Edouard Glissant, Introducción a una poética de lo diverso (Barcelona: Ediciones 
del Bronce), 2002. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

136

En este contexto, la apertura continua que la pluralidad de 
la literatura provoca sobre la noción de lo “fundacional”, da lugar a 
interpretaciones como las de la poscolonialidad, en perspectiva de una 
literatura comparada sobre las literaturas de Europa, Asia y África; y a 
las de la descolonialidad en cuanto a centro, sur América y el Caribe, 
que en perspectiva de las narrativas que proponen da lugar a considerar 
su relación con el mito99. 

De acuerdo con David Damrosch, el concepto se plantea en la 
modernidad, cuando en 1827, Johan Wolfgang Goethe propone que: “La 
era de la literatura mundial está cerca”, ─ intuición por la que enfatiza 
en que– “todos deben esforzarse por acelerar su aproximación”, pues 
para él, implica:

una era de intercambio y mutuo refinamiento, un proceso cos-
mopolita en el que Alemania asumiría un papel central como  
traductor y mediador entre culturas, al liderar una elite inter-
nacional para la defensa de valores literarios duraderos y para  
confrontar las vanidades del nacionalismo estrecho y los caprichos  
del gusto popular100. 

La concepción establece una relación entre la poética y la política 
en perspectiva de proponer un mito en el contexto del “surgimiento 
del Estado-nación moderno”, a través del que sea posible la traducción, 
intercambio y mediación entre culturas, para confrontar el vaciamiento 
de sentido y la neutralización del deseo e intencionalidad del lenguaje 
que representan la vanidad y capricho de la modernidad que reduce 

99	 Pheng Cheah, ¿What is a world? On postcolonial literature as world literature. 
United States of America: Duke University Press), 2016. Héctor Hoyos, Thing 
whit a history. Transcultural materialism and the literatures of extraction in 
contemporary latin america, (New York: Columbia University Press), 2019. 

100	 David Damrosch, “Introduction”, World Literature in theory and practice. En: 
World Literature in theory, (UK: John Wiley and Sons. Ltd, 2014), 1-11.  



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

137

progresivamente el mundo a la globalidad, que al parecer Goethe pretende 
evitar en Alemania al centralizarla como el lugar para el “proceso 
cosmopolita” que conlleva. 

La propuesta de la “literatura mundial” por la relación con el mito 
que refleja su intencionalidad cosmopolita (de traducción, intercambio 
y mediación), en el contexto de las ciencias que se configuran en la 
modernidad, se asume como un concepto y un problema, debido a 
que se distingue como menciona Darmosch porque “nunca logró 
convertirse en un término estable” –tanto por la magnitud que pretende 
abarcar, que dificulta la delimitación de su campo de estudio; como 
por la problematización de la historia de la literatura que implica, pues 
considera que “existía como práctica mucho antes de que alguien pensara 
en desarrollar una teoría o incluso un nombre para ella”101. 

La existencia de la literatura mundial como una práctica que se 
antecede a la definición teórica y la denominación ofrece un indicio de su 
relación con el tiempo del mito y su lenguaje; sin embargo, al interpretarse 
a partir de una concepción de la historia como una dimensión en donde 
no tiene lugar la ambigüedad e inestabilidad del lenguaje del mito, regula 
sus narrativas a través de la economía política del “valor literario” que 
se determina por la relación entre la historia de diferentes sistemas de 
escritura; de acuerdo con Damrosch: 

“históricamente, muy pocas literaturas han surgido aisladas de la 
actividad creativa del mundo, sin mirar más allá de su lengua y 
cultura maternas” –pues como refleja el caso de los – “primeros 
sistemas de escritura desarrollados por sumerios y egipcios hace 
cinco mil años” (…) “evolucionaron de forma equivalente, por las 
relaciones e influencias mutuas” –producidas por los intercambios 
de los comerciantes que viajaban entre Babilonia y Egipto 102.

101	 Damrosch…, 3.

102	 Damrosch…, 3. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

138

En este contexto, la “literatura mundial” oscila por un lado, entre la 
representación de una dimensión para la administración y regulación de 
textos susceptibles de establecer el mito moderno de un canon, que apela 
al desarrollo de los “primeros sistemas de escritura” de un contexto para 
organizar su historia, y a una economía de “valores literarios duraderos” 
para legitimar su selección; y por otro a la confrontación de su límite 
al asumir la ambigüedad e inestabilidad del mito y la imposibilidad de 
contención de la pluralidad de la literatura de un mundo que se resiste a 
la delimitación global de su historia y valor, por la ruptura que provoca 
su práctica. 

La praxis de una “literatura mundial” que existe antes de la teori-
zación, la definición y denominación, corresponde a una comprensión 
poética y política del tiempo de la literatura como un acontecimiento de 
sentido a través del que establece relación con el tiempo del mito, que 
desestabiliza el “sistema de escritura” y la estructura del discurso de las 
“narrativas globales y superficiales” que reducen el mundo. 

El mito pluraliza la literatura mundial, como propone Krenak, 
expone las “capas de mundos” y las “narrativas plurales” que la componen; 
y permite reconsiderar su delimitación monocultural, pues de acuerdo 
con Damrosch: “Las literaturas del mundo han estado en contacto 
desde hace mucho tiempo a través de múltiples rutas de transmisión e 
influencia”; en esta perspectiva, el contacto, corresponde a la apertura 
a/de la dimensión estética de la historia de la literatura que se relaciona 
con la poética del acontecimiento del sentido y la memoria; y, en cuanto a 
las rutas, la transmisión y la influencia, de la apertura a/de la dimensión 
política de la geopoética y geolingüística de sus relaciones con el territorio, 
que hacen posible considerar las literaturas del mundo por su relación 
con el mito, como praxis del cuidado de la diversidad, la diferencia, la 
alteridad del mundo, debido a que, como recalca Wad Davis: 

una lengua no es simplemente un conjunto de reglas gramaticales o 
un vocabulario. Es un destello del espíritu humano, el vehículo por 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

139

el cual el alma de cada cultura particular llega al mundo material. 
Cada idioma es un antiguo bosque de la mente, una cuenca de 
pensamiento, un ecosistema de posibilidades espirituales103.

En este contexto, la inestabilidad que provoca el mito dificulta 
teorizar, definir y denominar el concepto de literatura mundial, debido 
a que más que una insuficiencia epistemológica o metodológica, 
expone la resistencia de las literaturas emergentes a la globalización, 
la invisibilización y silenciamento, pues como propone Hugo Meltz: 
“impedir la literatura de un pueblo sería destruir arbitrariamente una 
expresión importante del espíritu humano (…) la extinción deliberada 
de una especie humana (o de su literatura, que equivale a lo mismo) 
debería ser imposible”104

La experiencia de la relación con los conocimientos que el mito abre 
a la literatura mundial, expone la pluralidad de lugares de enunciación 
de vivencias de pensamiento incalculables que fisuran el sistema y 
régimen de representación del saber al revelarlo como una totalidad 
que no soporta contenerlos a pesar de clasificarlos, organizarlos y 
administrarlos para integrarlos, pues la cualidad de estar “más allá del 
saber en tanto práctica social separada” ofrece un indicio de la forma 
en la que se evita o remueve una posición de dominio sobre el signo, 
el significado, la sensación, el sentido del lenguaje, y evidencia una 
locomoción plural de enunciaciones que revelan una relación de alteridad 
con el lugar, con la tierra, el cuerpo, la animalidad, que, por ejemplo, 
Manuel Quintín Lame, expresa al narrar su experiencia educativa en 
las selvas de Colombia, cuando dice: 

103	 Wade Davis, The Wayfinders. Why ancient wisdom matters in the modern 
world (Canada: Anansi), 2009, 3.   

104	 Hugo Meltz, “Present tasks of comparative literature”, En: World literature in 
theory. Damrosc, Ed., 39.  



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

140

Aquí se encuentra el pensamiento del hijo de las selvas que lo 
vieron nacer, se crio y se educó debajo de ellas como se educan las 
aves para cantar, y se preparan los polluelos batiendo sus plumas 
para volar desafiando el infinito para mañana cruzarlo, y con 
una extraordinaria inteligencia muestran entre sí el semblante 
de amoroso cariño para tornar el vuelo, el macho y la hembra, 
para hacer uso de la sabiduría que la misma Naturaleza nos ha 
enseñado, porque ahí en ese bosque solitario se encuentra el Libro 
de los Amores, el Libro de la Filosofía; porque ahí está la verdadera 
poesía, la verdadera filosofía, la verdadera Literatura, porque ahí 
la Naturaleza tiene un coro de cantos y son interminables, un coro 
de filósofos que todos los días cambian de pensamientos105.

La experiencia de escritura de Quintín Lame expone una relación 
biosemiótica abierta con lo que Bruce Albert propone como la “selva 
políglota”106 y expresa el perspectivismo y multinaturalismo de una 
vivencia del sentido que evita reafirmar la posición de dominio 
antropocéntrica sobre el saber a través de la evocación de una razón 
animal y una humanidad diferente que hace posible utilizar la sabiduría 
que la naturaleza enseña. 

La concepción de la selva como lugar de los libros de los amores 
y la filosofía expone una crítica al dominio académico que sustenta la 
autoridad intelectual e institucional sobre el saber cuyos contenidos 
reflejan su limitación, ante la que se propone una “verdadera” poesía, 
filosofía, literatura relacionada con el acontecimiento de sus sentidos 
que provocan todos los días la gracia y emergencia del cambio de 

105	 Manuel Quintín Lame, Los pensamientos del indio que se educó en las selvas 
de Colombia (Popayán, Editorial Universidad del Cauca, 2004), 148-149.

106	 Bruce Albert, The polyglot forest. En: The Great Animal Orchestra (Paris: 
Publisher: Fondation Cartier pour l’Art Contemporain. Editor, H. Chandès) 
2015, 320-324.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

141

pensamiento; experiencia que da indicios de una episteme de la 
inconstancia del saber y de una escritura multisensorial que promueve 
una ruptura con la universalidad y proyección a la eternidad de las 
ideas que constituyen los paradigmas sobre el saber, pues se trata de 
conocer sin una intermediación epistemológica discursiva delimitada 
por la designación y la denominación. 

En el contexto de perspectivas contemporáneas sobre la escritura 
multisensorial que provoca la relación dialógica con la tierra, desde locus 
diferentes a las que provoca el pensamiento amerindio, la propuesta de 
Richard Powers en “El Clamor de los bosques” ofrece indicios de locus 
plurales de enunciación que no corresponden a la personificación de 
la alteridad de la naturaleza, pues expresan la geopoética crítica de un 
lenguaje inter/especies que cuestiona la representación cosmogónica, 
cosmológica, antropológica, lingüística, de la naturaleza, lo humano y 
lo no humano. En este sentido Powers dice: 

Al principio no había nada. Después hubo de todo. En ese momento, 
después de anochecer, en un parque sobre una ciudad occidental, el 
aire derrama una lluvia de mensajes. Hay una mujer sentada en el 
suelo, apoyada en un pino (…) Los oídos de la mujer sintonizan las 
frecuencias más bajas. El árbol dice cosas con palabras anteriores a 
las palabras (…) Las señales llueven a su alrededor como semillas. Esta 
noche las palabras recorren largas distancias (…) Incluso los árboles 
más lejanos se unen: Sea cual sea la forma en que nos imaginas (…) 
no son más que amputaciones. Los de tu especie nunca nos veis 
enteros. Os perdéis la mitad o más. Bajo tierra siempre hay tanto 
como arriba. Ese es el problema de la gente, la raíz de todo. La vida 
pasa a su lado desapercibida. Aquí mismo, muy cerca de ellos. En la 
creación del suelo. En el ciclo del agua. En el intercambio de nutrientes. 
En la formación del clima. En la construcción de la atmósfera. En la 
alimentación, curación y refugio de más tipos de criaturas de las que 
son capaces de contar. Un coro de bosque vivo le canta a la mujer: Si tu 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

142

mente fuera solo un poco más verde, te inundaríamos de verdad. El 
pino en el que está apoyada dice: Escucha. Hay algo que debes oír 107.

La composición de Powers expone el dialogismo crítico de su 
escritura e implica una relación con el territorio mediada por una 
responsabilidad de escucha que corresponde a una alteración de la 
atención por la audición de “palabras anteriores a las palabras”, frente a 
la que los saberes de la especie humana se revelan insuficientes, pues se 
requiere de una “mente” abierta –emergente– a relaciones inter/especies 
entre subjetividades diferentes y poderes dispares. 

La desconstrucción de la subjetividad que produce la relación inter/
especies disloca la psiquis y promueve la alteración de la subjetividad 
y de la “identidad narrativa” que al no depender del paradigma de 
representación de lo humano o lo natural, manifiesta lo que Roy Wagner 
concibe como “la persona fractal” y la “totalidad holográfica”108 del 
texto, que caracterizan la moción y acontecimiento del locus plural 
de enunciación y la ruptura/apertura de la finalidad de la escritura al 
concebirla como una “totalidad holográfica” en continua emergencia. 

La escritura como “totalidad holográfica” provoca una estética 
relacional crítica del signo, el significado, la sensación, el sentido, que 
implica una geopoética109 pluriversal que en los textos de Quintín Lame 
y Powers se expone en la mención sobre el coro, pues el “coro de filósofos 
que todos los días cambian de pensamiento” y el “coro de bosque vivo”, 
expresan una eco/semiótica del territorio patente, por ejemplo, en la 

107	 Richard Powers El clamor de los bosques (Madrid: Alianza Editorial, 2020), 
5-6.

108	 Roy Wagner, La persona fractal. En: Cosmopolíticas. Perspectivas antropológicas 
(Madrid: Trotta, 2013), 90-97.

109	 Jeff Malpas, Kenneth White, The fundamental field. Thought, poetics, world. 
(Great Britain: Edinburgh University Press), 2021.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

143

propuesta de Lean Betasamosake-Simpson quien manifiesta su vivencia 
de la siguiente manera: 

El saber de la tierra, aki, tiene lugar en un contexto y requiere un 
proceso. El proceso que se ofrece al aprendiz para que se dirija al 
conocimiento es de naturaleza profundamente espiritual. Conocer 
conlleva comparecer libremente a una búsqueda que implica 
la comprensión y la práctica (…) La ‘Teoría’ no se limita a una 
búsqueda intelectual – es un tejido que involucra cada acción, 
movimiento y gesto, expone la presencia espiritual y la emoción, 
es contextual y relacional. Es algo íntimo y personal, hace parte 
de la existencia y tiene lugar en cada ser, en sí mismo, cuando se 
asume la responsabilidad de encontrar y crear significado y sentido 
en la propia vida110.

La praxis del conocimiento y su búsqueda expresan la vivencia 
de una relación dialógica con la tierra como locus multinatural de 
enunciación de saberes que provocan un aprendizaje que, si bien hace 
posible su teorización, se trata de la vivencia y expresión de una narrativa 
de intimidad sobre esa relación y por tanto de la exposición de su carácter 
espiritual o de alteridad. Motivo por el que su conceptualización se teje 
a través de una poética, una episteme y una estética del acontecimiento 
del sentido de saberes que exceden la subjetividad por el “proceso de 
alteración diferencial”111 que implica la búsqueda de significados y 
sentidos de la propia vida, que si bien son “personales” al ser narrados 
se pluralizan por la diversidad epistémica de sus experiencias. 

110	 Lean Betasamosake-Simpson, Land as pedagogy: Nishnaabeg intelligence and 
rebellious transformation. Decolonization: Indigeneity, Education & Society 
Vol. 3, No. 3 (Canadá, 2014), 7

111	 Eduardo Viveiros de Castro A inconstancia da alma selvagem. E outros ensaios 
de antropología (Sao Paulo: Cosac Naify) 2006.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

144

Escrituras, Semiosferas y biosemióticas

La concepción de la lengua multinatural del mito y la emergencia 
de narrativas de alteridad que hacen posible replantear o crear relaciones 
diferentes con el mundo, ofrece indicios de una perspectiva geopoética y 
geolingüística sobre el territorio que no corresponde a una comprensión 
etnocéntrica del locus de enunciación, pues se propone a través de 
experiencias dialógicas con las narrativas multiespecies de diversos 
contextos, debido a que como propone Iuri Lotman:

No sólo los elementos pertenecientes a diferentes tradiciones 
culturales históricas y étnicas, sino también los constantes diá-
logos intratextuales entre géneros y ordenamientos estructura-
les de diversa orientación forman ese juego interno de recursos 
semióticos, que, manifestándose con la mayor claridad en los 
textos artísticos, resulta, en realidad, una propiedad de todo 
texto complejo. Precisamente esa propiedad hace al texto un 
generador de sentido, y no sólo un recipiente pasivo de sentidos 
colocados en él desde afuera. Esto permite ver en el texto una 
formación que llena el lugar que se queda vacío entre la con-
ciencia individual —mecanismo semiótico generador de sentido 
que se basa en la asimetría funcional de los grandes hemisferios 
cerebrales— y el dispositivo poliestructural de la cultura como 
inteligencia colectiva112.

Un contexto desde la perspectiva geopoética y geolingüística 
es un ecosistema de signos y sentidos abiertos que conforman lo que 
Lotman concibe como una “semiosfera”; una dimensión de escritura 
multisensorial que disloca la estructura de la comprensión “formalista” 
del lenguaje y afecta la noción de comunicación. En este sentido como 

112	 Lotman, Semiosfera…, 59. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

145

destaca Dominique Lestel113 amplía el concepto sobre el “medio ambiente” 
y la naturaleza debido a que se ocupa de la interacción y alterlocución 
comunicativa que acontece entre los lenguajes inter/especies que tienen 
lugar en un territorio caracterizado por el “poliglotismo de la cultura” 
que conforma sus narrativas; de acuerdo con Lotman: 

La cultura es en principio políglota, y sus textos siempre se realizan 
en el espacio de por lo menos dos sistemas semióticos. La fusión de 
la palabra y la música (el canto), de la palabra y el gesto (la danza), en 
un único texto ritual fue señalada por el académico A. N. Veselovski 
como un “sincretismo primitivo”. Pero la idea de que, después de 
abandonar la época “primitiva”, la cultura comienza a crear textos 
de tipo monolingüe que realizan rigurosamente las leyes de un solo 
género según reglas rigurosamente unilineales, suscita objeciones114.

El “poliglotismo de la cultura” y el dialogismo de la escritura 
multisensorial permiten establecer una correspondencia crítica entre 
la semiosfera y la ecosemiótica que tendría lugar en el contexto del 
pensamiento amerindio amazónico de Brasil, en la concepción de la “selva 
poliglota” como locus de exposición de un dialogismo transtextual entre 
lenguajes inter/especies, que Albert refiere a partir de una conversación 
con Davi Kopenawa, chamán y líder Yanomami quien dice:

Las voces que conocemos de los animales del bosque son heã, son lo 
que nosotros concebimos como llamadas, palabras que han oído de 
nuestros mayores, las han dejado, diciendo: “Este canto es el heã de 
este animal de caza o de esos frutos!” Nosotros los interiorizamos 
desde nuestra infancia hasta el presente115. 

113	 Dominique Lestel, The withering of shared life through the loss of biodiversity. 
En : Social Science Information, Volume 52 Issue 2, June 2013 Shared life 
Numéro spécial : La Vie partagée (Los Angeles, SAGE Publications), 2013. 

114	 Lotman, Semiosfera…, 58. 

115	 Albert, Poliglotal…, 321. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

146

La concepción de Kopenawa ofrece un gesto de la noción de 
lenguaje como ecosistema de signos y sentidos abiertos en perspectiva del 
dialogismo transtextual que expone a través de una episteme y estética 
multisensoriales que permiten concebir la posibilidad de una literatura 
pluriversal y una biosemiótica como la que evocan los textos de Krenak, 
Quintín Lame, Powers, Betasamosake-Simpson que generan como recalca 
Marisol de la Cadena116 “desconcierto epistemológico” y exponen a la 
vez una episteme del desafío sobre el “qué y cómo sabemos” y qué y 
cómo narramos las experiencias de relación con la vida y el mundo para 
coinventarlo, pues se trata de lo que Vinciane Despret propone como 
una “geo y therolingüística”:

La geolingüística es una rama tardía de la lingüística. Surgió cuando 
los lingüistas se dieron cuenta de que los humanos no eran los 
únicos en haber forjado lenguas dotadas de estructuras originales, 
que evolucionan con el tiempo y que permiten a los hablantes de 
diferentes reinos comunicarse (…) la therolingüística, designa una 
rama de la lingüística que se consagra a estudiar y traducir la 
producción escrita de los animales (y ulteriormente de las plantas), 
ya sea bajo la forma literaria de la novela, de la poesía, la epopeya, 
del panfleto o incluso del archivo. Posteriormente, a medida que esta 
ciencia vaya explorando el mundo llamado salvaje, irán apareciendo 
otras formas expresivas que desbordarán las categorías literarias 
humanas (y de las que se ocupará otro campo de especialización, 
el de las ciencias cosmofónicas y paralingüísticas)117.

116	 Marisol de la Cadena, Earth beings. Ecologies of practice across Andean worlds. 
(USA: Duke University Press. Durham and London) 2015. 

117	 Vinciane Despret, Autobiografía de un pulpo. Y otros relatos de anticipación. 
(Bilbao: Consoni, 2022), 25-26.   



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

147

La cosmofonía y la paralingüística serían de esta manera 
movimientos de una lingüística de la profanación que expone el 
multinaturalismo de los “universos emergentes”118 en espera de  
ser narrados.   

Caminar (es) en (tre) la invención del mundo. Literaturas y 
mitologías de alteridad 

La errancia, la deriva, la itinerancia, los senderos; expresan la 
pluralidad del caminar, la locomoción del estar siendo en relación con 
la alteridad del mundo. El caminante traza en el territorio una vida, 
narra sus sentidos, las experiencias de conocimiento en otros lugares, 
dimensiones en las que la diversidad de concepciones sobre lo humano 
y lo no humano, la naturaleza y el mundo, las ciencias, las artes, las 
tecnologías, diferencian modos de existencia que expresan la movilidad 
y mutación de una cultura. 

Las trazas del caminante componen el texto vivo de sus memorias, 
al ser narradas expresan la geopoética y geolingüística de las relaciones 
dialógicas con la contemporaneidad a través de las que coinventa el 
mundo entre la emergencia de mitologías de alteridad, que manifiestan 
el lenguaje multinatural de una “escritura preliteral” y una poética del 
acontecimiento del sentido que dan lugar a la biosemiótica del ecosistema 
de signos y sentidos abiertos del lenguaje, las escrituras multisensoriales 
y las literaturas pluriversales, los ecorrelatos y los ecografismos. 

La mitología de alteridad concibe el mito como la dimensión 
narrativa de los “procesos de alteración diferencial” que conlleva la 
búsqueda o creación de otras formas de relación con el mundo, en 
perspectiva de la comunicación inter/especies y la interacción dialógica 
con un territorio. La dimensión narrativa de una mitología de alteridad 

118	 Félix Guattari, Caosmosis, Buenos Aires: Manantial, 1996. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

148

expone la diferencia y disenso del lenguaje multinatural del mito, 
entrelaza la “función estética” y la “función creadora” del lenguaje en 
la poética del acontecimiento del sentido; de acuerdo con Lotman:

Desde el punto de vista de la segunda función, el texto es 
heterogéneo y heteroestructural, es una manifestación de varios 
lenguajes a la vez. Las complejas correlaciones dialógicas y lúdicas 
entre las variadas subestructuras del texto que constituyen 
el poliglotismo interno de este son mecanismos de formación  
de sentido119.

La “función creadora” del lenguaje si bien hace posible la “formación 
de sentido”, al exponer el límite de la “ciencia y el sistema de los signos” 
que representa la lingüística más tradicional, provoca el rechazo, la 
sospecha o la negación de sus propuestas como refieren las posiciones 
de Platón y Saussure sobre la poesía y la literatura, que se sustenta 
como Robert Graves recalca, en el rechazo del lenguaje del mito por su 
relación con el lenguaje mágico. 

El lenguaje mágico del mito tiene lugar en la poesía, sin embargo, 
como destaca Graves, su valor decae a lo largo de la historia, al menos 
en el contexto de Occidente, debido al olvido de la relación con la “Diosa 
Luna, o Musa”, a la “sustitución de las relaciones matrilineales por las 
patrilineales” que “remodelaron o falsificaron los mitos para justificar 
los cambios sociales” y por la institucionalización de la filosofía, pues 
“los primeros filósofos griegos”:

se oponían firmemente a la poesía mágica porque amenazaba a 
su nueva religión de la lógica, y bajo su influencia se elaboró un 
lenguaje poético racional (ahora llamado clásico) en honor de su 
patrono Apolo, y lo impusieron al mundo como la última palabra 

119	 Lotman…, 61.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

149

respecto a la iluminación espiritual: opinión que ha predominado 
prácticamente desde entonces en las escuelas y universidades 
europeas, donde ahora se estudian los mitos solamente como 
reliquias arcaicas de la era infantil de la humanidad120. 

La reducción del lenguaje mágico del mito a la forma de expresión 
de una “era infantil de la humanidad” describe las consecuencias de 
una concepción cerrada sobre el logos que al considerarse un “lenguaje 
poético racional” se propone para prevenir, suspender, y en últimas negar, 
el rebasamiento de la “función comunicativa” que provoca el lenguaje 
poético relacional del mito. El rechazo o negación del lenguaje mágico 
del mito se sustenta en una concepción sobre la magia que la relaciona 
con la religión y los ritos de los sacerdotes persas, sin embargo, como 
refiere Carlos Rincón:

En el siglo V a.C. existen, al lado “magos” y “mageia”, los conceptos 
griegos antiguos de “goês” y “goêtia”, que designaban fenómenos 
mágicos. Los nuevos términos introducidos no provienen, sin 
embargo, de un conocimiento directo de las instituciones y prácticas 
religiosas de los persas ni se basan en la presencia de sacerdotes 
persas en suelo griego; a pesar de su función cultural integrativa 
sirvieron sobre todo para la exclusión de lo extranjero121.

La “oposición a la poesía mágica” que se ejerce a través del “lenguaje 
poético racional” en el contexto de la filosofía, se propone al interpretar 
la magia como una forma de la mimesis por la ambigüedad de su sentido 
y la inestabilidad que provoca en el sistema de representación de la 
realidad, motivo que en el contexto de la política justifica la “exclusión 
de lo extranjero” y el olvido de la “aventura hermenéutica de los mitos”. 

120	 Graves, La Diosa…, 4

121	 Carlos Rincón, La historia de la palabra magia. En: Revista de la Universidad 
de Antioquia. Octubre-diciembre,337 (Medellín: Publicaciones VID, 2019), 
85-91.  



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

150

En este contexto, en América y el Caribe, el mito y la dimensión 
mágica de sus lenguajes provoca posibilidades de ruptura de la suspensión 
y negación del rebasamiento de sentidos que implica la poesía racional, 
pues como refiere José Lezama Lima:

Un mito es una imagen participada y una imagen es un mito que 
comienza su aventura, que se particulariza para irradiar de nuevo. 
Nosotros los americanos, en realidad, tenemos la ventaja sobre 
las antiguas culturas que tanto mito como imagen participan en 
una devoradora resistencia que desconocemos, que muy pronto 
se convierte en una sustancia inexistente, donde lo invisible y las 
ausencias destilan como una gota en el tiempo, como un tic tac 
que es como un ritmo que entreabre el diálogo (…) Nosotros vamos 
por la imagen proyectada sobre la futuridad haciendo mito. Para 
ellos, europeos, el mito como el lenguaje es un disfrute, pueden 
hablar con no oculta voluptuosidad de recreación; para nosotros 
americanos, el mito es una búsqueda, una anhelante y desesperada 
persecución. Mito y lenguaje están para nosotros muy unidos, no 
pueden ser nunca recreación, sino verbo naciente, ascua, epifanía122. 

La concepción de Lezama Lima provoca una inversión categórica 
de la reducción del mito a la forma de expresión de una “era infantil de 
la humanidad” pues al considerar el mito como “imagen participada”, 
“verbo naciente, ascua, epifanía” caracteriza el lenguaje mítico como 
expresión de la temporalidad de la infancia que rompe la secuencia 
cronológica que propone el “lenguaje poético racional”.

El tiempo de la infancia se percibe en la expresión que describe 
la moción de ir “por la imagen proyectada sobre la futuridad haciendo 
mito”, pues el movimiento que propone evoca un lenguaje que juega, 

122	 José Lezama Lima, Esferaimagen. Sierpe de Don Luis de Góngora. Las imágenes 
posibles (Barcelona: Tusquets Editores, 1970), 1.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

151

goza, es inacabado, abierto, relacional, alterado y alegórico en el que se 
fisionan la escritura y la imagen entre la precipitación de sentidos de 
la poética de una mitología de alteridad.

Alteridad y alegoría se relacionan con lo que está siendo allende, 
describen la correspondencia con la lejanía y motivan una poética de 
la distancia, de espacios tiempos abiertos, es decir multidimensional y 
heterocrónica en la que la escritura expresa locus plurales de enunciación, 
como los que conf luyen en la propuesta de Gamaliel Churata123 en 
“Resurrección de los muertos. Alfabeto del incognoscible”, texto en el 
que fisiona el español con el quechua, el aymara, el griego, el francés, el 
alemán, apela a la tradición literaria colonial y moderna, la música, las 
artes visuales, el habla cotidiana y la argumentación filosófica a través 
de un diálogo plurivocal que se propone en los límites de la dramaturgia, 
lo barroco, la teoría y la crítica, y el ensayo literario. 

La obra de Churata ofrece un corpus textual “heterogéneo y 
heteroestructural” que evidencia un movimiento translingüístico 
que agota las nociones de género y estilo, y pluriversal en cuanto al 
dialogismo entre cosmogonías y cosmologías dispares que corresponde 
a una escritura y literatura ch’ixi, concepto aymara que de acuerdo con 
Silvia Rivera Cusicanqui: “plantea la coexistencia en paralelo de múltiples 
diferencias culturales que no se funden, sino que antagonizan o se 
complementan. Cada una se reproduce a sí misma desde la profundidad 
del pasado y se relaciona con las otras de forma contenciosa”124.

En esta perspectiva se trataría de un texto ch’ixi en el que la 
distancia y proximidad del sentido expresan la locomoción en la que se 

123	 Gamaliel Churata, La resurrección de los muertos. Alfabeto del incognoscible 
(Perú: Asamblea Nacional de Rectores. Editora Diskcopy), 2010. 

124	 Silvia Rivera Cusicanqui, Ch’ixinakatz Utxiwa. Una reflexión sobre prácticas 
y discursos descolonizadores (Buenos Aires: Tinta Limón, 2010), 70.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

152

intersecan y transversalizan perspectivas poéticas, epistemes, estéticas que 
incitan una literatura en/del disenso que se compone en/sobre/a través de 
la emergencia de una lingüística de la profanación del signo, el significado, 
el significante, que corresponde a una gramatología del acontecimiento 
del sentido alterado que provoca la textualidad emergente de su escritura; 
como Churata expone en el inicio de su texto de la siguiente manera: 

Óntica

Paraninfo universitario, que es el cráneo del Homo Sapiens. Ocupará 
la tribuna el PROFESOR ANALFABETO, severamente trajeado para 
el acto académico. Su fisonomía radicalmente vernácula, se acentúa 
en los pómulos salientes, mentón vigoroso, frente plano inclinado 
del Chullpa, nariz kunturina. Esle ostensible vivacidad misteriosa 
en la mirada. El público que proveniente de muchos países del 
planeta ha acudido a oírle y la amplísima sala llena, es asimismo 
de clase burguesa en platea, plutócratas y aristócratas en palcos 
y plebe internacional en el gallinero. El profesor analfabeto es un 
intelectual iletrado a quien se halaga menos por filósofo cuanto por 
temible sardónico. Voz bronca, locución lenta, flemática. Cuidase 
de representar todas las razas conocidas del planeta. Al aparecer 
el actor y ubicarse en la tribuna le saluda estruendosa ovación, con 
silbidos y chiflas al modo indoamericano. 

La descripción del “profesor analfabeto” con la que inaugura Churata 
su texto expresa la concepción de una ontología plural que en relación 
con la noción de sujeto  corresponde a la “persona fractal” destacada por 
Wagner, y multinatural en cuanto a la locomoción de la identidad del 
“profesor analfabeto” pues su alter ego es el Khori Puma como manifestación 
de “la raíz animal del hombre”, cualidad que provoca una escritura 
plurivocal125 y una textualidad polifónica que abre el monoculturalismo  
del antropo/geo/etnocentrismo de la lingüística tradicional.

125	 Lotman, La semiosfera…, 1996. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

153

El “profesor analfabeto” representa la episteme de la “escritura 
preliteral” de la lengua multinatural del mito que se manifiesta en la 
fragmentación de la identidad narrativa que tiene lugar en el habla 
humanimal126 de su discurso en el que el locus de enunciación se 
desnaturaliza y disemina y en donde las palabras funcionan como nodos 
de red de un texto en rizoma, diseminado, en el que se intersecan y 
transversalizan los signos, los significantes, los significados, los sentidos; 
como se observa en el inicio del discurso del “profesor analfabeto”:

Señogas y señoges... (Tosecilla oratorial) [Me propongo hablar en 
hispano de Indias] de un libro de inminente aparición: Hararuñas 
del Chullpa-Tullo, el harawilogio del Khori-Puma, o, de otra manera: 
Canciones de los Muertos de Ultratumba, si, como ustedes saben 
hay muertos que andan y otros que andan en los que van menos 
vivos cuanto muertos de pánico. Pero, si bien de poética y libro 
trataré será en forma tangencial, pues lo que mi deber entiende 
es llevar a ustedes los sentidos de su numen127.

El texto expone las “artes verbales y juegos del lenguaje”128 de una 
literatura del disenso en la que la mixtura de las palabras sostiene la 
composición, en perspectiva de la intención del discurso que se hace 
explícita cuando menciona que su “deber” es “llevar” a quienes escuchan, 
“los sentidos de su numen”, particularidad que expresa la emergencia de 
una política, un derecho de presencia y una justa comparecencia entre 
alteridades, en/sobre/a través de una comunicación entre diferentes 
mundos y naturalezas susceptible de replantear la historia del lenguaje y 
su sentido, pues “el profesor analfabeto”, hablará en “hispano de Indias” 

126	 Donna J. Haraway, Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno, 
(Bilbao: Consoni, 2019), 182. 

127	 Churata, La resurrección…, 50, 53, 55.

128	 Joel Sherzer, Speech play and Verbal arts (Austin. University of Texas Press), 
2002.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

154

es decir en una lengua en mutación en la que confluyen la conquista, 
la colonia, la modernidad, en la contemporaneidad de su enunciación.    

Lingüística de la profanación y literaturas emergentes 

La fragmentación de la identidad narrativa y la moción del locus 
de enunciación del texto heteroestructural, generan una perspectiva 
sobre el lenguaje, en este caso del español, como un “idioma híbrido”, 
pues de acuerdo con Churata, se trata de: 

Un idioma híbrido para híbridos, cuya fonética lo hace pariente del 
Latín como no menos socio sucio de la euskera, templada tizona 
toledana con que el Cheitán Valverde abrió el cielo a Atabalipa, 
después de embolsillar todo el oro del rescate... Es, pues, Poesía 
sin Filipillos, mestiza para indios, y aunque su autor se cuida de 
aún así no malograr las salivas de un escritor como Granada, sabe 
que si no cargara las porquerías del Filipillo por eso dejara de ser 
alforja de camaretones129.

La concepción, se propone además en perspectiva de los procesos 
de gramatización y alfabetización/evangelización que tienen lugar 
en América durante la conquista, la colonia y la modernidad, y de la 
dificultad de la traducción literal en un contexto plurilingüe que a la 
vez se delimita por las relaciones transcontinentales que conlleva y la 
violencia que caracteriza su imposición.

La hibridez del idioma hace referencia al valor axiológico que 
promueve su aprendizaje y práctica en perspectiva de la reproducción y 
conservación de los valores culturales de los conquistadores, y económico 
en relación con la administración y regulación de esos valores culturales 
traducidos a capital como bienes, que en cuanto a la dimensión jurídica 

129	 Churata, La resurrección…, 56. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

155

y tecnológica que sustentan, se aplica en la apropiación del territorio, 
su administración y la negación y borradura de su historia.

Sin embargo, Churata confronta la consecuencia del valor axio-
lógico –cultural y económico– del “idioma híbrido” al establecer una 
equivalencia entre la desmesura de la hybris, la mixtura y la ambigüedad 
de ese valor, con la cualidad ch’ixi del disenso, pues: 

“La metáfora del ch’ixi asume un ancestro doble y contencioso, 
negado por procesos de aculturación y “colonización del imaginario”, 
pero también potencialmente armónico y libre, a través de la 
liberación de nuestra mitad india ancestral y el desarrollo de 
formas dialogales de construcción de conocimientos”130 –que en 
el contexto económico del valor asume la desmesura de la hybris 
a través de la– “reciprocidad y redistribución”131 del exceso que 
implica la economía y ecología de alteridad del contexto amerindio 
por su relación con la donación. 

La perspectiva sobre el valor a partir de la concepción ch’ixi genera 
una economía y ecología de alteridad del lenguaje que al asumir el 
“ancestro doble y contencioso” del “idioma híbrido”, hace posible la 
emergencia de una “poesía mestiza para indios” que altera la mimesis, 
pues enfatiza en el intercambio de afectos que requiere la “capacidad 
de ser otro” y el multinaturalismo de las relaciones que provoca en 
el contexto, pues conlleva la exposición de una escritura, un texto 
“quimérico” que de acuerdo con Carlo Severi y Els Lagrou se presenta 
en el “grafismo y la figuración en el arte indígena”. En este contexto, 
una “quimera”

 Es toda imagen múltiple que al relacionar en una sola forma 
señales, signos, gestos, indicios visuales de seres diferentes (un 

130	 Rivera Cusicanqui, Chixinakatz…, 71. 

131	 Rivera Cusicanqui, Un Mundo…, 45.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

156

ave y un ser humano, una serpiente y un jaguar, o un lobo y un león 
marino…), provoca una proyección en la que emerge una imagen que 
involucra al mismo tiempo la presencia de esos seres diferentes132.

La concepción de una mímesis afectiva, de una economímesis, 
corresponde a la perspectiva de una poética relacional de los afectos 
que se cruzan, entrelazan e intercambian en el “idioma híbrido” como 
la instancia discursiva en la que ocurre la apertura de la dimensión 
biosemiótica, geopoética y geolingüística del habla y la escritura del 
“idioma específico del hombre arbóreo, del Sacha-Runa”, que se caracteriza 
como una praxis mímica, quimérica, más gestual que fonética, a través 
de la que narra en/sobre/a través del cuerpo su relación con el contexto, 
con el territorio. 

La praxis economimética de la narración que expresa el “Sacha-
Runa” para Churata hace referencia al “teatro arcaico” y la liturgia, 
evoca de esta manera el lenguaje del mito y su performance en praxis 
narrativas como las del chamanismo, en donde el gesto expresa la 
“escritura preliteral”, no fonética, de sus sentidos. De acuerdo con la 
perspectiva de Churata: 

El teatro arcaico es exclusivamente mímico, como es mímica toda 
liturgia. Y esto sólo dice que menos que fonético es gesticular el 
idioma específico del hombre arbóreo, del Sacha-Runa, y que para 
hablar a Dios hay que hacerlo con visajes y genuflexiones, pues tales 
cinegrafías cuanto alcanza horadar la distancia tétrica que separa 
a los hombres del Creador, o sea el dado de razón. Principio radio 
electrónico del levita: “El Señor oye las palabras de tu corazón, no 
las de tu boca”. ¿Y cuáles ellas? Las hemiplejías del transverbero, 
la criptokinesis del Duende, o Cheitán, si es de los cambrónicos; el 

132	 Carlo Severi, Els Lagrou, Quimeras em diálogo: grafismo e figuração nas artes 
indígenas (Río de Janeiro: 7Letras, 2013), 11.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

157

conjuro del brujo frente a la acción mortífera del granizo. El gran 
actor no parlador eximio: corazón con genio mímico133.

La intempestividad y acontecimiento del gesto interrumpen y 
dislocan la secuencia de la “cadena de signos” que la “lingüística 
fonológica” prescribe para la definición del lenguaje. El acontecimiento 
del gesto establece una interacción comunicativa inter/especies que 
asume el exceso de sentido que provoca la hibridez del lenguaje y hace 
posible una praxis economímica, un acontecimiento poético, que tiene 
lugar, por ejemplo, en la mención que Churata hace sobre “el conjuro 
del brujo frente a la acción mortífera del granizo”. 

El conjuro en este contexto se propone en perspectiva de la 
pluralidad de su sentido, pues hace alusión a la relación y al disenso, a 
la proximidad y la distancia, de igual manera al lenguaje del mito y la 
cualidad multinatural de sus narrativas que corresponden como refiere 
Derrida a la expresión de “otro gesto” – que se diferencia del discurso 
– “pues, aquí, lo que no se sobreentiende sin ser dicho es hecho sin ser 
dicho, escrito sin ser proferido”134.

El acontecimiento poético del gesto “libera el porvenir de una 
gramatología general” en correspondencia al exceso de sentido del 
“idioma híbrido” y el “poliglotismo de la cultura” que expresan, además, 
la praxis translingüística de la escritura y la dimensión ecosemiótica 
de la geopoética de las relaciones con el contexto.  

La biosemiótica, la geopoética y la geolingüística del habla y la 
escritura se entrelazan en la dimensión ecosemiótica del lenguaje que 
corresponde a la transvaloración de valores culturales y económicos 
del signo, del idioma, que incita la economía y ecología de alteridad del 

133	 Churata…, 66-67.

134	 Derrida, La gramatología…, 40.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

158

lenguaje del mito a través de la que a nivel translingüístico como refiere 
Lotman “se obtiene un texto uno, pero plurivocálico”135, que manifiesta 
la apertura del locus de enunciación provocada por la moción del sonido/
gesto; de esta manera, para Churata, en el caso del “lenguaje del hombre” 
– “sus voces varían en relación a determinantes de su ecología. Y porque 
aprende a hablar su habla poseerá las particularidades del ámbito vegetal, 
mineral, zoótico, en que se ha detenido y vegeta”136.

La variación de voces del “lenguaje del hombre” produce el 
multinaturalismo del lenguaje que rebasa la concepción de la lengua 
como un sistema de signos monocultural concebido para la reproducción 
y conservación de paradigmas de comunicación y sentido, debido a 
que aprender a hablar en el contexto ecosemiótico del “poliglotismo 
de una cultura”, corresponde a establecer relaciones con la diversidad 
de formas discursivas de un ecosistema de signos y sentidos abiertos, 
emergentes, que, por ejemplo, tiene lugar en la experiencia de aprendizaje 
del canto chamánico Embera que Anne Marie Losonczy, describe de la 
siguiente manera: 

Una noche sentada en mi camarote, escuchando en un casete, 
con más volumen que de costumbre, las arias del Magnificat de 
Johan Sebastian Bach, una de mis músicas de predilección, el hijo 
de Vitaliano, aprendiz chamán, aparece a mi lado, escucha y me 
pregunta: “¿es canto de tu tierra?”. Al día siguiente, su padre me pide 
escuchar a mi lado el Magnificat, y unos días después, al regresar 
del río, le encuentro escuchando sólo la música. Me pregunta: 
“¿por qué hombres y mujeres canta revueltos? No es bueno”. Una 
semana más tarde decide realizar una ceremonia para curar una 
recién parida con fiebre y sin leche. Acompañando el ritual con mi 
grabadora, después de escuchar variantes muy diferentes de cantos 

135	 Lotman, La semiosfera…, 59. 

136	 Churata, La resurrección…, 67.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

159

ya oídos, hacia las dos de la mañana, los asistentes y la paciente ya 
dormidos, me sorprende oír al chamán cantar una versión muy 
aproximativa, pero reconocible de dos arias del Magnificat con un 
texto en parte en español. Al siguiente día me dijo: “los cantos de 
tu tierra sirven. Los jaïs de anoche trabajaron bien y voy a agarrar 
más jaïs soñando con tus cantos. Otros jaibanás no los tienen, tú 
me los has dado y yo voy a aprenderlos todos"137.

La experiencia de la relación con el lenguaje manifiesta una inversión 
categórica, como hace Churata, de la noción de “idioma híbrido” pues 
corresponde a una praxis de “desarticulación continua de la lengua, 
que se da cuando acontece el canto, el decir del canto, su tiempo; lo que 
permite señalar que no se trata de la emisión de series de nombres que 
pudieran evocar presencias fundacionales, sino más bien de series de 
nombres que permiten la precipitación de lo inaparente de esos nombres 
que desapropiados, abren el sentido mítico de su exposición”138; de esta 
manera, en la moción de desapropiación que conlleva la hybris/ch’ixi del 
lenguaje, tendría locus la lingüística de la profanación y su praxis en la 
escritura de mitologías de alteridad. 

La lingüística de la profanación del ecosistema de signos y sentidos 
abiertos y emergentes que provoca la desarticulación continua de la lengua 
genera como se ha mencionado una literatura en/del disenso que replantea 
nociones como las de “literatura mundial” pues no pretende reproducir 
el paradigma de un cosmopolitismo sustentado en la transición: 

137	 Anne Marie Losonczy, Viaje y violencia. La paradoja chamánica emberá.  
(Bogotá: Universidad Externado de Colombia, 2006), 19-20.  

138	 Mario Madroñero Morillo, Acontecimientos de habla, artes verbales y poéticas 
multinaturales. Digresiones sobre una fenomenología del habla de alteridad. En: 
Odos. Revista de filosofía. Grupo de estudios fenomenológicos y hermenéuticos 
“Círculo Gotinga” (Colombia: Universidad de Cartagena) 2012, 100-107.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

160

conquista/colonia/modernidad que reintegra la literatura a la economía 
de la “república mundial de las letras”139.

La literatura del disenso conlleva una experiencia de relación 
con el lenguaje a través de la que es posible considerar unas literaturas 
emergentes que a la vez se diferencian de la noción de vanguardia por 
la temporalidad crítica de su enunciación en la medida en la que se 
componen y proyectan entre los nodos de relación en  red de sentidos 
que produce el “momento prospectivo”140 de sus voces emergentes y 
provoca la relectura de la historia al cuestionar la secuencia narrativa 
que sustenta su sentido y su valor como futuro y finalidad, pues como 
propone Lezama Lima: “Nosotros vamos por la imagen proyectada sobre 
la futuridad haciendo mito”; que expresa la relación con el tiempo a 
través de la emergencia, comprendida como un estar siendo/haciendo 
pre/paradigmático.

En este sentido conlleva una geopoética y una estética de la 
emergencia que correspondería a la remoción ontológica que provoca 
un accidente de alteridad. El accidente provoca una interrupción, llega, 
ocurre y abre la perspectiva sobre la limitación de las designaciones 
y definiciones que representan y describen una realidad, pues como 
refiere Graham Harman: “En el mundo hay una vasta variedad de objetos 
apuntando en dirección a extraños vacíos particulares, alejándose del 
contacto mutuo, pero, de cierto modo, conectando entre sí de manera 
indirecta o tangencial”141.

139	 Pascal Casanova, La república mundial de las letras (Barcelona: Editorial 
Anagrama), 2001. 

140	 Hirokasu Miyasaki, The method of hope. Anthropology, philosophy, and Fijian 
Knowledge. (California: Stanford University Press), 2004.

141	 Graham Harman, Además opino que el materialismo ha de ser desterrado 
(México: COCOM Press, 2013), 12.



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

161

El accidente conlleva por un lado, la experiencia de la caída de la 
identidad del sujeto de enunciación, su desapropiación y pérdida, una 
catábasis; por otro su levantamiento a través de la reconfiguración de la 
identidad del sujeto de enunciación, una anástasis; de donde es posible 
una tercera moción de la emergencia relacionada con la suspensión del 
sentido de esa identidad en una forma del presente, una stásis; que a 
la vez corresponde a un cuarto momento relacionado con el tiempo de 
la muerte, de lo que se presupone allende, de alteridad, o más allá, que 
en este contexto no se refiere a la “meta” u “objetivo” de un “proyecto” 
sobre la futuridad, sino a la ruptura de su negatividad.

La temporalidad de la muerte como “momento prospectivo” que 
hace posible su anticipación, provoca la emergencia de un lenguaje de 
alteridad que implica en su expresión lo indecible y lo impensado; como 
refiere Agamben: 

La facultad del lenguaje y la facultad de la muerte: el nexo entre 
estas dos “facultades”, siempre presupuestas en el hombre y, sin 
embargo, nunca puestas radicalmente en tela de juicio, ¿puede 
verdaderamente quedar impensado? ¿Y si el hombre no fuese ni 
el hablante ni el mortal, sin dejar por ello de morir y de hablar? 
¿Y cuál es el nexo entre sus determinaciones esenciales? Bajo las 
diferentes formulaciones, ¿no dicen tal vez lo mismo? ¿Y si ese 
nexo no tuviese, en efecto, lugar? 142

El nexo entre el habla y la muerte conlleva lo indecible y lo 
impensado, que como negatividad prolongan la stásis, la suspensión 
del habla y la escritura, que en referencia a las prácticas rituales y de 
iniciación que se producen en el contexto del aprendizaje de los misterios 
que componen el texto del mito, remite al silencio y al secreto como 

142	 Giorgio Agamben, El lenguaje y la Muerte. Un seminario sobre el lugar de la 
negatividad (Valencia: Pre-textos, 2008), 8.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

162

formas de lo indecible y lo impensado, sin embargo, la ruptura del nexo 
es posible en perspectiva de la inversión de la negatividad que implica 
la poética y la estética de la emergencia, pues una lengua emergente por 
su cualidad prospectiva, da otro lugar a la enunciación y de esta manera 
a un “acontecimiento de lenguaje”. 

La esfera de la enunciación comprende, pues, lo que, en todo 
acto de habla, se refiere exclusivamente a su tener-lugar, a su 
instancia, independientemente y antes de lo que, en éste, sea 
dicho y significado. Los pronombres y los otros indicadores de la 
enunciación, antes de designar objetos reales, indican precisamente 
que el lenguaje tiene lugar. Permiten así referirse, antes aún que, 
al mundo de los significados, al acontecimiento de lenguaje mismo, 
en cuyo interior puede sólo significarse algo.

El “tener-lugar” del lenguaje corresponde a la expresión oral/escrita 
preliteral de un locus de enunciación emergente que rebasa el “mundo de 
los significados”, el texto como “instancia de discurso” es el acontecimiento 
de una dimensión de sentidos inéditos que se exponen en el transcurso 
de una narrativa alterada, pues se compone a través de la desarticulación 
continua de la lengua.    

La enunciación y la instancia de discurso no son identificables como 
tales sino a través de la voz que las profiere, y sólo suponiéndole una 
voz puede mostrarse algo como un tener-lugar del discurso. Como 
había entendido primeramente un poeta, y tal vez más claramente 
que los lingüistas (Valéry: “El yo o el mí es la palabra asociada a la 
voz. Es como el sentido de la voz misma, ésta considerada como 
signo”), el que enuncia, el locutor, es ante todo una voz y el problema 
de la deixis es el problema de la voz y su relación con el lenguaje143.

143	 Agamben…, 51, 52, 60. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

163

La deixis, en este contexto expone su cualidad cosmológica144 
pues es una instancia de discurso en moción continua de sentidos a 
través de la que el locutor produce un habla y una escritura exofórica, 
extralingüística, que indica la posibilidad de establecer una inter 
y alterlocución dialógica con lo que lo que está siendo y emerge,  
fuera del texto.  

La voz, así considerada, se mostrará entonces como pura intención 
de significar, como puro querer-decir, en el que algo se da a entender 
sin que se produzca todavía un acontecimiento determinado  
de significado145.

La concepción de una literatura del disenso en este contexto 
conlleva la ruptura de la suspensión que la stásis provoca en perspectiva 
de la provocación de una literatura emergente que hace posible el 
“entendimiento” de lo que fuera del texto aún no se delimita por un 
significado, particularidad que implica una poética de alteridad que 
expone un saber que suspende la intermediación epistemológica por la 
“pura intención de significar” lo que está siendo allende.

La noción de “pureza” como cualidad de la “intención de significar” 
relacionada con el “querer-decir” no implica la negación o resolución de 
la mixtura que caracteriza el “idioma hibrido” en un “lenguaje único”; 
hace alusión a la comparecencia entre sentidos que tiene lugar en la 
confluencia que compone el texto de la literatura del disenso que rompe/
abre los signos, los significados, los significantes, por la desmesura de 
los sentidos emergentes. 

El “idioma híbrido” de esta manera provoca la ruptura de la “hybris 
del punto cero” del “lenguaje poético racional” presente en el discurso 
de la ciencia, pues como refiere Castro-Gómez: 

144	 Viveiros de Castro, A inconstancia…, 2006. 

145	 Agamben, El lenguaje…, 62. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

164

El lenguaje de la ciencia permitiría generar un conocimiento 
exacto sobre el mundo natural y social, evitando de este modo la 
indeterminación que caracteriza a todos los demás lenguajes. El 
ideal del científico ilustrado es tomar distancia epistemológica 
frente al lenguaje cotidiano – considerado como fuente de error y 
confusión – para ubicarse en lo que en este trabajo he denominado 
el punto cero. A diferencia de los demás lenguajes humanos, el 
lenguaje universal de la ciencia no tiene un lugar específico en el 
mapa, sino que es una plataforma neutra de observación a partir de 
la cual el mundo puede ser nombrado en su esencialidad. Producido 
ya no desde la cotidianidad (Lebenswelt) sino desde un punto cero 
de observación, el lenguaje científico es visto por la Ilustración 
como el más perfecto de todos los lenguajes humanos, en tanto que 
refleja de forma más pura la estructura universal de la razón146.

El locus plural de enunciación como instancia discursiva de 
un ecosistema de signos abierto que implica una biosemiótica, una 
geopoética y una geolingüística de las relaciones con el contexto, rebasa 
la neutralidad del “lenguaje universal de la ciencia” y el “punto cero de 
observación” a través del que describe una realidad, en este sentido, 
el querer-decir es la moción de ruptura de la stásis del lenguaje y la 
apertura a la desarticulación continua de la lengua que crea o coinventa 
el idioma mientras lo pierde, pues como propone Maurice Blanchot147 
“la escritura es una donación en pura pérdida”, concepción que expresa 
una relación afirmativa con lo indecible y lo impensado pues invierte 
la negatividad de la pérdida al asumir la desmesura de la emergencia 
incalculable de lo que se quiere decir. 

La literatura del disenso y la literatura de la emergencia provocan 
la inversión categórica de la hybris considerada en la tradición griega 

146	 Santiago Cas, La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustración en la Nueva 
Granada (1750-1816) (Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana, 2005), 14.

147	  Maurice Blanchot, El diálogo inconcluso (Caracas: Monte Ávila), 1970. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

165

como “soberbia” en relación con un carácter egocéntrico, por ejemplo, 
o con la actitud de desafío frente a un mandato divino o normativo.  

La hybris es un concepto helénico que se puede traducir al castellano 
como “desmesura” o “soberbia”. Está en el terreno opuesto a la 
sobriedad y a la moderación, y manifiestamente relacionado con 
el ego desmedido. El origen de este vocablo se remonta al teatro 
griego y aludía la gente que robaba escena, además en el ámbito de la 
mitología era el castigo de los dioses a aquellos que sobrepasaban los 
límites de lo humano y se adentraban en el terreno de lo divino. Así, 
por ejemplo, Prometeo fue castigado con la hybris por transgredir las 
leyes impuestas por los dioses al hacer partícipes del conocimiento 
del fuego a los humanos. Platón en su “Fedro” definió la hybris como 
un deseo que “arrastrándonos irrazonablemente a los placeres, nos 
gobierna”. Por su parte, Aristóteles en “Retórica” subraya que el 
placer que se busca con este acto es “mostrar nuestra superioridad 
sobre los demás”148.

Al asumir la desmesura que implica la hybris del idioma, el hablante, 
locutor, escritor, toma lugar en el contexto y rebasa los límites de la 
perspectiva antropocéntrica y teocéntrica que determinan la concepción 
sobre lo humano o lo no humano; al querer-decir ocupa el eros del lenguaje 
y expone un deseo de idioma que singulariza al sujeto de enunciación 
por el gozo y el placer que provoca la praxis del lenguaje interespecies. 

La lingüística de la profanación se concibe entonces en perspectiva 
de la moción de locus plurales de enunciación que se presentan en 
relaciones afectivas con el lenguaje, a través de la que la inter y alter 
locución con contextos diversos, provocan experiencias de habla y 

148	 Gargantilla Madera, González González, Belda Bilbao, Cuenca Abarca (2019) 
¿Nos sobra hybris y nos falta areté? (Granada: Medicina de familia Andalucía. 
Vol. 20, Nº.2, mayo-diciembre.  Publicación oficial de la Sociedad Andaluza de 
Medicina Familiar y Comunitaria), 2019, 189-190. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

166

escritura que revelan los límites de un sistema de signos y generan 
ecorrelatos, ecografismos, narrativas multiespecie, como expresión 
de una poética y estética de alteridad, y biosemióticas que afirman el 
disenso de la pluralidad de la vida y sus sentidos; como expresa Ailton 
Krenak, en el siguiente texto: 

A veces me siento más conmovido con la presencia de esos ríos que 
con otros seres como yo, humanos. La aldea en donde estoy está 
situada en la región este de Minas Gerais, más cerca del mar que 
de la meseta central de Brasil, aquí me envuelve todo el tiempo el 
rumor de las aguas, incluso de los ríos subterráneos, y pienso en 
el libro Los ríos profundos, del gran escritor peruano José María 
Arguedas. En el libro, el espíritu de las aguas va cortando valles, 
montañas y levantando historias y maravillas por donde pasa. 
Es fascinante la percepción que Arguedas tiene de aquel río que 
abre los Andes, que con gran fuerza es capaz de abrirse camino a 
través de las piedras, descendiendo de manera avasalladora, sin 
que nadie pueda navegar sobre su cuerpo149.

La perspectiva de Krenak corresponde a una concepción sobre la 
vida del lenguaje y la escritura que desafía a “imaginar capas de mundos, 
en las que las narrativas sean tan plurales que no sería necesario entrar 
en conflicto al evocar diferentes historias fundacionales” – y que, en 
relación con la “función estética” implicaría una praxis de escritura 
en correspondencia a las posibilidades lingüísticas de – “una poética 
permeada de sentido material”150, que concibe desde una perspectiva 
biosemiótica y geopoética la corporalidad y materialidad de los signos, 
la lengua, la escritura.   

149	 Ailton Krenak, Ideas para adiar o fin du mundo (Sao Paulo: Companhia das 
letras. Editora Schwarcz, 2022), 19.   

150	 Krenak…, 2022. 



Animismos narrativos, Ecografismos y Artes Plurales.  
Perspectivas críticas sobre teoría y metodología en investigación creación

167

El sentido material de esta concepción y praxis geolingüística no 
reduce el significante pues los sentidos que presenta despliegan las capas 
de las “narrativas plurales” del lenguaje del mito. En este contexto como 
describe Krenak en relación con el locus de enunciación de los Maxacali 
del valle de Mucurí en Minas Gerais: 

Durante los siglos XVII, XVIII y XIX los Maxacali no tuvieron un 
lugar, un regazo en el que reposar su cabeza. En la actualidad han 
decidido ocupar con sus narrativas un territorio antiguo en el que 
casi no quedan animales, ni plantas. Sus relatos son capaces de 
reconstituir toda la fauna y el tiempo de ese lugar151.

La permeabilidad del sentido material de la poética hace referencia 
a la capacidad de reconstitución y resistencia que tienen las narrativas, 
que, si bien Krenak refiere a los Maxacali, por la cualidad de pluralizarse 
en “capas de mundos” y “narrativas plurales”, tendría lugar en diversos 
locus de enunciación, en dimensiones narrativas distintas, por el 
multinaturalismo del lenguaje del mito y las “estéticas de alteridad”152 
entre las que emerge una literatura pluriversal, biosemiótica, geopoética, 
ecosemiótica y cosmografíca en correspondencia a los ecorrelatos y 
ecografismos que exponen sus escrituras preliterales. 

La lingüística de la profanación expone el acontecimiento del 
sentido de lo impredecible sin designarlo o definirlo, corresponde a 
una concepción de la relación con la realidad en la que la materialidad 
del signo y el lenguaje por su multinaturalismo trazan la narrativa de 
un materialismo multinatural en el que el acontecimiento del sentido 
de las relaciones dialógicas con una realidad provoca una ruptura de 

151	 Krenak…, 32, 35.

152	 Mario Madroñero Morillo, Multinaturalismo y estéticas de alteridad.  
En: Calle14: revista de investigación en el campo del arte, vol. 6, núm. 8, enero-
junio, (Bogotá: Universidad Distrital Francisco José de Caldas), 2012, 102-118.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

168

la “negatividad” atribuida a la escritura, a la literatura, al exponerlas 
como objeto de creación, en perspectiva en la que como propone Graham 
Harman: “Crear tal objeto, es descrear las imágenes externas que 
normalmente lo identifican, remodelando el plasma de sus cualidades 
en una estructura híbrida”–que se singulariza en su “estilo”– “que no 
es otra cosa que un modo específico de descrear imágenes y recrearlas 
como sentimientos”153.

Los sentimientos, las sensaciones, la imaginación, el tacto, como 
características de la fragmentación del “plasma de cualidades” de una 
escritura multisensorial producen una poética del acontecimiento de 
los sentidos, que afecta la percepción de una realidad al pluralizarla, 
dislocarla y diseminarla; experiencia que corresponde, por un lado, a 
la acción interpretativa que produce la “aventura hermenéutica de los 
mitos”, y por otro a la heurística de la emergencia del gesto como la 
performance y ejecución de la apertura de sus sentidos. 

Las perspectivas que hacen posible repensar la concepción sobre el 
signo, el significante, el significado, la escritura y la literatura, el locus de 
enunciación, la identidad narrativa, a partir del diálogo con la diversidad 
epistémica que expresan las experiencias de búsqueda de una relación 
diferente, de alteridad, con la vida y el mundo, conllevan la praxis de 
la profanación que, en el contexto de la lingüística no solo revelan su 
límite, pues incitan la emergencia de locus plurales de enunciación que 
permiten narrar los acontecimientos de sentido de la vida y el lenguaje, 
otra vez.

153	 Graham Harman, Guerrilla metaphysics: phenomenology and the carpentry 
of things. United States of America: Open Court Publishing, 2005), 109-110.    



169

Parte 2

Narrativas del sueño, Danza, 
Desaprendizaje y Pedagogías  
de la tierra. 
Experiencias metodológicas e  
investigación creación



170

Sueños, poesías y otras existencias 
Blanca María Rivadeneira Kingman

La herencia cartesiana en las artes, además de las conocidas 
herencias coloniales, han estructurado e institucionalizado una 
concepción sobre la danza desde un paradigma mecanicista sobre el 
cuerpo y la naturaleza, en la que no solo se desconfía de los sentidos y la 
sensibilidad, sino que además al ser concebidos como “rasgos” femeninos, 
“subalternos”, los ubica en contraposición a una noción de razón, asociada 
a la cultura patriarcal y a lo masculino. 

El mecanicismo reduce la relación cuerpo-naturaleza a una 
condición motriz-fisiológica que, al describir estructuras orgánicas y 
anatómicas, y atribuir funciones específicas, desliga de la dimensión 
afectiva y relacional de la sensibilidad. Al reducir el cuerpo-naturaleza a 
la condición de materia inerte, niega la subjetividad y le impide activarse 
por sí sola, pues la hace dependiente de un poder externo superior 
representado en la razón, la cultura y las asociaciones que derivan de 
la concepción moderna de lo que significa tener una condición de sujeto. 

Estas formas de pensamiento transforman y afectan ─consciente 
e inconscientemente─ al cuerpo y al movimiento en su vitalidad, en un 
instrumento que corresponde a la lógica de la extracción de la sensibilidad 
a medida que lo inscribe en los regímenes patriarcales y totalitarios 
de disociación colonial. Esta triada que actúa de manera jerárquica, 
polarizante y complementaria, se mantiene lejos de la complejidad de la 
vida y pareciera sobrevivir para sostener las ideas de separación con otras 
existencias, pues fundamentan por un lado el control antropocéntrico, y 
por otro, la imposibilidad estética de sentir y contactar con lo que puede 
significar un otro, un ser diferente, un desconocido o simplemente, vivir 
la experiencia que produce la duda de ser todo aquello. 



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

171

En este contexto, la relación con el cuerpo y el movimiento desde 
otro paradigma, es urgente, pues conocer las praxis, las concepciones 
del cuerpo y la voz del territorio de la Panamazonía, contribuye a 
generar otras relaciones e interconexiones que integran y dialogan con 
dimensiones poéticas, éticas, pedagógicas y políticas en consonancia 
con el cuerpo-territorio.  Así mismo, reconocer epistemologías que 
comprenden el sentido vital de conocer, saber y practicar, hace posible 
que la vida y sus expresiones no tengan que contraponerse en desigualdad 
a categorías superiores, para apostar por procedimientos que posibiliten 
ecosistemas artísticos de recuperación vital.

En esta perspectiva, indagamos las posibilidades metodológicas a 
partir de los siguientes aspectos:

1 ) La concepción del pueblo Sápara154 sobre los sueños que nos permite 
interactuar desde y con una relación temporo-espacial amplificada 
que motiva a su vez, movimientos, danzas y vocalizaciones en 
encuentro con nuevas posibilidades y conocimientos sobre el cuerpo. 

2 ) La concepción del tejido que nos refieren otras existencias (para 
algunos autores lo no humano), nos permite acercarnos a otras 
epistemes y tejidos activados, a través de los hilos de la memoria 
y del diálogo para una danza despojada de antropocentrismo que 
abraza una eco-somática desde el resonar de los movimientos y 
danzas expandidas.  

3 ) La necesidad de descolonizar la potencia misma del ser para la 
emergencia de otras formas de existencia que están en la misma 
trama vital. En ese sentido, la poesía de la Panamazonía junto a 

154	 El nombre de la comunidad Sápara se propone de acuerdo a la grafía que 
propone Ruth Moya en el Diccionario: Sápara. Pana Sápara Atupama – Nuestra 
lengua Sápara. Diccionario trilingüe Sápara – Castellano – Quichua (Ecuador: 
Ministerio de Educación, 2009).   



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

172

la noción de palabralma retomada del guaraní por Suely Rolnik, 
se integran a la exploración de lo corpo-vocal que consideramos 
una potencia activa de los cuerpos danzantes.   

Los tres aspectos responden a una necesidad de conocer el 
movimiento y la palabra desde un sentido vital, posibilitando los 
encuentros y voces de las corporalidades en resistencia que se conciben 
indisociables y afectan permanentemente el entorno con su propia 
existencia. De esta manera, el cuerpo es un territorio singular y común 
al mismo tiempo, ya que afecta y es afectado en la trama relacional que 
lo compone. 

Los ecorrelatos de esta manera, se conciben como praxis de escucha 
y reconocimiento del ambiente, debido a que los relatos que escuchamos 
y cómo los narramos en el mismo hábitat, tejen nuestra urdimbre y 
revelan el entramado corpo-vocal del tejido entre las voces, las palabras, 
los movimientos, las percepciones y las corporalidades, con el territorio 
y la naturaleza. 

Soñar el hacer

El acercamiento a las concepciones panamazónicas constituye 
un sacudón de las pesadas cargas coloniales que invisibilizan otras 
epistemologías, por demás encarnadas, y nos abre los sentidos para una 
incorporación a conocimientos y praxis que se han desplazado, saqueado 
e invisibilizado en sus prácticas y epistemes155. 

155	 Es necesario decir que, al no pertenecer a un pueblo originario la mayoría 
de los asistentes al taller ni sus talleristas, estamos inmersos con nuestros 
rasgos y cultura mestiza, en una cultura que se asume Occidental y que se 
ha constituido con pesadas marcas coloniales, lo que integra o desintegra en 
los mismos cuerpos unas zonas desdibujadas y otras no nombradas entre lo 
originario y lo colonizado.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

173

 El acercamiento a las concepciones de los pueblos panamazónicos 
en relación a los sueños, nos permite nutrir las prácticas y metodologías 
de investigación creación para procurar nuevas narrativas sobre cómo 
queremos habitar. Para Eduardo Kohn, replantear qué significa hablar 
y qué significa escuchar interpela profundamente a nuestros cuerpos-
territorios, debido a que como propone Marie Bardet:

Hablar de ecosomática hoy, es interrogarse por los alcances políticos 
de las prácticas somáticas, por las relaciones entre humanos y no 
humanos que estas son capaces de inventar y por las estrategias de 
resistencia a las hiperlógicas mercantiles y financieras basadas en el 
extractivismo y la explotación de los recursos limitados del planeta156. 

En este sentido, la Panamazonía no hace referencia a un espacio 
que pueda delimitarse en un mapa físico y geográfico determinado por 
las fronteras entre patrias, pues se trata de un cuerpo-territorio que 
propone tipos de relacionamiento de y con una amplia biodiversidad 
que se traduce en multitud de existencias que se desplazan, migran y 
se trasladan como semillas, palabras, danzas por caminos y corrientes 
de agua y aire. 

Es un territorio que se moviliza como los sueños mismos, entre el 
aire que conocemos a través de las materialidades espesas y fluidas que 
rodean el planeta. Tratar de detener su flujo, de petrificarlo al encerrarlo 
en los límites de un punto específico sería olvidar la pulsión del territorio 
y lo que genera a través de las materialidades intensivas que expanden 
su paisaje al ser parte de su corpus. 

En correspondencia con las propuestas de El sueño de los Záparas de 
Anne Gaël Bilhaut, Jacques Galinier dice que, uno de los grandes aportes 
de la investigación fue reconocer que para el pueblo Sápara “soñar es 

156	 Marie Bardet, Hacer Mundos con gestos, En: “El cultivo de los gestos. Entre plantas, 
animales y humanos” André Haudricourt (Buenos Aires: Cactus, 2019), 87. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

174

hacer”157; es una episteme que considera al soñante en su agencia. El 
soñar se convierte en una acción singular que acaece como la manera 
de resistir por su cualidad relacional, pues se trata: “De una experiencia 
eminentemente subjetiva, privada e individual” –de la que – “nace 
entonces una nueva memoria colectiva”158. 

En el acercamiento a la concepción de los Sáparas sobre los sueños, 
encontramos un elemento clave para concebir una metodología que hiciera 
posible la materialización del saber comunitario que trasciende espacios 
y temporalidades; motivo por el que, desde nuestros espacios urbanos, sin 
mediadores psicotrópicos, ni conocimientos profundos sobre el cultivo 
de los sueños, intentamos entablar una relación colectiva a partir de lo 
que cada participante resonaba159 al compartir sus propios sueños. 

La indagación consistió en elaborar un diario de sueños bajo la 
consigna de escribirlos en el espacio que se abre entre el sueño y la 
vigilia, en ese espacio entreabierto, que generalmente es a la madrugada, 
con registros frescos aún de lo que nos ha ocurrido, pues se trataba de 
despertar (a) los sueños.  

Se hizo posible de esta manera, en un espacio entreabierto 
considerado privado y público, trasladar el material que surge en los 
espacios íntimos: la cama, el descanso y las imágenes únicas de cada 
soñante, al aula. Se logró ampliar la concepción del sueño hacia las 
memorias corporales, percepciones y sensaciones que se despiertan tras 
haber atravesado, surcado, acariciado, marcado, rozado los umbrales 
entre sueño y vigilia, y lo que queda como vestigios o huellas durante el 

157	 Anne Gael Bilhaut. El sueño de los Záparas: patrimonio onírico de un pueblo 
de la Alta Amazonía. (Quito, Ediciones Abya-Yala, 2011),18.

158	 Anne Gael Bilhaut. El sueño de los Záparas, 50.

159	 En el contexto de la propuesta de indagación resonar se propone como la 
resonancia o reverberancia, hablada, escrita, gestual, de los sueños a través 
de la corpovocalidad.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

175

proceso, debido a que de acuerdo con la antropóloga Anne-Gaël Bilhaut, 
la “teoría zápara del sueño es comprendida como un proceso cognitivo 
y plurisensorial…”160, concepción por la que la memoria y la tradición 
de los Sáparas se construye por interconexiones. 

En esta perspectiva fue posible comprender al cuerpo sin las 
fragmentaciones que produce esa huella colonial que divide para 
despotenciar las identidades singulares o comunes, pues las memorias 
se actualizaban en cada taller desde los recursos del movimiento y la 
palabra para componer un lenguaje común.   

Cuando contamos lo que se ha soñado, entramos en un acuerdo 
común, de que, los relatos inverosímiles que presentan nuestros sueños 
son verosímiles. Pareciera que podemos conversar espontáneamente 
sin necesidad de explicar estas situaciones indescriptibles. Tampoco se 
necesita de un traductor, debido a que sabemos que hay una estructura en 
los sueños que escapa a la estructura social en la que estamos inmersos. 

El procedimiento se complementó en diálogo con las propuestas 
que Suely Rolnik presenta en su texto Las arañas, los guaraníes y algunos 
europeos. Otros apuntes para descolonizar el inconsciente, a partir de las 
que lo relevante es escuchar, decir, dejar que las palabras deslumbren 
en nuestros centros para permitirnos responder desde la danza. 

Bladimir Malaver, participante del taller (ver imagen 33), nos contó 
en el primer encuentro un sueño en donde había un gran remolino en 
su comunidad, Sarayacu-. Bailar el remolino del sueño del Bladimir, 
sentir el aire transformarse en movimientos que nos dejan sin piso 
poco a poco y entrar en otros aires, más dóciles, con los que se podía 
conversar, provocó una conjunción del sueño y el movimiento entre la que 
los elementos del sueño mutaban en la vigilia, al permitirnos danzarlo 

160	 Anne Gael Bilhaut. El sueño de los Záparas, 50.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

176

y somatizarlo, al devenir en una conversación corpórea para asimilar 
su perspectiva. No se trataba, con esto, de comprender el mensaje del 
sueño, ni descifrarlo, sino más bien de hacer posible que continúe con 
su imagen en nuestro cuerpo y dejar que siga su camino. 

Luego de tres clases, Bladimir nos contó otro sueño, este transcurría 
nuevamente en la comunidad panamazónica de la que salió para estudiar. 
En la vigilia, su madre y sus hermanos continúan en Sarayacu; mientras 
que, por sueños, esa relación se dejó ver en unas imágenes que parecían 
contestar a la danza de su primer sueño. La narración se transcribe aquí: 

Viene una tormenta, de esas tormentas que está fuerte el viento 
que hasta los ojos se te hacen así (achina los ojos) y no puedes ver 
nada. Como que te pones frente a un ventilador sientes eso, cuando 
es así de fuerte es como que no puedes abrir los ojos y no puedes 
respirar. Era así, y es como que ya estás en la tormenta y no viéndola 
desde lejos, como en la primera. Ayer tenía ese sueño presente, 
entonces tenía eso, y hoy paso que soñé y ya lo tuve más claro. 
Pero era full real, vi a mi mamá, a unos amigos, a todos, y justo yo 
estaba en plena vereda, ya me iba a meter, pero me empiezo a coger 
del poste. El primer sueño mío, como les contaba, era en un lugar 
donde vivía yo antes, era en mi primera casa. Ahora, esta vez fue 
en mi segunda casa, cuando ya me mudé a la ciudad (…) “Es como 
que estoy soñando con cosas del pasado en diferentes lugares.161

En su condición de migrante local, Bladimir cierra con una frase 
significativa: “No sueño donde vivo ahora yo. Es como que siempre uno 
se está acordando de donde viene.”162. La reflexión en el momento surge 
alrededor de la memoria. La memoria parece estar en el presente, en el 

161	 Bladimir Malaver, entrevista del Taller Tiempo de Lucero. 2023. Ecorrelatos 
28 de junio.

162	 Bladimir Malaver, entrevista, 28 de junio 2023.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

177

que conviven todos los tiempos simultáneamente. Al final, la propuesta 
fue danzar ese sueño, la respuesta de cómo atender al remolino fue 
clara para el soñante: “no resistirme, solo sentarme ahí (hasta que pase 
el remolino)”. 163

Imagen 33
Registro de espacio de experimentación metodológica

Fuente: Esta investigación

Rebeca Wild, filóloga y pedagoga, refiere que la necesidad de los 
ambientes preparados para el desenvolvimiento de los organismos vivos 
–de la confianza y no del control–, depende de que haya activación o no 
de toda la potencia del cuerpo, incluyendo la memoria. 

163	 (Wild 2006)



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

178

Pensemos ahora en el ambiente del sueño, la memoria permanece 
activa, al parecer no todo pasado pasa, puede estar presente y manifestarse 
en tiempos soñantes, que contrastan y difieren del pensamiento 
colonizado que opera a partir de la ficción de una realidad objetiva 
que responde a una sola verdad que no da lugar a dudas, porque, al ser 
objetiva, se compone de certezas. 

Esta realidad objetiva se sostiene como decimos, únicamente 
espantando las dudas, puesto que estas son las grandes fisuras por donde 
se escapa la realidad en su complejidad. En estas fisuras, aparecen los 
sueños y las artes que no hablan desde un lenguaje codificado, sino que 
muestran el infinito que podemos ser, expresivamente. 

En este sentido, propuse para indagar lo pre-ref lexivo164,  no 
interpretar los sueños, ni juzgarlos, ni intentar encontrarles explicación, 
para poder recibirlos en su narrativa original y así llevarlos al movimiento 
desde su propia reverberancia hacia nuestros cuerpos-territorios. Resultó 
que los elementos del sueño comparten lenguajes en común, es decir, su 
narración y su danza no responden a una idea fija o a lo que se considera 
una verdad, debido a que no es comprobable porque no necesita serlo.  Su 
vivencia, más bien, conlleva despertar los lugares y tiempos infinitos que 
al narrarse y danzarse recuperan su propia materialidad recreándose en 
comunidad, pues al no buscar explicaciones, sino más bien resonancias 
y/o reverberancias desde la percepción inmediata, el movimiento, las 
imágenes que narran lugares y tiempos que somatizamos, se convierten 
en una puerta para continuar con la narrativa del sueño en un espacio 
de la vigilia. 

164	 De acuerdo con Maurice Merleau Ponty, se trata de una “experiencia de la 
percepción corporal como un medio de conocimiento pre reflexivo basado en 
la inescindibilidad del vínculo del sujeto con el mundo”. Referido en Blanca 
Rivadeneira, Género, corporalidades y afectos: La educación como sujeción o 
como práctica de libertad. (FLACSO, 2022), 84.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

179

Las condiciones para este ejercicio se dieron en un salón amplio de 
la Universidad, con un piso adecuado para el movimiento, sin calzado 
y con ropa cómoda para no cortar la circulación. Como se indica en la 
imagen 33, estos elementos del ambiente, además de la disposición a 
la presencia y la escucha, preparan al individuo para cumplir una de 
las intenciones u objetivos de la acción, consistente en enfocar –no 
descontinuar, cortar, ni fragmentar–, estos dos espacios desde donde 
nos relacionamos: el sueño y la vigilia.  

Tú solo tienes que seguir 

Activamos con la palabra los sueños, algunos que necesitaron ser 
bailados, nos recuerdan ese vínculo de los Sáparas que según Bilhaut se 
caracteriza por “la necesidad de asegurar la continuidad del pasado en 
el presente, y con la voluntad de conocer el pasado para comprender y 
actuar en el presente, decidieron, ellos, volver a encontrar y recrear un 
vínculo con los ancestros a través del sueño.”165 Particularidad que, en el 
siguiente sueño, narrado por Jenny en el taller, se expresa al revelar una 
guía del pasado, un ancestro que habla desde los sueños para resignificar 
el presente:

Tuve un sueño super extraño que había tenido, como no he tenido 
como en doce años, o sea con una persona que no estaba en este plano: 
mi papá. Lo vi así tal cual, a todo color, y él me decía “tú solo tienes 
que seguir”. Yo no me llevaba bien con él, en los últimos tiempos yo 
tenía una relación extraña porque sabía que iba a pasar algo y él sabía 
también, o sea cuando le pasó lo que le pasó, yo estaba tranquila, 
porque sabía cómo iba a fallecer. No me pregunten cómo, pero lo 
sabía. El solo me decía “tú solo tienes que seguir” y “en realidad no 
estoy muerto, solo estoy escondido” fue lo único que soñé. 166

165	 Anne Gael Bilhaut. El sueño de los Záparas, 139.

166	 Taller tiempo de lucero, 14 de junio



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

180

Transitar por un tiempo que no corresponde a las manecillas del 
reloj, nos remite a las figuras de otros mitos que pueblan el inconsciente, 
de esta manera entramos a un tiempo-espacio en donde el tiempo deja de 
engullirnos y aparece otro, uno interno y colectivo, para mostrarnos el 
tiempo infinito que nos habita. En este caso, los vivos y los muertos que 
en la vigilia permanecen fragmentados, aparecen diluidos y desdibujados 
en ese tiempo-espacio. Se trata de un desplazamiento indispensable en 
la experiencia onírica y artística 

¿No soy un animal?

Estamos en una ciudad costera, una urbe gigante, ruidosa y 
transitada; ubicada a orillas de una gran ría que en sus aguas transporta 
peces y lechuguines, una amenaza para el cemento y las líneas rectas de 
las urbes. El sonido incesante de máquinas y tráfico parece olvidar el 
sonido de las aguas que en otros tiempos recorrían grandes extensiones 
de mangle. La activación del movimiento y las danzas, mediante sueños y 
ejercicios activa una relación con el ambiente ligada a esos movimientos 
profundos de la ciudad. Como una metáfora del inconsciente y lo evidente, 
en el testimonio de Frank, emerge una relación que está latente y que 
tiene cabida al despertar paradójicamente cuando dormimos. 

He estado mucho en esto de pensar, al momento de acostarme, me 
duermo, pero siento que alguien está conmigo, me duermo y en los 
sueños he soñado que he sido ciertos animales, como un monito, 
o un pájaro, pero siempre aparezco en una selva. 	Pero esa selva 
tipo ciudad, como si Guayaquil estuviese cubierto con plantas, es 
como que me traslado de un lugar a otro con animales y cuando 
ya me despierto me pongo a pensar: ¿no soy un animal?167

La pregunta aparece con la activación de un soma en resonancia 
con el ambiente y las demás existencias, de manera que, esa mirada 

167	 Taller tiempo de lucero. Transcripción clase. Testimonio Frank.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

181

antropocéntrica se desactiva para dejar pasar a un mundo vital extenso. 
Nos recuerda que el manglar está latente a nivel inconsciente. En esta 
ciudad, si prestamos atención, los loros que pasan en bandadas parecen 
reírse pese a todo. A partir de esa pregunta aparecieron las huellas de 
las otras existencias que estaban invisibilizadas por la contaminación, 
que también invade la memoria (Véase las imágenes 34 y 35)

Imágenes 34 y 35
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller Tiempo 
del Lucero 

Fuente: Esta investigación

Resulta urgente salir de la deriva cartesiana de la escisión de lo 
sensible por lo fisiológico si es que queremos partir de las epistemes 
que reconozcan el ambiente, ya no fragmentado, sino como en la selva, 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

182

como una compleja y completa vida. Al parecer, como propone Suely 
Rolnik, la estructura, las danzas y el movimiento se organizan desde 
ese inconsciente que proponemos ambiciosamente descolonizar. 

Es allí que la referencia conceptual de los sueños y como la 
conciben los Sáparas, se revela como la parte fundamental de la 
resistencia contra su exterminio y de su recuperación identitaria. El 
interés por ambas cualidades: la resistencia (soñando en comunidad) a 
la marcada colonización, la recuperación de la memoria y la identidad 
desde los sueños, incentiva la generación de aportes teóricos, críticos 
y metodológicos para las prácticas de las artes, específicamente de las 
artes del movimiento o danza, hacia un inconsciente descolonizado. 

El hilo de la conversación, la tela de araña.

La imagen de la araña, propuesta por Suely Rolnik en su texto 
Otros apuntes para descolonizar el inconsciente168, pone en juego la propia 
potencia corporal con el ambiente en perspectiva de un diálogo con la 
ecosomática, que nos interesa, sobre todo, por la conciencia del sentido 
relacional con el ambiente, con un entorno que, al no estar disociado 
del cuerpo, lo potencia como un acto político y de resiliencia ante la 
reproducción y conservación de un inconsciente encementado. 

En esta perspectiva, el diálogo con la propuesta de Rolnik sobre 
“descolonizar el inconsciente” y de Konh de “descolonizar el pensamiento” 
169 hizo posible activar las potencias creativas que permitieron tejer los 
relatos sobre qué nos habita, cómo habitamos desde el movimiento, y 
comprender los procedimientos del uso de la palabra en resonancia con 
lo orgánico.

168	 Rolnik, otros apuntes…, 2022. 

169	 Eduardo Kohn. Cómo piensan los bosques. Hacia una antropología más allá de lo 
humano. (Quito, Editorial Abya Yala, 2021),180.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

183

La argumentación sobre el movimiento y la danza como devenires 
de la materia del inconsciente, se propuso a través de la figura y expresión 
de vida de la araña que Suely Rolnik concibe como su know how; de 
acuerdo con la autora, la forma en la que la araña siente las vibraciones 
que le rodean, llevan un mensaje de múltiples sentidos hacia su centro 
desde donde elabora la seda. “Ese hilo, elaborado en su cuerpo, posee 
la propiedad de sintonizar el espectro de frecuencias de vibración de 
las fuerzas vitales de los elementos que componen el ecosistema en 
cuestión.”170 Motivo por el que la arquitectura dinámica de la tela siempre 
es la misma, ya que, “Los efectos de tales vibraciones constituyen la 
presencia viva de esos otros en el cuerpo del animal”171, quien para 
descifrar la fuente y el sentido de las vibraciones, utiliza sus patas y los 
tricobotrios que las envuelven en el hilo transmisor y movilizador de 
su potencia vital; según Rolnyk: 

Sea cual sea el nombre que se le dé a este modo de conocimiento 
—“saber-del-cuerpo”, “saber-de-lo-viviente”, “saber ecológico”, “saber 
eco-etológico” u otros—, lo que importa es que constituye la brújula 
que orienta al animal para decidir dónde anclar el hilo con el cual 
elaborar su tela (una rama, el marco de una puerta, la esquina de 
un techo, etc.), y también, con qué arquitectura tejerla. Un mundo 
emerge en la telaraña que el animal crea en su relación con el 
ambiente. Este acontecimiento transfigura tanto dicho ambiente y 
la red de interacciones que lo constituye como a la propia araña y su 
modo de estar en el mundo. De esta manera, otras transfiguraciones 
se van operando cada vez que la araña crea nuevas telas o cuando 
reajusta o destruye una tela ya existente, en función de aquello que 
capta en las fuerzas del ambiente al tocar los hilos de su urdimbre. 

170	 Suely Rolnik. Las arañas, los guaraníes y algunos europeos. Otros apuntes para 
descolonizar el inconsciente. (Guayaquil, F-ILIA, 2022), 137.

171	 Suely Rolnik. Las arañas…, 137.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

184

El tacto de sus patas sobre los hilos es, entonces, lo que le permite 
a la araña actuar como agente activo del ecosistema.172 

Tomando está clara imagen de una narración del entorno que 
vibra en el interior de esta existencia y del ser, se propuso un ejercicio de 
escucha del entorno, considerando que el territorio no está compuesto 
únicamente por luz, piso, techo, sillas, madera; con la intención de sentir 
las vibraciones del ambiente para que cada unx de nosotrxs reconociera 
que es un cuerpo-territorio que puede proponer su propia narrativa, 
además de condicionarla desde su mirada, gesto o postura; de esta 
manera, cada participante podría generar una tela como la araña, sea 
para pasar de un árbol a otro o bien para devorar. 

Los participantes se distribuyeron en una ronda con una bola de 
lana en las manos que rotaba, mientras que, el aire, la temperatura, 
los colores del espacio y las texturas condicionaban sensorial y 
perceptualmente el ambiente. Una vez recibida la información, se lanzaba 
la lana hacia otro participante, junto con una palabra que devuelva lo 
que esta persona le está dando con su vibración. Al final quedó trazada 
en el espacio una telaraña de colores a la que se invitó a sumergirnos 
por turnos para sostener y soltar; probar los espacios vacíos o seguir el 
hilo de la conversación planteada en el espacio. En este último quedaron 
flotando las palabras compartidas: pureza, alegría, ojos brillantes y alas 
(imágenes 36 y 37). 

En el contexto de praxis artísticas ecosomáticas, la experiencia 
resuena con el performance-instalación del artista Tomás Saraceno, Cómo 
atrapar al universo en una tela de araña, que presenta una arquitectura 
elaborada con miles de telarañas con sensores para escuchar lo que las 
arañas escuchan y sea posible percibir como esas micro vibraciones 
convierten esa existencia en generadora o cocreadora de una 

172	 Suely Rolnik, Las arañas…, 137.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

185

música profunda, que se orquesta a través de lo que está ocurriendo 
milimétricamente en el espacio. En este sentido, el ejercicio continúo 
dando lugar a la atención y escucha a otras existencias, al proponer al 
grupo que considerara lo siguiente:  

Ahora mismo, digamos, que, si hubiera una tela de araña entre 
nosotros, cada pedacito de tela estaría vibrando de alguna manera y 
tiene que ver con cómo respiramos, cómo sentimos, como vibramos, 
y esa información de alguna manera nos sirve para sacar otro hilo 
de la tela que sería nuestra palabra, o nuestro gesto o mirada. 173

La propuesta caló en el ambiente y se presentó a través de un 
diálogo en el que el hilo de la conversación se sostenía literalmente en las 
manos, con la lana, la tensión de la misma recordaba que había alguien 
presente del otro extremo. La entrega de la lana/hilo de la conversación 
se había conectado con una palabra que fue germinada en el sentir 
de todo el cuerpo a la persona, dejando de lado cualquier palabra que 
pareciera consejo, sugerencia u observación. Una palabra convertida 
en un presente en todas las acepciones de la palabra. Un compartir y 
devolver lo que reverbera del otro dentro de mí.

Experiencia que se refleja en la poética de Fredy Chikangana, 
quien en Samay pisccok pponccopi muschcoypa: espíritu de pájaro en 
pozos de ensueño, expresa una relación con el territorio que nos permite 
preguntarnos por qué y quienes están en el ambiente, quiénes o qué 
hacen y son ese ambiente. 

173	 Taller tiempo de lucero. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

186

La tierra 

La tierra 

es el comienzo de la alegría y el llanto; 

en ella vive la placenta roja 

convertida en piedra negra, 

en ella están los rituales de seres subterráneos que amarran  
nuestra sangre 

con las lianas del tiempo. 

En esa tierra 

está la pluma del tucán 

que guarda el colorido de la vida, 

está el agua libre e inquieta, 

el aroma y el sabor de todas las hierbas 

que nos llevan al cielo y al infierno, 

estamos tú y yo 

con la fuerza de los sueños.174

174	 Fredy Chikanguana, Samay pisccok pponccopi muschcoypa: espíritu de pájaro en 
pozos de ensueño, (Bogotá, Ministerio de Colombia, 2010), 23.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

187

Imágenes 36 y 37
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller Tiempo 
del Lucero

 

Fuente: Esta investigación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

188

A partir de este poema habitamos con la riqueza de poder 
soñar lo que deseamos que sea en consonancia con esa abundancia y 
generosidad de la vida que no exenta de conflicto, nos teje al mismo 
tiempo con todos los seres. 

Hay una agencia, un ser activo o muchos que gestan ese 
ambiente en resonancia entre quienes están en esa conversación. Los 
múltiples lenguajes que suenan, vibran o los que simplemente existen 
a medida que los escuchamos.  

 	 Huella común175 

Los árboles no enmudecieron  

¿Somos nosotros los que dejamos de escuchar?  

Escucho en el fondo del mar 

Silencio 

Escucho la crisálida 

 Silencio 

Escucho en la cueva 

silencio  

175	 Poema de Blanca Rivadeneira para performance Huella común, puesta en escena 
con Kuymi Tambaco de la comunidad de Cotacachi presentado en Jornadas 
Feministas FLACSO 2018



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

189

Anudar desanudar reanudar  

Anudarme desanudarme reanudarme   

Los animales no enmudecieron 

¿Nosotros dejamos de escuchar? 

 uno más uno es dos con una muralla en medio 

uno más uno es tres cuando trenzamos   

Anúdate desanúdate reanúdate 

el silencio del gesto 

		  lo que ocurre después de la última palabra. 

La lluvia sigue cantando  

Nuestros ojos no dejaron de ver 

	 Nuestro sexo no ha dejado de desear 

		  Nuestra tierra no ha dejado de parir 

			   Nuestros corazones no han dejado de latir   

Yurakunaka   mana amuyashkachu   

Ñukanchik uyayta sakishkanchik 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

190

 Uku mama kuchapi uyani 

			   Chulun

Jurumamata uyani 

			   Chulun

Machita uyani 

			   chulun

En rondas, seguimos bailando en rondas

En las experiencias que se tejieron a partir de la resonancia entre 
sueños y las vivencias que implicaron las praxis de “soñar es hacer”, como 
un tiempo-espacio que nos reúne, se propuso hacer danzas en ronda con 
la intención de entrar en tiempos internos. Frank, al narrar su experiencia 
en la ronda, nos dijo: “..., el eje de todo, desde lo que visualizaba del círculo, 
se sentía como una especie de serpiente de aire que iba alrededor de mi 
cabeza, mi columna y vértebras, como acariciando y curando todos los 
golpes que uno tiene”. 

En este relato, no es fácil reconocer el límite entre una narración de 
un sueño o una narración de la vigilia. La vivencia cobija a las palabras 
y a los símbolos con sentidos propios que afloran, sin explicaciones 
racionalistas ni discursivas, que hacen posible relacionar diferentes 
espacios y tradiciones, pues como agrega Frank sobre su vivencia: 

el círculo lo traslado a otra parte, donde en otras culturas hacen ese 
tipo de rondas y empiezan a bailar y me sentí en eso, y los cuerpos 
de plantas, árboles y animales que estaban rodeándonos, bailaban 
al son de las pisadas.176

176	 Taller tiempo de lucero. 14 de junio. Testimonio Frank.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

191

Este sentido temporal quisimos habitarlo desde la ronda, este 
antiguo círculo que hacemos recordando a la agrupación de las estrellas 
o las formas circulares que nos atraviesan. Se propuso la ronda contraria 
a las manecillas del reloj, al principio y al final del taller, permitiendo 
una apertura y un final en común unión. 

En este contexto, la experiencia para Fiorella, generó algo que ella 
describe como un diálogo interno desde su sistema óseo, es decir desde 
los portadores de las memorias más antiguas, los huesos:  

Es súper curioso porque también me doy cuenta de que no es un 
diálogo de lo interno con lo externo, sino que es justamente desde la 
vértebra con la otra vértebra y eso es otra mirada, otra información. 
Creo que me ayuda a ser más compasiva, creo que no tiene que ver 
con la humanidad. También esta sensación de regresar al bosque, 
de sentir como la naturaleza te acoge y palpita contigo, es algo 
muy diferente, otro universo. Percibir otros cuerpos, son otras 
galaxias, pero estamos en una misma sintonía o en una misma 
curiosidad y hace que se deje de sentir individual, sino como un 
cuerpo grande. 177

Anotó, además, que despertó en ella una danza del diálogo cuando 
surgió la vivencia del ente como una posibilidad de su ser en el mundo.   

En el taller se planteó un tipo de movimiento que no es per se, 
pues se relaciona con la constante generación de quién es el sujeto, 
al mismo tiempo de su ambiente, a partir de lo que ese ambiente le 
genera. En este sentido, bien dice la antropóloga Blanca Muratorio en 
una de sus historias de vida: “Las identidades y las memorias no son 
cosas sobre las que pensamos sino con las cuales pensamos. No existen 
como entidades fuera de nuestras políticas, nuestras relaciones sociales 
y nuestras historias.”178

177	 Taller tiempo de lucero. 14 de junio. Testimonio Fiorella.

178	 Muratorio…., 134. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

192

La práctica de una danza-movimiento en/desde/con/para un 
cuerpo-territorio lejano de una posición instrumentalizadora y cercano 
a la comprensión de un movimiento que no nos pertenece como especie, 
se revela común por ser una potencia vital que produce relaciones y 
devoluciones, pues se trata de un movimiento que viene desde una 
dimensión emocional orgánica, como se manifiesta en la experiencia 
que Douglas comparte desde la escritura automática, como parte de la 
vivencia final de la clase.

Un huracán circula entre las articulaciones de los seis pilares 
fugaces que dejan la estela de sus pasos al andar, son las huellas 
invisibles en el segundo piso de una arquitectura que un día habrán 
de demoler los hombres, tan invisible como los huracanes y los 
silencios que se cuelan entre los ladrillos de osamentas y carnes, 
así de anónimos son los pasos que vamos dejando en nuestras 
espaldas con el movimiento, así nace el olvido, todo lo contrario, 
sucede con nuestras sombras.179

Si consideramos hablar del cuerpo-territorio, movimiento y danza 
de manera amplia y en una narrativa ecosomática, la dimensión afectiva 
y relacional nos interpela a nivel pedagógico, estético y político. En esta 
perspectiva, en uno de los primeros encuentros, uno de los participantes 
pidió a un compañero transmitir lo que había percibido en el taller: 

…Sintió muy bueno esto de trabajar con amor hacia sí mismo el 
tema de las articulaciones, él sintió que era muy importante la 
parte de trabajar amorosamente con ustedes. Le gustó mucho el 
encuentro, al final se sintió muy delicado porque venía con mucha 
tensión y no se había dado cuenta de la tensión que cargaba hasta 
que empezó a sentir.180

179	 Taller tiempo de lucero. 14 de junio. Testimonio Douglas

180	 Taller tiempo de lucero. 14 de junio. Testimonio Mauricio sobre Bladimir



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

193

Aunque parece una paradoja que un estudiante de danza no se 
haya dado cuenta de su tensión muscular hasta que dice, empezar a 
sentir, resulta que los espacios de enseñanza en artes muchas veces 
se mantienen sobre la línea y la exigencia técnica de la disciplina. En 
estos encuentros, el movimiento se generó con la intención de entablar 
relación “con ciertos aspectos de otros modos de existencia (no solo 
humanos) que apuntan pistas en el trabajo de resistencia al régimen 
del inconsciente dominante.”181 

De igual manera Mauricio, estudiante que explora la danza a partir 
de lo que llama “otras sensibilidades”, al referir su experiencia, nos 
dice: “En mi caso, me pareció interesante y diferente este encuentro, 
no estoy acostumbrado a encontrarme en un momento sensible de 
alguna forma, así como el sentir otras sensibilidades”, agrega además 
que la experiencia le permitió a partir de imágenes propias producir 
movimientos con sentido.

181	 Suely Rolnik, Las arañas…, 137.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

194

Potencia-alegría-bondad o las memorias que nos vinculan 
Las invitaciones desde la palabralma

Para comprender la palabra sin disociación de lo vital, recurro a 
Suely Rolnik nuevamente. Ella toma del guaraní un vocablo:

Ñe’ê (…) que designa tanto a la palabra como al alma; propongo, 
pues, traducirlo como «palabralma». Esto indica que, para los 
guaraníes, la palabra y el alma son potencialmente inseparables, lo 
que vale para todo tipo de lenguajes, no solamente para el lenguaje 
verbal. Hasta donde logro aprehender la noción de alma para los 
guaraníes, diría en mis palabras que el alma, para ellos, es la fuerza 
vital que anima al cuerpo (y no solamente el cuerpo humano) en 
su interacción con las fuerzas que animan a los demás cuerpos 
que componen el ecosistema. Los efectos de las vibraciones de 
esas fuerzas se incorporan al cuerpo, lo que genera alteraciones 
en su alma. Y como el alma se plasma en lenguaje, en principio 
este también sufrirá alteraciones. Por ser de este modo, para los 
guaraníes, el alma y el lenguaje son inseparables.182 

Es con este referente que cambiamos algunas palabras que se usan 
diariamente en artes escénicas para explicar un ejercicio que nos remite 
inmediatamente a una lógica disciplinar. No se trataba de reemplazar 
consigna o disparador, sino de proponer palabras en consonancia con lo 
que íbamos vivenciando pues la necesidad de invitar y acompañar se 
hacía más precisa. Entonces en la clase se escuchó algo así como esto 
con los tonos más acogedores.

Tómense un ratito, quien necesite cerrar los ojos, sienta que no bloquea 
la respiración con la postura. Vamos a dejar que surja de la memoria un 
objeto, un ser, humano-no humano que les genera potencia. Encuentren 

182	 Rolnik…, 2022, 



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

195

eso que les produce una alegría profunda, -que incluso, puede ser algo 
generado por ustedes mismos para ustedes mismos-. Cuando ya lo 
tengan, ubican en qué parte del cuerpo lo sienten más. Esta alegría 
profunda o este objeto, qué color tiene, si tiene un olor, a qué huele; 
o qué textura tiene; cómo se mueve. Y dónde se siente, dónde estaría 
situado en ti, donde habita. 

Nos damos un ratito para traer este objeto o este ser, y cuando uste-
des quieran, podemos compartir.  
Mientras vamos narrando lo que hemos sentido, vamos dejando que 
las manos se encuentren con los materiales y que liberen en el papel 
lo que vaya surgiendo183.

Este ejercicio se propuso por la necesidad de componer entre la 
narración oral y corporal, un lenguaje común, para el que compartimos 
un solo papel y varios materiales de colores y texturas diferentes, desde 
marcadores, bolitas, plastilinas hasta plumas y alambres como aparecen 
en las imágenes 38 a 42. 

El objetivo de generar nuevas metodologías fue parte del devenir 
de las vivencias, de las que surgieron varias imágenes que activaron esa 
concepción de la ecosomática que se relatan a continuación.

Las hojas están en movimiento de Fiorella

Una imagen que yo siento me refresca, me da paz. Ver los árboles 
crecidos y estas hojas que escapan y están bailando al viento, 
esas que se mueven sutilmente, pero están como viviendo, están 
hablando. Verlas me da una especie de esperanza, de libertad. El 
color que visualizo es entre verde y blanco, y la sensación corporal 
está en los brazos y el cuello, y el movimiento del viento. 184

183	 Taller Tiempo del Lucero. 

184	 Taller tiempo de lucero. Testimonio Fiorella en audiovisual. Clase 9



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

196

 Fiorella utilizó un collar ortopédico por una contractura profunda 
en los brazos y el cuello durante casi todo el taller, dejó de traerlo justo 
después de este ejercicio. Fiorella dice que las hojas están hablando 
cuando se mueven, que están viviendo; expresando de esta forma 
justamente el sentido de los ecorrelatos.

Cosechar café y cacao de Jenny

A mí lo que me hace sentirme completa o me da algún tipo de calma, 
es este olor a chocolate amargo o el olor a café, porque cuando yo 
era pequeña, mi abuelo por parte de madre tenía una hacienda, y 
tenía cacao y tenía café, y cada vez que le decía que quería tomar 
café o chocolate, él me decía -bueno, entonces vamos a coger café y 
el chocolate-. Y le sacábamos la pepa, la chupábamos, le hacíamos 
todo el proceso, y ese olor del proceso me gustaba mucho. Aparte 
también el olor a tierra mojada porque era Manabí-Paján. Yo era 
pequeña veía las tazas de tamaño más grande de lo normal, o es que 
eran muy grandes las tazas de mi familia en Manabí. Parecían pozo. 
Y, recuerdo que mi abuela, la tengo muy presente en las manos, 
porque manualmente siempre hacía las tareas con mi abuelo; me 
llevaba a jugar, pero me enseñaba cosas del campo. Yo siempre 
fui como una niña muy libre, me dejaban enlodarme, me dejaban 
coger muchas cosas materialmente, o sea, las texturas, el olor, 
esas cosas me gustan mucho. Porque de pequeña pasé mucho por 
esos procesos, la sensación está en las manos y un poco también 
en los pies.

- ¿Y qué color se te viene a los pies y a las manos? 

Jenny: siempre, es el color verde. Por eso creo que me gusta tanto 
el verde. 185

185	 Taller tiempo de lucero. Clase 9. Audiovisual



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

197

Imágenes 38 y 39
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller Tiempo 
del Lucero

 
Fuente: Esta investigación

Imagen 40
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller Tiempo 
del Lucero

Fuente: Esta investigación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

198

Imagen 41
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller Tiempo 
del Lucero

Fuente: Esta investigación

Imagen 42
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller Tiempo 
del Lucero

Fuente: Esta investigación



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

199

El pensamiento corporal no se ajusta a las representaciones o a los 
supuestos culturales, el café y el cacao generalmente de color marrón o 
café oscuro, para la participante, es verde; y el lugar del cuerpo asociado 
comúnmente sería la lengua, por el sabor. Sin embargo, dice manos y 
pies. Entonces el tipo de pensamiento corporal indica que en el cuerpo 
hay sentidos propios.

El olor del pan de Bladimir

Es el olor de pan recién hecho. Siempre me lleva al recuerdo de 
cuando yo vivía en la comunidad. Entonces este olor a pan es 
cuando ahí en la comunidad había un señor, el único que hacía pan, 
entonces mi mami me mandaba a comprar; o sea, decía -alguien 
que vaya a comprar pan-, y yo primerito, -yo, ¡yo! -, porque de allá 
(se refiere a la panadería) ya venía comiendo. Ya desde la mañana 
se olía, él estaba lejos, pero aun así el olor llegaba hasta mi casa. Y 
ya olíamos, e iba a comprar pan. Tenía que ir caminando full, y ya 
de ahí me acuerdo perfectamente del señor, me vendía pan caliente 
así súper rico. Y hasta ahora yo huelo un pan así caliente, recién 
hecho, aunque ya haya comido me compro, en cualquier lado que 
pase, en cualquier panadería. Cualquier moneda que tengo compro, 
así: deme un pan, aunque sea, pero si está caliente yo compro 
nomás. Entonces eso me lleva al recuerdo de mi niñez cuando yo 
compraba pan de pequeño, ese olor me hace acuerdo del camino 
que transcurría al momento de ir a comprar y también al momento 
de volver, y las personas que veía al momento de comprar. Y eso, 
la sensación la tengo en la nariz y en la barriga. como la sensación 
rica que se siente. 

En el transcurso del camino, todas estas bolitas verdes (se refiere 
a los materiales que va escogiendo mientras narra) y lo verde 
alrededor es porque era selva. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

200

Sonaban full los pájaros. Incluso un día me topé, porque aquí antes, 
(señala un camino y un puente en el dibujo que ha hecho mientras 
relataba) antes de llegar acá, me topé con una serpiente. Pensé: - 
¡Noooo! – y me volví corriendo, porque en mi mente dije “me está 
siguiendo”. Pero la regresé a ver, y no me estaba siguiendo. 186

Es evidente en este relato cómo el olor del pan recorre un trayecto 
afectivo que envuelve su casa, su madre, la familia, la decisión de salir de 
su hogar y disfrutar de la soledad y el encuentro por primera vez con el 
miedo. Un rito de paso, en un recorrido diario, el camino de ida y vuelta 
inundado por el olor del pan caliente y sus amenazas, sus desafíos y los 
sonidos de los pájaros. El pan envuelto en la selva y sus propios pasos. 

Siempre dibujaba girasoles. De Douglas

Douglas nos cuenta que los objetos que le traen alegría, son unos 
crayones amarillos que le dio una monja el primer día de escuela. Cuando 
hablamos de alegría es cuando no sólo vemos el potencial en nosotros, 
sino también en alguien más. Esa alegría le brindó una herramienta que 
usa hasta ahora porque es pintor. Asocia también el amor.

Alguna vez conocí a alguien que ha sido muy importante en mi vida 
y tenía ojos color miel, siento los girasoles en los dedos, porque creo 
que descubrí que mis manos no podían ser tan torpes gracias a ella 
En las manos porque esa persona que después llegó a mi vida y 
que tenía esos ojos que me recordó a mi primer día de escuela, 
incluso pude retratarla, que siempre va a ser muy importante para 
mí y siempre asocio ese primer día de escuela como si fueran los 
momentos más felices de mi vida, y esta persona que fue muy 
importante para mí también. Ambas situaciones me dieron 
momentos muy felices.187

186	 Taller tiempo de lucero. Clase 9. Testimonio Bladimir

187	 Taller tiempo de lucero. Clase 9. Relato de Douglas



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

201

La potencia a través de la memoria, de lo que nos habita, de lo que 
habitamos, y cómo nos habita, en qué parte del cuerpo, se expresa en 
las memorias afectivas de estos ecorrelatos de vida.

Ahora que se presentaron los relatos uno a uno, esas memorias 
están activadas para generar caminos de ida y vuelta con la alegría, la 
bondad y la potencia. 

El olor a pan, acá hojas de árboles sueltas. Brazos-cuello, acá café, 
chocolate, verde. Manos-pies acá el amarillo, el verde, la pintura, los 
dedos, la vida. Y acá los geranios, mi abuela, la vida, la sabiduría, el saber 
vivir con profundo respeto a los detalles. Esa era mi abuela. El detalle 
de darle agüita a la planta, quitarle las hojitas secas, abonar. Parte de un 
ritual cotidiano, solamente el viento ayudaba a que los geranios estén 
súper contentos. A mi abuela le daban alegría los geranios, así como la 
monja le dio alegría al Douglas, así como el pan le alegraba al Blady, el 
café del abuelo a Jenny y el árbol-viento-hojas-caídas a Fiorella. 

Estamos ante una secuencia de alegrías. Hay una secuencia 
de alegrías profundas que a veces son tan sutiles y cotidianas que 
parecerían irrelevantes, pero que de pronto nos pueden marcar la  
vida completamente.

Ñanda Manachi o saber prestar el camino. Lo común.

El objeto de la potencia se ha desovillado en la danza entre la 
palabra, las manos, las miradas y lo que va quedando en el papel en 
común. Cada uno ha ubicado su narración visual en un espacio del 
papel. Les invito a compartir una parte de su historia, con la consigna 
de colocar una narración visual pidiendo permiso a una parte de la 
memoria para nutrir la narración propia.

En quichua la expresión “ñanda manachi”, “présteme el camino, o 
regale un pasito”, suele usarse para pasar por un lugar, refleja el sentido 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

202

de unas fronteras móviles, de caminos que se pueden prestar o regalar 
como se dice por minutos al caminante. 

En la concepción colonial eso no es posible, los territorios tienen 
fronteras delimitadas, cerradas, se hacen muros para delimitarlas, los 
cuerpos-territorios son impermeables. En los Andes, esta expresión es 
recurrente en comunidades concebidas fuera de las urbes.

La bondad como potencia, de acuerdo con su significancia, recupera 
la vivencia a través de la memoria activa, que, por ejemplo, se refleja en 
la bondad del recuerdo que tiene el pan al oler, el café al convocarnos 
al encuentro, los colores al despertarnos sensaciones y las hojas de los 
árboles al hablar y dar calma. La bondad nos la comemos, la olemos, la 
tenemos encarnada, no es sólo inteligencia, sino relacionamiento.

Al compartir parte de las historias materializadas en las narra-
ciones visuales, se produjo una vivencia de la puesta en común de la 
intimidad de la potencia, la alegría y la bondad. De esta manera los 
cuerpos-territorios sin desdibujar sus propias narrativas, nutrieron y se 
nutrieron de las demás alegrías. Inclusive en el conflicto que suscitó la 
necesidad de un límite en el momento en que Jenny percibió que Fiore-
lla estaba invadiendo su territorio, se resolvió al poner un río entre las 
dos memorias visuales que bañaba la hacienda del abuelo de Jenny y al 
mismo tiempo el árbol de Fiorella.

Los límites también hacen parte del compartir, siempre que nutran 
a ambas partes. Al final, Bladimir repartía panes de plastilina, Fiorella 
hojas de árbol, Jenny tazas de café con chocolate, Douglas girasoles o 
cualquier ser amarillo y yo bolitas rojas, geranios cultivados por mi 
abuela. Salimos nutridos por las vivencias y memorias de los demás.

Necesitamos de las concepciones de pueblos que por su convivencia 
logran entablar relación con el ambiente. Los sueños desde la concepción 
de los Sáparas que nos permiten interactuar a partir de un espacio y 



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

203

tiempo amplificados, que permiten movimientos, danzas y vocalizaciones 
en encuentro con lenguajes comunes. 

La concepción del tejido que nos refiere a diferentes existencias, 
permite un acercamiento a otras epistemes y tejidos activados a través 
de los hilos de la memoria y del diálogo, para lograr así, una danza 
despojada de antropocentrismo que abrace una ecosomática desde el 
resonar con los movimientos y danzas expandidas. 

La necesidad de descolonizar desde la potencia misma del ser las 
formas que están en la misma trama, a partir de los sentidos de la poesía 
generada en la Panamazonía y la palabralma, integrada a la exploración 
de lo corpo-vocal, potencia activamente los cuerpos danzantes.   



204

 
Tiempo del lucero: escrituras de bitácora 

Tamia Judith Sánchez Pérez

El mundo viviente que nos alimenta a todos es un bosque. Nosotros 
somos bosque. Nuestra tarea es ser fieles a las enseñanzas que vienen de 

la selva, vivir nuestras vidas plenamente con ellas y propagarlas para que 
lleguen al planeta entero con el fin de descubrir una conexión nueva con el 

bosque que nos hace y que nos envuelve.

Declaración de Kamunguishi. Nacionalidad Sapara.  
Junio del 2020 

¿A quiénes les pertenece la labor de cuidar la tierra? ¿Desde las 
artes se pueden proponer acciones que permitan la reconexión con los 
ecosistemas vivos de los que somos parte? ¿Se puede sentir el bosque 
amazónico desde una urbe porteña como Guayaquil?

Estas preguntas fueron punto de partida en mi participación 
en el proyecto Ecorrelatos: literaturas, artes y escrituras emergentes. 
Perspectivas de investigación creación en, sobre y através de las corpo 
vocalidades entre el territorio de la panamazonía ecuatoriana y sur 
colombiana. Mi aporte se centró en la implementación de un espacio de 
experimentación metodológica desde la guía de algunos encuentros del 
taller Tiempo del Lucero. La entrada fue desde lo corporal que también 
es sonoro mediante exploraciones de movimiento y en las formas de 
relacionamiento con lo vivo que se expanden cuando ponemos lo más 
orgánico y tangible que somos: el cuerpo como despliegue de escrituras 
en tiempos emergentes. El propósito del presente capítulo es reflexionar 
sobre la noción de ecorrelatos desde la experiencia corporal con las y 
los participantes del taller. La primera parte responde a una escritura 
procedimental: bitácora de los encuentros realizados en el taller Tiempo 
del lucero y la segunda agrupa algunos textos a modo de relato que piensan 
la escritura desde la atención a lo vivo en las interacciones cotidianas.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

205

El taller Tiempo del Lucero fue un espacio de encuentro abierto 
a la comunidad universitaria y externa que permitió pensar algunas 
estrategias para percibirse en el mundo mediante el cuerpo, el movimiento 
y las escrituras. El objetivo fue promover una experiencia sensible desde 
los saberes corporales que contribuya al trazo de una subjetividad amable 
con la vida en este tiempo de crisis socio ambiental, humana y afectiva. 
La propuesta se sostenía en cómo podemos abrir un canal de percepción 
hacia la vida no humana con la que interactuamos en el cotidiano y sin 
embargo pasa desapercibida. 

El espacio de encuentro y experimentación se denominó Tiempo 
del Lucero a partir de una conversación con Dummer Mamián Guzmán, 
investigador en el Instituto Andino de Artes Populares de la Universidad 
de Nariño con quien tuvimos una conversación en el marco del grupo de 
investigación que sostiene este proyecto. El tiempo del lucero en oposición 
al tiempo del sol, es un tiempo de pausa, un tiempo interno de agua que 
no provoca brillo sino que procesa los signos, construye sentidos desde 
una aparente obscuridad. Nos pareció un impulso para este espacio que 
se fue completando con la energía de las y los participantes. Un lugar 
de maceración y proceso donde construimos escrituras desde los ecos 
y las huellas de los cuerpos.   

Parte 1. Cuerpo y escritura 
Vivo con lo no humano

La participación en el taller Tiempo del Lucero estuvo guiada desde 
la búsqueda de formas que permitan abrir un canal de percepción, 
conversación y escucha con los seres no humanos con quienes 
compartimos en el cotidiano. Esta premisa que se inserta en una 
dimensión sensorial y perceptual plantea un traslado de nuestra atención 
a los seres vivos y los espacios que cohabitamos. Si bien a momentos 
puede parecer que nuestro mundo se suscribe simplemente a nosotros y 
nuestras tareas diarias, entre medio coexisten múltiples seres que están 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

206

siendo mundo con nosotros. Las prácticas extractivas que sostienen 
el modelo de producción y consumo masivo del que somos parte se 
han insertado finamente en nuestra subjetividad, hemos perdido la 
sensibilidad hacia lo vivo, sus relaciones y resonancias. ¿Qué pasa si 
decido dar atención a lo vivo más allá de lo humano? ¿Con qué otros 
seres me encuentro? ¿Qué espacios y tiempos necesitan mi atención? 
¿Con qué cuerpo me abro a la escucha? Son algunas preguntas que abren 
una hendija para que entre la exterioridad viva que se nos hace extraña 
y con quienes carezco de un lenguaje para entablar una conversación.

Siguiendo los manifiestos de Donna Haraway, hacer parientes en 
Seguir con el problema y el arte de darse cuenta de Anna Tsing en Los hongos 
en el fin del mundo: sobre la posibilidad de vida en las ruinas capitalistas se 
propuso desde el primer encuentro entablar una comunicación con lo no 
humano situado en cada espacio de convivencia diario de los participantes. 
La consigna se instala en primer lugar en el tiempo, regalar unos minutos 
cada día para sentir la presencia de ese ser. Ese tiempo en el que me 
acerco a una planta, sigo con mi mirada el caminar de las hormigas, me 
despierto cuando un mosquito resuena cerca de mi rostro o escucho el 
canto de los pájaros desde mi ventana; abre mi mundo a las relaciones 
con otros mundos cercanos, como dice Tsing << una práctica humilde y 
difícil: fijarnos en los mundos que nos rodean>>188 y así evidenciar que 
ninguna relación es neutra ni unidireccional, al atender a los otros seres 
vivos nuestro mundo se vuelve su mundo también y viceversa.

Al instalarnos en este mundo compartido podemos pensar en 
los mundos circundantes descritos por Jakob Von Uexkull en su libro 
Andanzas por los mundos circundantes de los animales y los hombres donde 
afirma que los seres vivos que habitan con nosotros, animales y plantas, 

188	 Tsing Anna. Los hongos en el fin del mundo: sobre la posibilidad de vida en las 
ruinas capitalistas. Recuperado de: https://artishockrevista.com/2022/07/08/
conversaciones-al-pie-de-un-arbol/



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

207

no son objetos sino sujetos cuya actividad esencial consiste en percibir 
y obrar. 

<< Los mundos circundantes, que son tan múltiples como los 
mismos animales, ofrecen a cada aficionado de la naturaleza 
nuevas tierras de una riqueza y hermosura tales que bien vale 
la pena recorrerlos, aun cuando no se ofrezcan a nuestros 

ojos físicos, sino tan solo a los espirituales>>189

Uexkull en sus recorridos imagina a cada animal dentro de 
una burbuja donde se manifiestan signos perceptuales y efectuales 
particulares según su naturaleza. Estos mundos son tangibles a nuestra 
sensibilidad orgánica que, al devenir del mismo impulso vital, es también 
energía y espíritu. Al entablar una comunicación desde la atención a 
los seres vivos con quienes compartimos, destellos de nuestro espíritu 
se ponen en conexión con los mundos espirituales que ahí habitan, 
sencillamente por estar llenos de vida. Humanos y no humanos somos 
espíritus en distintos envoltorios.

En mi práctica personal entregué mi atención a una salamanquesa 
que apareció en mi habitación. Intentaba no insistir en el encuentro, 
cuando ocurría me quedaba lo más quieta posible para no asustarla, el 
saber que estaba ahí, tener en cuenta su presencia era suficiente para 
imaginar: cómo sería habitar ese cuerpo, las posibilidades de relación que 
tiene su estructura fisiológica, los signos perceptuales a los que responde, 
el instinto para sobrevivir, cómo podemos generar una colaboración.

189	 Uexkull Jakob. Andanzas por los mundos circundantes de los animales y los 
hombres. Editorial Cactus serie Perenne. Buenos Aires, 2016, 35



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

208

<<A quien madruga S le regala imágenes de quietud. Me fijo bien y 
tienes cuatro dedos, no tres, expandidos, abiertos para pegarte a 

las paredes con ellos. 

¿Me sientes? Claro que me sientes, debo ser como un gran 
monstruo.

Caminas un poco y pausas.

Me ubico en un punto desde donde puedo mirarte, te quedas en 
pausa, no descansas, tienes tu cabeza elevada. Mis movimientos 
lentos no te molestan, pareciera que eres más sensible al soni-

do. Me sueno la nariz y te desplazas rápido. Veo la conexión y el 
alargamiento de tu cuerpo y tu cola. Tu cola casi es el doble de tu 

cuerpo.

Regreso a la cocina y te miro nuevamente. Hemos marcado una 
diagonal hacia arriba con nuestras miradas. Jugamos a quien sos-

tiene más tiempo la posición. Luego de un minuto, suelto y me voy, 
me has ganado. 

Lisa, lisa, sin rugosidades, como si el agua siguiera hidratando tu 
cuerpo aun en esta pared de cemento y pintura>>. 190

 
En el tiempo compartido ambas estamos forradas de instinto, los 
mecanismos abiertos y móviles de la inteligencia disminuyen su efecto 
y en el silencio que inunda el espacio, nos sentimos en los signos que 
cada una emite. El lenguaje se expande y hace posible un encuentro 
desde la reafirmación de nuestras intuiciones. Se piensa en un lenguaje 
inter/especies que hace presente un <<ecosistema de signos y sentidos 
abiertos>>.191 

190	 Sánchez Tamia. Bitácora encuentro con S, salamanquesa. 22 de mayo del 2023

191	 Madroñero Mario. Campozano Enma. Ecosistemas de escritura. Epistemes, 
Estéticas, Pedagogías Emergentes entre el Antropoceno. 



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

209

Con la mano que no escribo: contaminando el lenguaje

En las primeras semanas del taller Tiempo del Lucero les propuse 
a los participantes escribir un texto a partir de estas consignas:

•	 Vivo con un no-humano que me ha demostrado que aparte de 
nosotros existe vida inteligente porque…

•	 Tengo un no-humano viviendo en mi casa, no te diré qué es, no te 
revelaré su especie, pero sí te contaré que…

•	 En mi casa hay vida humana pero también hay un no-huma- 
no que…

En uno de los encuentros posteriores trabajaron en parejas. Leyeron 
su texto a la otra y de regreso recibieron algunas preguntas para reescribir 
el texto inicial. Para la reescritura les propuse escribir con la mano con 
la que no escriben habitualmente con el objetivo de dislocar la lógica del 
pensamiento y la escritura. Permitir la extrañeza desde un nuevo texto 
que, a pesar de saber de dónde viene, sus códigos de representación se 
han difuminado. Pienso en la propuesta de Powers en El clamor de los 
bosques donde a partir de una <<responsabilidad de escucha al entorno 
su escritura no cae en la representación identitaria de la naturaleza, lo 
humano y lo no humano>>192. 

La vivencia con lo no humano procesada como escritura, 
contaminada con las preguntas de los otros, se convierte en trazos 
poco legibles que regresarán al cuerpo, las materias y las texturas en el 
próximo ejercicio. Estos trazos chuecos, averiados, desviados se colgaron 
en un tendedero. El tendedero de la mano con la que no escribo. Una 
escritura desviada hacia la comunicación con lo no humano que comparte 
el territorio cotidiano.

192	 Madroñero Mario…



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

210

Sueño diurno

Moverse soñando, soñar que me muevo, moverse ensoñado, moverse 
dentro de un sueño. 

Para organizar esta experiencia de sueño colectivo y diurno pedí 
a los participantes que reposen su cuerpo en el suelo, pensando que 
debajo del piso duro y liso, cayendo a la planta baja y debajo de esta, 
nos recibe la tierra húmeda y enraizada, nos acoge como un organismo 
más que desciende a sus profundidades, un organismo desarmado de 
pretensión que se entrega al peso de la gravedad. El cuerpo se siente más 
como fluido que como hueso, como un jugo de naranja que se sale del 
vaso y se derrama para ser absorbido por la tierra porosa, para hacerse 
tierra. El cuerpo descansa, descansamos juntos.

Con el cuerpo descansando en las profundidades de la tierra, la 
narración oral de un cuento abre la ensoñación:

Escritura de la oralidad 
Ahí donde estás, dejando que tu cuerpo se derrame en la tierra 
generosa y porosa que te acoge, cierra tus párpados y deja que, 

mediante tu respiración, tu mente se tranquilice.

Siente tu cuerpo fluido por dentro, los huesos se han cristalizado y 
se han quebrado hasta hacerse polvo, los músculos entumecidos se 

expanden hacia afuera dejando tu piel como una gran tela extendida 
que poco a poco se diluye en el fluido que eres. Siente tu cuerpo agua, 

germen de vida. 

Imagina que se abre un orificio en el dedo gordito de uno de tus pies y 
tu cuerpo líquido se escurre lentamente por ese espacio. 

Diluido y perdido tu cuerpo físico imagina que este espacio se hace 
azul, un tono de azul que tú decidas, todo lo que te rodea es azul. 



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

211

Desde alguna parte de este azul alguien te observa, se desprende 
lentamente del color y va tomando forma, es lo no humano con quien 

has estado en relación las últimas semanas.

Ambos se encuentran, se perciben desde algún sentido, se sienten 
forrados de instinto.

Deja que tu cuerpo perdido en el líquido derramado se reconstruya en 
ese encuentro.

¿Qué forma tienes? ¿Qué envoltorio contiene tu cuerpo fluido? 
¿Puedes sentirte como un espiral que se envuelve tanto para adentro 

como para afuera? Un espiral en relación con lo vivo, lo sintiente,  
lo moviente.

Deja que ese envoltorio vaya conteniendo tu cuerpo fluido, te de 
forma, posibilidades de relación.

Con ese cuerpo construido en el encuentro con lo no humano, 
habitando un envoltorio en el que lo humano no es el centro.

Sintiéndonos seres abiertos a la relación. Energías en espiral que 
se amplían. Percibimos que este espacio azul se va reduciendo 

progresivamente hasta ir desapareciendo. 

Vamos despertando con esa plasticidad que nos deja el encuentro, 
sosteniendo el hilo de este sueño colectivo y diurno, empecemos 

a escribir con nuestro cuerpo en movimiento, las texturas y el 
espacio compartido ya no entre humanos y no humanos, un espacio 

compartido entre seres con distintos envoltorios que en espiral se 
despliegan para percibirse. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

212

Soñar impulsados por la palabra, soñar dejando el cuerpo a nivel 
de la tierra. Desde una inmersión guiada destruir el cuerpo molde de 
la humanidad, permitir que el cuerpo habite otros cuerpos desde la 
ensoñación. A través de la imaginación, expandir la representación 
que tenemos de nosotros mismos como centro, única posibilidad de 
inteligencia, gobierno central que comanda los signos y construye sentido 
desde una sola forma de percibir el mundo que extermina otras. Los 
sueños como posibilitad de existencia para validar las relaciones vivas 
con las que el ser sigue conectado, de las que depende. En tiempos 
de crisis, soñar en colectivo puede ser una alternativa desde donde 
regenerar el ser sensible, dejar que afecte y sea afectado, de lo onírico 
a la experiencia corporal. 

<< El cuerpo, primer lugar de la experiencia del mundo, lo es 
también en la producción onírica. Soñar el cuerpo es una 
percepción que va más allá de su visión; la experiencia onírica 
es igualmente una audición, una emoción y una acción. 
El sueño es el lugar donde se experimentan las aptitudes 
para la comunicación de los otros seres existentes. >>193 

La invitación a partir de este sueño diurno mediado por el relato 
de un cuento fue canalizada hacia la escritura desde los cuerpos en 
movimiento utilizando algunos materiales como papel, marcadores, 
hojas, ramas de árboles, piedras, lanas e hilo de yute. Los materiales 
se distribuyeron indistintamente en la sala. Las lanas venían desde 
el tendedero del que colgaban los textos de “La mano con la que no 
escribo” con la intención de sostener la memoria de ese registro. Los 
cuerpos empezaron su escritura, cada uno desde sus pulsiones fueron 
estableciendo un lugar y percibiendo sus posibilidades. Algunos desde la 
observación a los otros decidieron realizar trazos en el papel, moverse, 

193	 Bilhaut Anne Gael. El sueño de los záparas. Patrimonio onírico de un pueblo 
de la alta amazonía. Ediciones Abya-Yala. Quito, 2011, 80 



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

213

construir el espacio con los materiales. En un primer momento dispersos 
por la sala, vinculo sus presencias a la idea de una burbuja alrededor 
de cada sujeto vivo escrita Uexkull en el libro Andanzas por los mundos 
circundantes de los animales y los hombres.

<<No hay mejor modo de comenzar tal paseo que durante un día 
soleado en un prado en flor, atravesado por el zumbido de los 
escarabajos y el aleteo de las mariposas. Ahora, imaginaremos 
en torno a cada uno de los animales que habitan el prado una 
burbuja de jabón que representa su mundo circundante y 
contiene todos los signos accesibles al sujeto. No bien nosotros 
mismos ingresemos a una burbuja semejante, el entorno 
desplegado ante el sujeto se transmutará por completo, otros 
pierden su relación mutua, y se tejen nuevas conexiones. Un 
nuevo mundo surge en cada burbuja.>>194

En esta experiencia corporal, sin modelo ni forma estructurada 
de percibir-hacer, los cuerpos transitan de la ensoñación a la acción 
poniendo a su disposición los signos perceptuales que les funciona para 
estar siendo. Si bien cada uno en su mundo circundante decide los signos 
que le mueven, la vitalidad de la que están hechos les da plasticidad e 
invención de relaciones para reelaborar su mundo con lo que les rodea. 
Un gran mundo circundante se construye con los otros.

Para cerrar la exploración se dio paso a una conversación donde 
se encontraron algunos puntos en común en las experiencias de las 
y los participantes. Al romper las fronteras y pensarnos como seres 
espirales desde la ensoñación hasta la acción aparecen los estados de 
infancia y animalidad.  Quizá debido a que la infancia es una etapa 
de descubrimiento donde los códigos de representación no se han 

194	 Uexkull Jakob. Andanzas por los mundos circundantes de los animales y los 
hombres. Editorial Cactus serie Perenne. Buenos Aires, 2016, 35



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

214

establecido, la imaginación y el juego permiten ponernos en el cuerpo de 
otros seres, hablar como ellos, mirar y maravillarnos con otros mundos. 
Una infancia que absorbe los signos y gestos animales, en vez de marcar 
una diferencia, los siente como propios.

<<De repente me vi a mí misma pequeña, como de cuatro o 
cinco años, con unos zapatos de charol que me sabía poner 
mi mamá, y unas medias horribles y un vestidito súper 
bonito. Entonces, yo estaba como un animal pequeño, y me 
comenzaba a sacar los moños (…) Yo decía de verdad, “¿Yo era 
así?”, esa animalidad del infante está jugando, pero al mismo 
tiempo es como un animal que quiere estar libre.>>195

<<Hubo un momento en donde no podía salir de eso, no sé 
cómo llamarlo, pero sentía que era un niño. Desde que vino 
lo del cuento, casi me duermo, por el frío pensé que por un 
momento estaba en Quito con mi familia. Fue algo muy 
familiar, entonces por eso comencé con la respiración y querer 
calentarme con mi propia ropa. A partir de eso, empecé con 
esta idea de niño, con esta idea de buscar qué hacer. >>196

<<Lo curioso fue que compartí lo mismo que los compañeros, 
la niñez. En mi caso apareció un niño.>>197

Cuerpos niños que en el encuentro salen de su individualidad y 
juegan a ser otro: se identifican con otras especies, como dice Haraway  
<< generar parientes implica todo tipo de jugadores, los desafíos son 

195	 Carvajal Jenny. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. Miércoles 
7 de junio del 2023

196	 Bombón Mauricio. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. 
Miércoles 7 de junio del 2023

197	 Macharet Douglas. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. 
Miércoles 7 de junio del 2023



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

215

heredar y volver a tejer redes continuas de relaciones afectivas y 
materiales>>198 La invitación a este juego de escritura multisensorial a 
partir de la ensoñación y construcción de un cuerpo en el encuentro con 
otros seres altera la noción de extraer al cuerpo fuera de la naturaleza. 
La animalidad no es algo externo, se inscribe en nuestros cuerpos y 
se manifiesta mediante las respuestas instintivas provocadas por lo 
sensorial. En esta escritura pierde relevancia el cuerpo humano, se escribe 
en una superficie rugosa que va tomando forma y sentido mediante las 
relaciones que surgen con los materiales en el espacio compartido. 

<< Sentía que también hay otras entidades que compaginan 
con nosotros y ese juego, como de estar aquí, allá, ir y venir, 
me parece muy interesante (…) Aquí también lo dibujé como 
según yo, el animal. Lo sentía porque lo percibía como un 
animal protector, que también era un reflejo de mí. No es 
un yo de identidad, sino una especie de identificación de 
especie>>.199

<< Yo era un árbol de otoño al que le caían las hojas. El 
recorrido que hice con las piolas era el recorrido que yo árbol 
hacía con las hojas>>.200

La inmersión en un sueño diurno provocado por el relato brindó 
la posibilidad de percatarse de formas corporales distintas a lo humano 
que se pueden sentir desde la organicidad de los cuerpos cuando se 
predisponen a sumergirse en la imaginación de otros modos posibles 
de relación con la naturaleza en celebración de la vida y el encuentro. 

198	 Haraway Donna. Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. 
Bilbao: Edición Consonni, 2019, 311

199	 Ricaurte Fiorella. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. 
Miércoles 7 de junio del 2023

200	 Herrera Frank. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. Miércoles 
7 de junio del 2023



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

216

<< Al experimentar y sentir formas corporales diferentes, los humanos 
dan cuenta de la existencia de otras corporeidades>>.201 Soñar, imaginar, 
accionar más allá de la mimesis de pretender “ser como el otro” trasladan 
nuestra atención a la existencia de otros cuerpos más allá de nosotros. 

Escrituras multisensoriales

Hacer cuerpos que amplifiquen las frontera entre humanos y no 
humanos desde la ensoñación

Raíces y nudos, como en la fotografía del tronco de ese árbol en 
la amazonía, mi cuerpo puede ser otro cuerpo. Una complejidad de 
organismos viendo juntos, sin un cerebro gobernador, con gobiernos 
independientes que articulan la vida.

•	 Una piedra rodeada de pequeñas piedras

•	 Una hoja que dice tacto, luz, oir

•	 Amor, fluidez, sentir, escalofrío, agua

•	 Cuerpos humanos que se hacen insectos. Camille. Cuerpos que se 
doblan, se expanden, se hacen espiral, cuerpos feto, cuerpos a los 
que se les sale la vida por los poros. Cuerpos tumbados a ras del 
piso, escuchando la tierra. 

•	 Cuerpos que se encuentran y desencuentran, constuyen un cuerpo 
juntos, cuerpo con sombrero en la cabeza, que trae una herencia 
campesina. Cuerpo en medio del sendero, de líneas, de trazos que 
se enroscan, infinitos. Reposo, decisión, movimiento, duda, resolver.

201	 Bilhaut Anne Gael. El sueño de los záparas. Patrimonio onírico de un pueblo 
de la alta amazonía. Ediciones Abya-Yala. Quito, 2011, 80



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

217

•	 Direcciones, trompas, tentáculos, cuerpos que se arrastran.

•	 Cuerpos difuminados, difusos, que se aclaran con los otros.

•	 Cuerpos semilla, aguardando dentro de la tierra. Cuerpos 
minúsculos a los que las raíces hacen cosquillas.

•	 Cuerpos encorvados, cuerpos bolita que respiran. Cuerpos 
serpientes. Cuerpos tallo

Al momento de escribir, de dejar su trazo en el papel y el espacio, 
cada cuerpo parecía inmerso en el reconocimiento de los signos 
perceptuales que necesitaba ese momento para vivir la experiencia y a su 
vez reconocían que juntos estaban construyendo un encadenamiento de 
signos, un vínculo colectivo. Ninguno olvida que su mundo circundante 
se construye con otros, que estoy siendo percibido y percibiendo, cada 
movimiento tiene un efecto directo en  el entorno. 

La escritura es rayar mientras me muevo, mi respiración y todo 
lo que me hace cuerpo va dejando huellas en el papel, comunión de 
archivo y repertorio. Las grafías recuerdan al cuerpo su pertenencia en 
un territorio más que humano. La escritura se va haciendo como cuando 
un agricultor siembra, va escribiendo surcos, hoyos para las semillas. La 
acción es repertorio y lo que queda hecho huella en la tierra, un germen 
archivado que brotará sintiendo las potencias biológicas y energéticas del 
entorno. Así es la escritura con el cuerpo, a momentos te detienes, lo bio 
explota en un trazo. No dejo de moverme mientras escribo. Estoy viva.

Silvia Rivera Cusicanqui, socióloga y activista boliviana en una 
conversación con Boaventura de Sousa Santos propone destruir la lengua 
en su pretensión de controlar el proceso de conocimientos y dejar que 
se injerte todo. Romper las camisas de fuerza de una lengua culta e 
insertar en ella los sueños, la imaginación, los relatos, las prácticas 
corporales, los encuentros con lo vivo, humano o no. <<Darnos las manos 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

218

con los saberes disciplinarios y a su vez hacer prácticas del cuerpo que 
permitan acercarnos a esos modos de conocer que no son necesariamente 
racionales.>> 202 Resulta clave el acercamiento a los cuerpos y su escritura, 
más allá de la danza escénica, una práctica corporal es saber hacer 
y vivir la experiencia desde el sentipensar. Los cuerpos mediante su 
presencia, gestos, movimientos hilvanan un tejido que cruza entre los 
sueños, las memorias, los papeles, los trazos, los colores; materialidades 
que se llenan de vida. 

Las semióticas animistas proponen devolver a las cosas la cualidad 
de estar vivas. Al ser cuerpo, habitamos un espacio y lo llenamos de 
vida, de relación. El aire que agita un ventilador, recordando uno de 
los ejercicios que trabajamos en el taller, puede equivaler a nuestra 
respiración y hacer danzar un papel de colores. Ese mismo papel puede 
acoger a otro cuerpo. El papel y el color escriben sobre los cuerpos y el 
espacio. Están vivos. El posicionamiento del sol nos dio la vibración 
energética para que en otra clase dancemos en ronda como en los 
sanjuanes de las fiestas andinas.   

<<Las semióticas animistas son corporales y polívocas: promueven la 
complejidad más bien que la lineariedad y la inmanencia más bien que la 
trascendencia. >>203 En ese sentido, Haudricourt menciona en El cultivo de 
los gestos entre plantas, animales y humanos: la filosofía de la inmanencia 
está contenida en la forma jardinería antes que la transcendencia en 
la forma ganadería. Del reino vegetal, de los organismos minúsculos, 
primeros animales como insectos y bichos, podemos aprender el valor 
de lo pequeño, la organización simple que resuena en lo complejo.

202	 Rivera Cusicanqui Silvia en Conversa del mundo. Proyecto ALICE CES. 
Recuperado de https://www.youtube.com/watch?v=xjgHfSrLnpU

203	 Segovia Carlos A. El nuevo animismo: experimental, isomérico, liminal y 
caósmico. THEMATA Revista de Filosofía N.60, 2019



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

219

<< En una pequeña extensión está ideada y organizada la totalidad 
de la vida: un microcosmos. >>204

El espacio del taller tiempo del lucero fue un microcosmos donde 
la experiencia corporal, la escritura y los vínculos dieron apertura a 
formas de relacionarnos con los cuerpos, espacios y materiales que 
hacen vibrar la vida. En la circulación de movimientos humanos y no 
humanos se encuentra la potencia vital que hace posible la construcción 
de mundos, habitar y narrar como dice Haraway. 

Parte 2  
Estar siendo territorio

Alajahuan: cuerpo territorio y rito 

(El concepto de Ecorrelatos nos interpela sobre las formas de 
escrituras que pueden aparecer cuando nos sumergimos en el habitar 
esta gran casa, de pieles y cortezas, de trinos y vientos, de huesos y raíces. 
Para la lectura de este segmento se sugiere escuchar un audio grabado 
en el sitio que fue contenedor de esta experiencia)

En el 2022 asistí a una celebración al cierre de la fiesta del Carnaval 
o Pawkar Raymi en el cerro Alajahuan ubicado al sur de la ciudad 
de Riobamba, provincia de Chimborazo. Se dice que es un territorio 
ancestral sagrado << un lugar privilegiado que debió ser observatorio del 
movimiento del sol para establecer los calendarios agrícola ceremoniales 
en el pasado>>205. En la cima del cerro se encuentra una iglesia a la 
que los feligreses acuden a lo largo de todo el día, hay celebraciones 

204	 Mamian Guzman Dumer. La danza del espacio, el tiempo y el poder en los 
andes septentrionales. Universidad del Valle, Colombia, 83

205	 Vargas María Augusta. Exvotos y Milagros ayer y hoy. Ex votos y religiosidad 
popular en Ecuador. Museo de Arte Colonial. Casa de la Cultura Benjamín 
Carrión, Quito: 2017



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

220

religiosas cada hora y el paisaje formado por los cuerpos y el territorio 
está lleno de variadas dinámicas. Es una ritualidad religiosa y a su vez 
festiva, es una fiesta popular. << La fiesta popular es la oportunidad para 
mostrar un lenguaje expresivo que desborda el tiempo real y conmueve 
nuestros sentidos>>206. Haciendo un ejercicio de memoria describiré esa 
sensorialidad múltiple de la que mi cuerpo también se hizo partícipe al 
bajar mis pies del auto y sentir el viento frío en el rostro a 3650 metros 
de altura.

En la parte baja del cerro están dos tarimas con parlantes a todo 
volumen donde se presentan agrupaciones musicales indígenas, me 
sorprende la cantidad de mujeres, en grupo o solas, cantando y bailando 
tecno saltashpas y carnavales de tono alegre. Alrededor del camino que 
permite ir subiendo están numerosas carpas de plástico y se venden 
desde comida rápida, agua, colas, algodones de azúcar hasta espuma de 
carnaval, bisutería, adornos chinos. Mientras camino se mezclan olores 
de comida, el retumbar de los parlantes de la tarima, los plásticos que 
envuelven las compras se riegan entre la vegetación. Las personas acuden 
en amplios grupos familiares, mientras esperan el ingreso a la iglesia 
que está repleta, se sientan en alguna parte del cerro y poco a poco van 
soltando su peso, encuentran los apoyos necesarios para el descanso. 
La mayoría de familias se completan en la fiesta del Carnaval ya que 
son migrantes en otras ciudades o fuera del país, es un reencuentro, un 
disfrute y un tiempo entregado a convivir con sus tradiciones. 

Algunas familias llevan comida, arman su mesa compartida, se 
alimentan para después empezar el baile. Tambor y sonajeros atados a 
un bastón de madera se ponen a punto para dar ritmo a una ronda que 
con un mismo paso base se mueve en el mismo sentido que a veces, 
sorpresivamente cambia. Una familia conocida nos invita a su baile, 

206	 Pico Amaranta y Wilson. Cuerpo festivo. Personajes escénicos en doce fiestas 
populares del Ecuador. Mantis: Quito, 2011



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

221

alaridos, coplas cantadas por los integrantes más viejos, la rueda no se 
detiene, el ritmo continúa. No es la primera vez que escucho el ritmo 
del carnaval, ni tampoco que participo en celebraciones populares, mi 
memoria corporal sabe qué hacer. Al poco tiempo, estoy sumergida en 
el ritmo, en el baile, en la fiesta. Me pregunto por la sacralidad de estos 
actos que son posibles y se sostienen gracias a la fiesta. También por la 
fiesta como acontecimiento arraigado e indisoluble con el territorio y en 
las implicaciones corporales que hacen surgir un cuerpo que baila, un 
cuerpo que se presta en favor del rito. Al sumergirme en esta inmersión 
festiva siento que mi cuerpo deja de ser solo mío, entra en un ritmo 
colectivo y se hace múltiple guiado por el canto, miro a mi alrededor 
y ya no distingo con certeza a quienes no pertenemos a la familia de 
sangre. Nos hemos hecho parientes en el baile. 

Regresando a la sacralidad del lugar, incrustada en medio de la 
iglesia está una gran piedra, ese es el verdadero templo ancestral andino. 
La gente hace una enorme fila para poder entrar a la iglesia y tocar 
al Jesús de Alajahuan que se apoya sobre la piedra. Una vez adentro 
manteniendo la fila, pasan al altar de la iglesia uno por uno y tienen 
unos minutos para hacer sus peticiones y acariciar la imagen de Jesús 
cruxificado, a su vez ponerse al frente de la gran piedra y deslizar su 
mano por ese cuerpo mineral que tiene la mayor cantidad de años en el 
sitio, guarda una memoria sagrada y subsiste en el sincretismo propio 
de los pueblos.

<< Alajahuan: bonito lugar de arriba
Ayer una roca, una huaca

Alajahuan, hoy Jesús de Alajahuan>>207  

Evito la fila y observo desde una ventanita: la piedra, el cristo, 
la pequeña capilla y a los feligreses en peticiones repetitivas como el 

207	 Vargas María Augusta…



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

222

sonido del tambor carnavalero. Me alejo con el olor de las velas ardiendo 
consumidas por el fuego. Pese a que hay sonido abundante desde la 
eucaristía, las tarimas, las familias, la banda de pueblo que atrás de la 
iglesia se ha instalado y con el impulso del alcohol desata música y baile 
imparable; el cerro es territorio generoso y así como hay espacio para 
todos también hay silencio. Un silencio que hace aparecer una acción, un 
gesto donde el cuerpo se hace territorio. Cerca de donde estoy sentada 
sin alcanzar a procesar todavía los signos que evoca el ecosistema, tres 
mujeres de edad avanzada se recuestan de costado y empiezan a rodar 
cerro abajo. Antes de hacerlo han palpado el terreno, llegan justo hasta 
donde unos pequeños arbustos detienen el impuso cinético, mientras lo 
hacen sonríen, el sombrero se sale de la cabeza, la tierra y la hierba se 
pega en su ropa. Repiten la acción algunas veces hasta quedarse sentadas 
como antes de empezar, conversan, no entiendo lo que dicen, no puedo 
descrifrar sus códigos de lenguaje pero sí lo que han hecho sus cuerpos. 

Con esa acción sus cuerpos se han hecho cerro, se entregan a la 
tierra y envolviéndose en cada ruedo amasan la tierra del cerro y todo 
lo que crece en ella mientras el cerro y todo lo que contiene amasa su 
cuerpo. << Hoy, enfermos ruedan por la loma para pedir curación y salud; 
otros llevan a su casa un poquito de tierra del lugar para tener buena 
cosecha. Alajahuan es un sitio ancestral de peregrinación al cual acuden 
hasta ahora personas de todo el país para agradecer favores recibidos>>.208 
El componente ritual espiritual se acompaña de una acción corporal, 
se canaliza a través del gesto ya que hace evidente el intercambio de 
energía. El cerro y el cuerpo no son únicamente fisicalidad, son materias 
donde habita y transcurre la vida. Para constatar ese vínculo vivo con 
la naturaleza entra el cuerpo como lo más concreto para sentir, sentir 
la energía del cerro circulando por cada organismo que lo habita. Al 
tumbarme en la tierra constato que soy tierra, mi peso es contenido 
por el cerro. La dimensión perceptual a través del tacto en la acción me 

208	 Vargas María Augusta…



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

223

permite el intercambio y la reciprocidad porque he dejado una abertura 
en mi cuerpo para que entre el cerro. 

Rodar loma abajo como cuando eres niña es un gesto placentero, 
la loma se abre y te abres a la loma. El reverso y el anverso del cuerpo 
entran en contacto con la tierra, la cinética estimula el recorrido, 
accionar y comprender que mediante la acción activas tu espíritu para 
conectarte con el mundo y los seres visibles e invisibles que guarda. 
<<La fragmentación de este mundo ocurre cuando se separa su parte 
material de su fundamento espiritual>>209. Junto al rodar hay una 
intención, un propósito de recuperar la salud. La salud viene con esa 
reconexión con el territorio. Por eso regresan cada año, para regenerar 
esa conexión, que siga presente, que sigan escuchando lo que el cerro 
tiene que decir. La energía acumulada que guarda para poder hacerse 
materia de intercambio.

Para Silvia Rivera Cusicanqui la crisis ecológica es una forma 
de hablar que tiene la Pacha, nos dice a los humanos que necesitamos 
recuperar la espiritualidad desde la reconexión con la tierra. <<Amplificar 
simbólicamente la presencia de lo espiritual que es material y corporal 
va a borrar la distinción entre sociedad y naturaleza, entre alma y 
cuerpo.>>210 En el rito que incluye el cuerpo al rodar loma abajo en 
Alajahuan se inscribe una necesidad de reconexión con la tierra. ¿Qué 
ritos podemos cultivar para sentir la potencia de la selva amazónica en 
el centro de Guayaquil? Durante este tiempo, mi rito ha sido caminar 
y observar lo más fino posible las dinámicas urbano naturales que se 
normalizan, dejarme impresionar y volver a mirar una vez más donde 
ya lo hice. De estas observaciones han nacido algunos relatos que los 
he nombrado Cotidianidades profundas.

209	 Declaración de Kamunguishi. Nacionalidad Sapara. Junio: 2020

210	 Rivera Cusicanqui Silvia en Conversa del mundo. Proyecto ALICE CES. 
Recuperado de https://www.youtube.com/watch?v=xjgHfSrLnpU



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

224

Cotidianidades profundas

Escrituras que buscan líneas de conexión multiespecie desde el 
habitar una parte del centro de Guayaquil. 

1

Desde la ventana de mi habitación en el centro de Guayaquil miro 
un árbol en la esquina del frente. He visto acumularse hasta más de un 
metro de altura los desechos de los negocios, restaurantes, hogares que 
habitamos estas cuadras. Insostenible es el asumir que el tronco de ese 
árbol es soporte firme donde desechar incalculables fundas plásticas 
llenas de basura. Insostenible la cantidad de plásticos de envolturas de 
alimentos y de mercadería que se desechan. Insostenible el lanzar la 
basura desde el tercer piso de un edificio: el comprar, comprar, seguir 
comprando para seguir llenando de desechos las calles, alcantarillas, 
parques, cerros, ríos.

Desde esa misma ventana identifico las cadenas tróficas que 
aparecen. En la misma esquina y de los mismos desechos, sobreviven 
los recicladores o chamberos (como se les conoce) quienes despedazan 
las fundas para sacar la mayor cantidad de botellas plásticas, las que 
con un pisotón o en un giro de sus manos quedan hundidas: crujen, 
fonos del plástico rechinando. 

Pasadas las 7pm el turno es de los jóvenes consumidores que 
duermen a unos metros sobre cartones reciclados. Las desigualdades que 
marca el sistema capitalista les ha dejado sin ninguna opción, la crudeza 
de su existencia a momentos hace que ya no los quiera ver, desactivo mi 
sensibilidad para eliminarnos del paisaje de la urbe. Sumergidos en la 
droga, es posible que la intercambien por botellas plásticas, vagabundean 
desorientados arriando sus pertenencias: grandes bolsas o sacos de 
yute. Si alguna funda de basura quedó sellada, se encargan de abrirla y 
desparramar su contenido. La esquina alrededor del árbol es un festín de 



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

225

desechos como cuando se rompe una piñata en una fiesta de cumpleaños. 
¡Viva el reciclaje, sigamos comprando bebidas en botellas plásticas! 

Entre las 8:30 y 9pm aparece el sonido del carro recolector de 
basura. Parquea un poco distante de la esquina y de la parte de atrás se 
descuelgan tres jóvenes con guantes como única protección. Apresurados, 
agrupan el festín de desechos y en unas gavetas recogen en unos minutos 
lo más que pueden. Sus acciones son agacharse, recoger y lanzar al carro 
recolector que como una gran boca sobre ruedas se traga los desechos 
escurriendo agua hedionda. Una vez que el carro se ha ido, es el turno 
de las ratas, empiezan a salir de las alcantarillas, sacan sus cabezas, 
olfateando verifican una trayectoria segura y rodean el árbol en busca 
de cualquier residuo que siempre queda. Su vida nocturna las hace 
permanecer hasta que amanece el día siguiente. 

En la madrugada un motor suena fuertemente, chorros de agua 
son lanzados en la esquina para que lo que quedó se lave, los líquidos, 
los olores. Cuando empieza a aclarar el día, es el tiempo de las palomas 
que ya están alrededor del árbol buscando migajas. La esquina dura 
poco tiempo limpia, día a día se repite la secuencia. 

Me acerco a escuchar qué me dice el árbol de la esquina, me susurra 
que al igual que yo también respira. Me cuenta las adaptaciones que hace 
a diario para sostenerse en poquita tierra. Sus hojas verde clorofila, mis 
venas rojo hemoglobina. Carbono, hidrógeno, oxígeno y nitrógeno. Las 
mismas sustancias nos constituyen. Ambos nos detenemos en la esquina 
para mirar los pájaros, parte de la otras vidas que viven en un árbol.  

Me sumergo en mis pulsiones vitales y entiendo que habitan 
también en las existencias no humanas de mi entorno.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

226

2

Estoy a dos cuadras de mi lugar de trabajo. Es una plaza, el sol pega 
fuerte y ha calentado las baldosas negras de la pileta, en toda plaza hay 
una pileta, en toda pileta hay agua. Agua, agua a 25ctvs el agua. Sí, una 
botella de agua cuesta eso, puedo comprar cuatro botellas con 1 dólar y 
desechar 4 botellas de plástico.

El sonido que predomina si me rijo solo al lenguaje es el de un 
sacerdote dando la misa de 2pm. En toda plaza hay una iglesia, de polvo 
vienes y ahí regresarás, de la tierra vienes y a ella regresarás.

Unas palomas, en toda plaza hay palomas, sobrevuelan bajito cerca 
del agua para refrescar el sol de invierno, con su vuelo me han salpicado 
unas gotas en mi brazo, también me refresco. Podemos traer agüita en 
un frasco y no comprar la de 25, pero el señor que vende agua ¿qué 
almorzaría hoy? 

Un mendigo con su columna en lordosis profunda se me acerca y 
me pide algo para comer, un dolarito para comer. En una plaza, así como 
palomas abalanzándose sobre unas migajas de pan o puñado de arroz, 
hay mendigos que rodean cuando alguien trae comida, comparten para 
la sed una big cola, una botellita de plástico más.

Con el miedo de que me roben el celular y aguantando el sol de la 
tarde, pierdo el miedo a sentarme unos minutos en la plaza, a escuchar 
las ecologías que aquí suenan, pierdo el miedo, perder el miedo y el 
tiempo, perder el miedo a escuchar a las otras existencias.

En la plaza también hay árboles, de qué especie serán, no lo sé. 
Diecisiete árboles, alrededor etiquetas y plásticos, pese a que hay 
diez basureros en la plaza. Agua y lotería es lo que más se venden en  
las esquinas.



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

227

Las fundas plásticas ascienden a las ramas de los árboles por el 
viento, parecen bombillos, una paloma acicala sus alas justo al lado de 
un globo desinflado con temática del día del amor y la amistad.

Un señor recoge del piso una caja de espuma flex. Los mendigos 
duermen sobre cartones reciclados. Un local comercial saca una pila de 
cartones desplegados y los pone al pie de un árbol. El árbol soporta y da 
brisa en el día de sol radiante. Baldear las calles para eliminar los olores. 
Palomas y humanos no somos tan diferentes. Vencí el miedo de darme 
veinte minutos en la plaza en lugar de arrancar pronta e inmediata al 
frente de mi computadora.

3

Trae al presente tu respiración, ponte lo más cómodo que puedas. 
Con tu exhalación deja que se vayan las tensiones, preocupaciones. 
Libera espacio en tu mente como cuando aplastas el ícono del tacho de 
la basura de tu correo electrónico. Libera espacio para este momento. 

Estás en un lugar que no conoces, tu mirada está enfocada en tus 
pies que empiezan a dar pasos muy lentamente. Dentro de tus zapatos, 
tus dedos se desperezan, se abren, se articulan. Sigues dando pasos, miras 
gotas de agua cristalizada en unas piedras. Tu mirada sigue hacia abajo y 
empiezas a ver innumerables hojas de árboles de distintos tamaños. Los 
colores varían entre un verde intenso y un café opaco. Las hojas nadan 
en charquitos que ha dejado la lluvia, se han agrupado una sobre otra, 
llevadas por la corriente. Juegas con tus pies moviendo las hojas en el 
agua, las armas y desarmas como piezas de rompecabezas, las desordenas.

De pronto sientes como tus zapatos empiezan a abrirse, algo pasa 
en tus pies. Tu mirada baila con las hojas que siguen moviéndose, no 
ves tus pies pero sientes que se expanden, sientes que empiezan a crecer. 
Tus zapatos se abren, se rompen y tus pies salen, se desbordan. Han 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

228

tomado otra forma, lucen distintos. Qué tienen de diferente, cómo son, 
a qué se parecen. 

Antes que te des cuenta esos pies ya te están llevando, te desplazas 
muy rápido, todo pasa velozmente alrededor tuyo como si estuvieras 
viajando en un tren, tu corazón se agita, sientes el viento que roza tus 
mejillas. Sin embargo, no estás cansada, te sientes con mucha fuerza, 
sientes que vuelas. Como si esos otros pies empujaran tanto la tierra 
que fueras a salir disparada como un cohete. Qué pies son estos que te 
dan tanta potencia. 

Las hojitas con las que jugaste hace poco se elevan cerca de tus pies, 
pasas con tanta prisa que se alzan con el aire que mueves. Algunas se 
alzan tanto que llegan a la altura de tus brazos, las acaricias suavemente 
mientras tus pies vuelven a la calma. Te detienes, miras hacia arriba, 
una red de hojas y filamentos de árbol pintan un lienzo en el cielo.

Esos pies extraños lentamente empiezan a retroceder. Miras el 
espacio que está delante alejarse poco a poco, te vas. Has dado ya algunos 
pasos cuando tu mirada decide ir abajo. Miras las huellas que vas dejando 
con esos pies extraños, qué forma tiene, es muy profunda, se ha hundido 
demasiado en la tierra, qué tamaño tiene. Miras tu camino en regresivo, 
lo que vas dejando. Qué has dejado, cuáles son tus huellas.

4

Imagina que caminas hacia un parque cercano del lugar donde 
vives. Mientras te acercas hay ruidos de carros, pitos, alarmas, murmullos 
de la gente, lanfors abriendose, cerrandose, sonidos del pavimento, de 
las ruedas sobre el pavimento. 

Mientras te acercas a ese parque vas tomando en cuenta tu pisada 
a través del zapato, trata de ir ampliando la planta de pie dentro del 
zapato e ir sintiendo cómo se apoya tu pie en el suelo. A medida que das 



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

229

los pasos, anda encontrando tu respiración. Imagina que estás cruzando 
la última calle para entrar a ese parque. Empiezas a sentir tu cuerpo 
y esos otros cuerpos que aparecen en el parque. Mueve un poquito tu 
cabeza para liberar el peso de los pensamientos, distender un poco el 
cuello. Movimientos pequeños, sutiles. Mira el cielo, descubre ese espacio 
celeste blanco en el que se funden trazos de cables, aves, edificios, ramas 
de árboles. Camina alrededor de ese parque y anda agilizando los pasos 
como si empezaras a tener un poco más de prisa. Encuentra un ritmo en 
tu respiración, sintiendo cuanto de aire puedes meter en la inhalación 
y expulsar en la exhalación. Ten presente esa respiración. 

Empieza a trotar, anda adquiriendo un ritmo con tu trote, con tu 
respiración, una presencia, una continuidad. Si te sirve puedes ayudarte 
fijando tu mirada en un solo punto, también estar pendiente qué pasa 
alrededor de tus ojos. A momento dejar que tus ojos se vayan a tus 
omóplatos, sentir como se abre esa parte posterior del cuerpo.

Pierde el tiempo, quedate con tu respiración, con ese ritmo cardíaco 
que va incrementando, que te va haciendo sudar. Pierde el tiempo, 
encuentrate en el trote, pierde el tiempo. Siente el viento, siente como los 
ruidos de la ciudad van alejándose y empiezan a aparecer otros sonidos, 
sonidos no humanos. Atraviesa las puertas del parque, siente como esos 
sonidos de la ciudad se alejan aun más, disminuye la velocidad de trote 
hasta quedar a una caminata ágil. Lentamente disminuye la velocidad 
hasta llegar a una caminata tranquila, más calmada. Siente como tu 
cuerpo vibra, como tus células se regeneran, pierde el tiempo. 

Busca acercarte a algún árbol que te llame, busca estar aun más 
cerca de ese árbol, tócalo. Deja que tus manos se adhieran a ese material, 
cómo es, cómo se siente. Has tocado un tronco principal, ramas, hojas, 
frutos. Aleja tus manos y aléjate un poco del árbol. Qué queda, qué queda 
de ese contacto: una hormiga, grumos de tierra, pedazos de corteza. Qué 
te ha tocado cuando tú has tocado ese árbol, cómo se siente.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

230

Con esa distancia, deja que tu mirada toque ese árbol de principio 
a fin, todo lo que pueda tocar tus ojos.

5

Una guitarra camina escondida debajo de un costal de yute, sus 
cuerdas desafinadas y algunas rotas se sacuden bajo el costal. Las he 
visto en la 9 de octubre en las vitrinas de etafashion, no enclaustadas 
como los maniquíes y las ropas coloridas sino afuera, sudando y sin aire 
acondicionado, cuerdas golpeadas por la mano callosa de una mujer. Esa 
mano golpea las cuerdas como si le pertenecieran a un instrumento de 
percusión. Parece una Violeta, pensé la primera vez que la vi.

Esta mañana dos acciones me conmocionan. Desde la ventana 
de mi habitación observo una guitarra que camina escondida debajo 
de un costal de yute. Una mano callosa, mano cuerdas, mano guitarra, 
mano percusión, mano ritmo se desenvuelme del cuerpo yute, cuerpo 
guitarra, cuerpo ritmo. La mano lleva algo, es una funda de basura. 
La mano se acerca al basurero que hay en la esquina y suelta la funda 
dentro. Como en la mayoría de estas calles junto al basurero hay un 
árbol. La mano ritmo se apoya al tronco del árbol, sorpresa, mis ojos se 
salen de la ventana. Sus labios susurran algo, un canto antiguo, un rezo, 
dura pocos segundos, han sido intensos, como santiguarse. La guitarra 
mujer ritmo sigue su camino. 



Narrativas del sueño, Danza, Desaprendizaje y Pedagogías de la 
tierra. Experiencias metodológicas e investigación creación

231

Ecografismos se concibe como una experiencia de escritura 
en diálogo con la panamazonía comprendida desde una perspectiva 
cosmográfica y geopoética, que expresa la relación entre el sur de 
Colombia, el Norte del Ecuador, la Costa Pacífica y la Amazonía que 
antes de la conquista se conocía con el nombre de Nudo de Huaca o de 
los Pastos. 

El Nudo de Huaca se concibe como una dimensión en la que 
confluyen diferentes comunalidades a través de la expresión de una 
diversidad epistémica y estética caracterizada por el inacabamiento o 
desobramiento de los signos, los significados, los sentidos; particularidad 
por la que expone una escritura pluriversal que se comprende en, sobre 
y a través de las praxis políticas, poéticas y estéticas translingüísticas 
atentas al poliglotismo de los territorios, las selvas, las culturas. 

En este contexto las experiencias de escritura pluriversal que 
implican los ecografismos expresan la errancia estética de una “crítica 
de la razón ecológica”211 (Charbonnier, 2021) a través de las que es posible 
replantear las posiciones de las artes y las ciencias sobre la concepción 
y comprensión de la crisis climática, sociocultural, sociolingüística, 
como un problema multidimensional que cuestiona los paradigmas de 
representación de las poéticas, las epistemes, las estéticas, las pedagogías 
y las políticas de/sobre la naturaleza. 

El replanteamiento implica una dislocación y una remoción 
ontológica a través de la que se abren y emergen locus plurales de 
enunciación desde los que se proponen sentidos diferentes sobre la 
crisis, como vía posible para reinventar el mundo y/o crear el mundo y 
su relación con la tierra, los cuerpos, los lenguajes, las escrituras. 

Las obras y escrituras que se proponen a continuación se relacionan 

211	 Pierre Charbonnier, Affluence and freedom. An environmental history of 
               political ideas. (Polity Press. Cambridge) 2021.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

232

con los ecografismos del ecosistema abierto de signos y sentidos y las 
praxis de las escrituras multisensoriales entre las que el dibujo, la pintura, 
la escultura, el bordado, la instalación, el performance componen y 
exponen un ecosistema artístico de investigación creación. 



233

Parte 3

Ecografismos panamazónicos. 
El devenir de las artes entre experiencias de 
investigación creación



234

El Árbol como Conciencia, cohabitar desde el Devenir 
Onírico y la Conexión Arte- Ecosofía 

 
Libia Fernanda Benavides

El árbol, a diferencia de las personas, tiene la capacidad de volver 
a surgir después de ser cortado, crecer y cambiar su dirección según 
sus necesidades. Es fuente de derecho al territorio y se extiende a sus 
anchas. No podemos vivir sin los árboles. A diferencia de ellos que no 
necesitan de nosotros. La destrucción de la naturaleza solo nos lleva a 
nuestra propia extinción. Hay un desapego al amor que debemos tenerle a 
la naturaleza, amor que es concebido a lo sagrado por respeto a nuestros 
ancestros mayores: los árboles. Desde el principio, los árboles han estado 
presentes en el mundo y debemos acogernos a ellos para cohabitar el 
territorio. Los “árboles (que) se comunican entre sí, (…) aman y cuidan 
a sus hijos y a sus viejos y enfermos vecinos; árboles sensibles, con 
emociones, con recuerdos”212.

Cada árbol es único e independiente.  Como se puede observar en 
la imagen 56, el árbol tiene su personalidad y capacidad para ayudar 
a sus parientes si así lo desean. Además de comunicarse con quienes 
quieran. Algunos con carácter muy noble, pero otros muy gruñones. 
Aquellos solitarios que buscan estar alejados y no ser molestados. Otros 
están alertas y deciden atacar cuando se sienten amenazados. Pero, 
algunos deciden ser muy amigables, curiosos que danzan y juegan con 
los demás seres. Estos arbóreos-humus-animales están llenos de saberes 
que han sido heredados de viejos a jóvenes. Donan sus memorias. Los 
árboles como las estrellas fueron los primeros seres en habitar la tierra.  

212	 Wohlleben, Peter, La vida secreta de los árboles (España: Ediciones Obelisco, 
2016), 215.



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

235

Imagen 56
Registro de árbol en el municipio de Pasto (Col). Registro de campo 
(2023)

Fuente: Esta investigación-creación

El árbol habla desde su conciencia profunda, se conecta a lo largo 
de la vida para transmitir su pensar convirtiéndose en un canal directo 
de conexión con lo no terrenal. En otras palabras: la conexión del cielo 
y la tierra, el cuerpo y el alma, presente y futuro, el día y la noche. A 
través de los sueños el árbol ha podido comunicarse, como una especie 
de telepatía en unión de conciencias. Por lo cual se muestra en su forma 
más natural, transmutando su ser, para mostrarse de formas que solo 
en sueños podrías ver. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

236

La noche cobra vida, mientras el cuerpo descansa, la mente y lo 
inconsciente. El espíritu despierta para unirse a otras conciencias no 
humanas, ahí es donde ya no depende de ti porque tu espíritu es liberado 
de las cadenas del cuerpo donde no hay reglas ni normas, acá solo manda 
la conciencia del otro, en este caso del árbol. Es por lo que Levinas213 al 
proponer en su libro Totalidad e Infinito el concepto de enrostración va 
más allá de una cara. Entendiendo que el árbol como prósopon (del griego 
persona, tener máscara) tiene la posibilidad de dar cobijo y conexión 
con las experiencias de los demás. Lo que a su vez le permite comunicar, 
transmitir, recibir y dar de un ser vivo a otro; entendiendo de esto que, el 
árbol a pesar de las diferencias físicas es tan animal como ser humano, 
es tan espiritual como terrenal. De ahí nace el devenir de los sueños 
y de lo que quiere trasmitir una experiencia igual de faltantica a las 
prácticas chamánicas. Que es otra forma de conectar nuestra conciencia 
con lo natural, pues se trata de “la humanidad universal de los seres -la 
humanidad cósmica de fondo que hace de toda especie de ser un género 
reflexivamente humano-”214 (Castro, 2010, p.154) 

En su libro Metafísicas Caníbales, Viveiros de Castro nos indica 
que las relaciones en el bosque se basan en considerar al similar como 
humano. Es decir, que el tigre, por ejemplo, considera humano a sus 
congéneres y algunos hombres como los chamanes. Es decir, personas. 
Si humano viene del latín humus, es decir ser de tierra, todo en la selva 
es humano en la medida de las relaciones con sus similares y no por 
una jerarquía frente al otro. Y así, las enseñanzas se dan. El tigre — 
como narran los taitas de la selva putumayense — enseñó al hombre la 
práctica de la ayahuasca.  La planta, el tigre (el jaguar) y el chamán desde 
el perspectivismo de la selva, son humanos en relación con la toma del 

213	 Emmanuel Levinas, Totalidad e Infinito Ensayo sobre la exterioridad. España. 
Ediciones Sígueme S.A, 2002), 315.

214	 Eduardo Viveiros de Castro, Metafísicas caníbales. Líneas de antropología 
postestructural. (Buenos Aires: Katz editores, 2010),154.



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

237

yagé; por consiguiente, la planta de la ayahuasca se cree que contiene una 
sustancia llamada DMT (dimetiltriptamina) que es la misma sustancia 
que segrega la glándula pineal en el estado de sueño, también en estado 
de gestación de un bebe en el vientre y posterior a la muerte. Mas sin 
importar las razones científicas está el hecho que nada es comprobable 
de lo que pueda pasar en un estado de inconsciencia, donde se abren 
portales al mundo espiritual que se conectan con el todo.

Así mismo ya no existe un tiempo cronológico específico dentro 
de este estado porque, están tanto como en presente y futuro a la vez, 
se corta y se rompe todo lo que se creía posible para el cuerpo. Acá 
no hay límites y nada es lineal. Todo es posible en el mundo onírico, 
cada conciencia es un portal a otra conciencia y así se intercambian 
saberes, entendiendo que el árbol es el portal más importante de las 
conciencias humanas, advierten del peligro y nos liberan. Si se está en 
una desconexión de no querer acoger al árbol en su labor sagrada, se 
corre el riesgo de perderse y de estar enjaulado en una ciudad de hierro, 
que nos lleva a hacer actos de destrucción contra el medio ambiente y 
con ello la destrucción misma. 

En esta perspectiva, como aparece en la imagen 57 del diseño de 
Santacruz Pachacuti, la visión de un todo en el mundo andino, es la 
relación de transmutación, devenir y conexión; ese devenir como una 
alianza donde todos los seres son tocados y unidos por una red caótica.  

Empezar a narrar una serie de sucesos oníricos con relación al 
árbol, implica salir de cánones y desnudar nuestra conciencia para que 
de esta manera no se quede solo en el recuerdo. Todo lo dado debe ser 
devuelto a la tierra y en este caso a las conciencias, lo que revivo lo abrazo 
y lo conservo en el ser como conocimiento para luego ser compartido. 
Cuando soltamos los saberes dados por el árbol, se libera toda su esencia 
y fluye como ríos que se conectan con mares. La escritura se convierte 
en manantial de vida, los saberes se comparten, así como todo vuelve 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

238

a la tierra nada se guarda, se transmite como un conocimiento arbóreo 
a lo largo de toda la vida para traer entendimiento y reflexiones de 
nuestra conciencia. 

Imagen 57
Representación de la cosmovisión incaica por Don Juan de Santa Cruz 
Pachacuti. Según imagen del templo del sol

Fuente: (Carmen B, 2019, P. 11)

La narrativa de los sueños empieza con la conexión de lo animal 
y vegetal, donde la imagen se convierte en escritura y se abre a las 
páginas de un diario. Con relación a la escritura toma forma de como 
comúnmente se escribe en los diarios, empezando por la fecha y un breve 
relato del suceso onírico sin mayor complejidad como una especie de 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

239

diálogo. Esa es también la idea de ruptura en cuanto a la escritura y los 
tiempos que están reflejados en fechas pasadas y avanzan según el caso. 
Es una recopilación de sueños que han sido escritos por mi persona en 
tiempo atrás en libretas (por ejemplo, véase la imagen 59) y que ahora 
hacen parte de la obra el diario de los sueños (imagen 58). Un libro que 
ha sido creado, pensado según el tema, donde transcribo mis sueños. Las 
hojas del libro están bañadas en agua de hojas del árbol de nogal. Las 
cuales le dieron el color piel ocre y una textura amaderada, que permiten 
darle forma al libro abierto, como una especie de árbol que se ramifica. 

“Jung ha elaborado una teoría del Arquetipo como inconsciente colectivo, 
en la que el animal tiene un papel especialmente importante en los sueños”215. 

Imagen 58. 
El diario de los sueños. Instalación, 2023

Fuente: Esta investigación-creación

215	 Gilles Deleuze y Félix Guattari, Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia (Paris: 
Pre-textos, 2004), 242



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

240

Materiales: Papel teñido en agua de hojas de árbol de Nogal, 
posteriormente secado y escrito a mano.    

Presentó también algo de lo escrito en el avance del diario de los 
sueños. Un ejemplo breve de cómo está escrito. Lo anterior escrito 
en el diario de los sueños dice así: 

7. Abril. 2018. 

En la noche un colibrí llegó volando. Se movía de un punto a otro 
hasta que se puso frente a mí. Era de color verde brillante, de pico 
no tan largo y de cuerpo grande. Pensé en que se trataba de un 
mensajero divino y que era real todo lo que decían de él. Me invadió 
la felicidad. Lo tomé con mis manos. Lo acerqué al lado izquierdo 
de mi pecho. Cerré los ojos. Me perdí en su aleteo.  

19.marzo. 2019

En mi sueño rutilaba un árbol de chirimoyas. Había muchas verdes 
en el suelo y solo dos maduras. Comí de ellas. Recogí las verdes. 
Las guarde en mi bolso. Sobre mi espalda, mi casa crecía. 

12. junio. 2019 

Un árbol desprendía sus semillas. Caían lento como el diente de 
león. La felicidad echó raíces. La tierra es la página que se pierde 
en tu imaginación. 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

241

Imagen 59
Registro bitácora personal

Fuente: Esta investigación-creación



242

Lo monstruoso en la periferia

Heidy Carmona

La periferia

En el sector popular conocido como el barrio la Palma, lugar lejano, 
excluido y negado por los habitantes de la urbe central de Pasto, 
que repite la misma estructura socio-cultural de la periferia, de ser 
excluida y subordinada por la praxis de la modernidad colonial. 
Allí en la periferia es donde se ejerce resistencia ante las leyes 
impuestas por la centralidad, el orden y el poder de la cuidad, allí 
la ciudadanía se opone a la normatividad ordinaria y habitual, 
sobre todo cuando ha sido estigmatizada, marginada estratificada, 
clasificada y señalada como violenta, peligrosa y hostil. Aquí, el 
barrio enfrenta fenómenos culturales, económicos y sociales, que 
generan dentro y fuera caos, destrucción y desgracias.

El barrio gesta historias que superan la ficción del cine y la 
televisión, historias que están inmersas en cada una de las calles, 
impregnadas de nostalgia y melancolía; memorias-vinculo que 
unen y separan a cada uno de sus habitantes, narraciones presentes, 
recordadas, contadas y replicadas, que asombran, aterran y 
escalofrían desde lo siniestro, historias que engendran monstruos 
compuestos de cuerpos sin órganos.

Lo monstruoso

De la ontología teratológica donde se le atribuye a un ser que 
puede o no existir, contingente, como un ente hibrido, con una 
serie de irregularidades y características desagradables, posee 
cualidades grotescas, deformidades físicas y anomalías genéticas; 
así mismo condiciones inmorales, conductas no convencionales y 
antinaturales; se le cataloga como indecente perverso y cohabita 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

243

clandestina e ilícitamente entre la humanidad; monstruo está 
inmerso dentro de los imaginarios comunes que parten de la idea de 
la relación del animal, lo bestial y lo humano, conjugación entre lo 
antinatural. Todo aquello que este fuera de las reglas de lo natural 
es clasificado como monstruoso. 

Quizás el relato de cuenta de la monstruosidad escondida, pero 
evidente en el devenir de las personas. En sus adentros cada ser 
humano contiene la presencia del monstruo, de lo aterrador, de 
lo desafiante y tenebroso, quizás la huella que deja ese monstruo 
solamente habitara en la memoria de y el recuerdo de lo que fue, 
lo que dejo e hizo, grabado con imágenes perturbadoras y difíciles 
de comprender, imágenes del diario vivir que están inmersas en el 
barrio. Y a la vez, se vuelven obras escultóricas que reflejan a los 
seres de la periferia (imágenes 60 a 63)

El beso

El reloj marcaba la 1:30 de la tarde cuando en un barrio de las 
periferias, dos hermanas Elena y Patricia atravesaban el cementerio 
Jardines de las Mercedes, que habían salido del colegio, se dirigían 
a su casa para almorzar, era una tarde calurosa con un viento 
seco y polvoriento, el colegio estaba tan lejos que tomaba mucho 
tiempo retornar al hogar, sin embargo, cada paso que daban traía 
consigo una preocupación algo desde adentro les indicaba que 
sería diferente. 

De pronto a lo lejos comenzó a oírse un llanto, mismo que, incesante, 
las llevo hacia la chamba, ese lugar agrietado y enorme, un espacio 
cubierto de hierba, desechos, chatarra, basura, insectos y ratas. No 
sintieron miedo. No les importo la gran cantidad de suciedad que 
había en ese lugar puesto que tal lugar las acuciaba. Tras buscar 
por un rato se encontraron con una situación que las dejo atónitas, 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

244

abandonado a su suerte un recién nacido yacía desnudo con la 
cabeza dentro de un frasco, y en su cuello un trapo amarrado de 
color rojo. 

Elena y patricia no dudaron ni un segundo en poner a salvo al 
pequeño, su desesperación ante el impensable hallazgo las llevo 
a donde su vecina, una amable señora conocida con el nombre 
de doña María, que tenía cinco hijas de las cuales cuatro ya eran 
madres. Asombradas, impactadas, abrumadas, las hijas de doña 
María procurando compensar al bebe de su sufrimiento, lo asearon, 
lo vistieron y lo alimentaron.

Minutos después, las alarmas del barrio se hicieron sonar, de modo 
que todos los vecinos se congregaron en casa de doña María. La 
mona, que era una de las hijas de esta dulce mujer, además de ser 
otra habitante querida y muy apreciada del sector, estaba en la 
puerta de la casa recibiendo con mucho agrado a las personas del 
barrio que querían sostener en sus brazos al pequeño sobreviviente. 
Aquellos que ingresaban a esta casa lo hacían con asombro y enojo, 
pues deseaban que aquel ser que habría obrado de esta forma pagara 
por lo que había hecho.

Las autoridades no se hicieron esperar, y dispusieron llevarse la 
criatura para comenzar con el procedimiento necesario para velar 
por su seguridad. 

De repente los gritos desgarradores se escucharon desde cada 
rincón de la casa, la hija menor de doña María descubrió que una de 
las prendas de su hijo estaba rota y que esa pieza faltante era la que 
estaba en el cuello del bebé encontrado. Horrorizada mencionaba 
saber con certeza quién era la madre de la criatura abandonada. En 
ese momento doña María comenzó a llorar descontroladamente, 
todas las voces callaron, todos permanecían inmóviles, todo incluso 
el tiempo parecía haberse detenido, no se sentía siquiera la más 
mínima respiración.



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

245

APATÍA

La lluvia golpeaba fuerte sobre las ventanas, a través de los vidrios 
empañados aparecían y desaparecían dos seres extraños, de un 
lado a otro, como sombras danzantes. Eran criaturas que gruñían 
y peleaban bajo el aguacero. Parecían gladiadores armados con 
machetes, brillantes y veloces como relámpagos.

El frio y la tormenta tal vez impidieran que alguien se atreviese 
a salir y detener la contienda, sin embargo, la realidad era que la 
escena de afuera no les estremecía, más bien los incomodaba, no 
hacer era una costumbre, los choques en el barrio eran frecuentes.

Una de las criaturas exhaló un grito desgarrador y estridente,  
casi aullando:

—Mamá, me mataron.

A la mañana siguiente, Margara susurró al oído a su vecina:

—Alguien murió anoche. 

Quienes habían visto la contienda, salieron a buscar vestigios de la 
misma. Encontraron manchas de sangre sobre el suelo. Surgió un 
afán por comprender lo que había ocurrido, la sangre coagulada 
revelaba el infortunio, contaba sin palabras el rastro y las caídas, 
plasmaba una escena macabra. Reflexionaron y, no sin cierta ironía, 
sintieron remordimientos por su indiferencia.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

246

El gesto tranquilo de la mona se había transformado al escuchar 
la voz de su hermana, sus piernas temblaban, el color de su piel se 
tornó amarillento, su camuflaje camaleónico se terminaba, expuesta 
frente a todos, beso con recato al bebé que sostenía en sus brazos.

Imagen 60. 
Fragmento de la obra sin título de la autora. Técnica: Escultura en tela 
(Pasto, Colombia: 2023)

Fuente: Esta investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

247

Imagen 61
Registro de la obra Sin título de la autora. Técnica: Escultura en tela. 
(Pasto, Colombia: 2023)

 
Fuente: Esta investigación-creación

El reajuste 

Llegó como cualquier habitante del sector, una persona servicial, 
amable, un buen vecino que se veía feliz y modesto.

Tres fuertes sonidos de proyectil perturbaron la tranquilidad. 

La gente empezó a aglomerarse en el parque, hallaron el cuerpo de 
aquel buen vecino bajo un árbol. Desconcertados, observaron que 
los restos comenzaban a transformarse en un sombrío, oscuro ser.  
Con el paso de las horas se develó su turbia identidad, su forma 
verdadera, un cuervo. Su casa, que aparentaba humildad, ocultaba 
un millonario botín. 

Su muerte no había sido más que un ajuste de cuentas.

Cada acción, suceso están grabados, cada aroma, cada calle, cada 
rostro, voz, risa, llanto, cada uno de los acontecimiento pertenecen 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

248

a la historia, y no solo de quien lo vivió, sino de aquel que estuvo ahí 
presente, de aquel que mira o solo escucha ese pasado, es como un 
fantasma que acompaña a todo momento, memoria, un habitante 
más de la loma, un cuerpo completo, sin rostro, sin género, sin 
expresión,  con piel compuesta de pieles que huele a memorias, 
historias y melancolías de uno, de unos cuantos, de todos los  
del barrio.

Imagen 62
 Obra escultórica Las ovejas negras de la autora.  Técnica: escultura 
con textil (Pasto, Colombia: 2020)

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

249

Imagen 63
Obra escultórica Las ovejas negras de la autora.  Técnica: escultura 
con textil (Pasto, Colombia: 2020)

Fuente: Esta investigación-creación

Presagio para un despegue

Alejandro Guzmán

La propuesta indaga la cotidianidad laboral de los trabajadores 
ambulantes y manifiesta su dinámica desde una obra plástica 
etnográfica, a partir de una mimesis urbana que pretende mostrar 
al espectador contextos que por su connotación de cotidianidad 
integran el inconsciente colectivo. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

250

La pieza (véase diferentes vistas de la instalación en las imágenes 64 
a 67) es fruto de una investigación del proyecto Trafico de sueños, 
que permite ver como estos segmentos poblacionales construyen 
discursos y estrategias de subsistencia, apoyados en un trasfondo 
místico y mágico que presagia el futuro incierto de aquellos que 
como espectadores presencian dichos escenarios.

La comunidad de trabajadores informales integra la economía 
de emergencia, diferenciándose entre sí por la manera en la que 
cada uno busca una forma distinta de sobrevivir en el día a día. Se 
apropian de los lugares públicos, construyen acciones, discursos y 
vínculos en que los paseantes logran ser enganchados, despertando 
el interés por descubrir lo que ofrecen, adquiriendo sus servicios, 
buscando solución a sus problemas sentimentales, de salud o 
economía; necesidades trascendentes en la vida del ser humano.

Imagen 63
Presagio para un despegue (detalle). Instalación, Centro Cultural 
Palatino, Pasto. 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

251

Imagen 64
Presagio para un despegue(detalle). Instalación, Centro Cultural 
Palatino, Pasto. 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

252

Imagen 65
Presagio para un despegue(detalle). Instalación, Centro Cultural 
Palatino, Pasto. 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

253

Imágenes 66 y 67
Presagio para un despegue(detalle). Instalación, Centro Cultural 
Palatino, Pasto. 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación

 

Entre lo Igual y Diferente

Jovita del Socorro Cárdenas Benavides

Desde hace millones de años la vida se trasmite de cuerpo en 
cuerpo en un continuo ciclo de energía, somos los átomos de 
todos, un reciclaje de partes de pedazos de cada especie que hemos 
tomado prestado para también existir. Compartimos con muchos 
individuos, aunque de manera diferente: pulmones, ojos, oídos y 
sangre formando una especie de máscara, es decir llegamos a ser 
humanos por partes.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

254

Este tipo de anclajes, de relaciones entre lo igual y diferente, 
entre los cuerpos naturales: humano-vegetal-animal, permiten 
aceptar la condición de nuestra fragilidad, mortalidad y finitud 
que establecen continuamente encuentros y mixturas. Es la razón 
de la experimentación a partir del tejido como se ilustra en las 
imágenes 68 a 80, en tanto nuestra relación con el planeta no es 
la de estar-arrojado en el mundo, ni la de dominarlo. Estar en el 
mundo es hacer mundo, es decir, reside en la capacidad de crear, de 
ahí la responsabilidad que tenemos en la transformación de este.

Se ha definido a la naturaleza como un objeto incapaz de ocupar 
el lugar del sujeto, como un espacio o un punto de vista, como un 
mercado capitalista, máquina de producción y reproducción desde lo 
comercial y material, donde los seres desde el mirar y pensar humano 
guardan un uso doméstico. Estas categorías han sido dadas desde 
ciertas ontologías por creencias, lenguajes, ideas y conceptos que 
nos han formado como seres humanos y nos han inducido cierta 
manera de ver el mundo, se puede decir que a causa de esto vemos 
como nos enseñaron a ver y dejamos de aprender a mirar de otras 
maneras, como lo es a partir de los otros y de lo otro. La naturaleza 
es un punto de vida y no de vista, no busquemos lo que nos separa y 
distingue de otros seres sino más bien permitamos esos encuentros 
y continuidades materiales y espirituales entre todos los seres para 
re-significar la definición de naturaleza.



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

255

Imagen 68
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

256

Imagen 69
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

257

Imagen 70
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

258

Imagen 71
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

259

Imagen 72
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación

Imagen 73
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

260

Imagen 74
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación

Imagen 75
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

261

Imagen 76
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación

Imagen 77
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

262

Imagen 78
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación

Imagen 79
Jovita Cárdenas. Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

263

Imagen 80
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



264

Proyecto Huésped(es)

Edith María Benavides Cuaspa

El proyecto Huésped(es) indaga sobre la relación entre los humanos 
y los animales desde un contexto habitacional, teniendo en cuenta el 
concepto ambivalente de huésped, el cual se definió como “persona que 
da alojamiento a otra”, con el paso del tiempo se definió exclusivamente 
como “persona alojada en casa ajena”; esta contradicción en su significado 
será el pretexto desde el cual se desarrolla este proyecto. El cual considera 
importante los dos significados atribuidos al término, debido a que las 
dos perspectivas cuestionan la definición sobre la pregunta: ¿Quién es 
el huésped? Puntos de vista diferentes de un mismo acontecimiento: el 
encuentro entre un humano y un animal en el ambiente familiar, desde la 
singularidad de cada existencia y desde la pluralidad de las experiencias.

Al referirnos al animal de compañía como un huésped —se per-
cibe esta relación no desde la domesticación o en ningún caso bajo la 
dominación del humano sobre el animal—,  se plantea pensar en esta 
relación desde la Hospitalidad, este recibimiento que se le otorga “al  
recién llegado” no está condicionado por ninguna razón, ni está supe-
ditado a la condición de humano, por el contrario, existe una apertura 
total, permitiendo pensar en una hospitalidad dirigida hacia el animal, el 
cual es acogido como otro absoluto, el recibimiento que se hace, respeta 
la diferencia y extrañeza. 

En un contexto personal, la animalidad llego a mi casa bajo 
diferentes formas, la más habitual: felinos callejeros; no fuimos los 
humanos habitantes de esa casa quienes fuimos anfitriones, no en un 
primer momento, fue la Casa. Este suceso puede ser el resultado de 
una suma de factores como ubicación, construcción, entre otros. Este 
territorio demarcado como hábitat del mundo humano, propiedad del 
anfitrión, será el epicentro de un encuentro, donde el animal llega a 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

265

este lugar como huésped, y llega precisamente ahí porque es un animal 
domesticado, −mascota o animal de compañía−, este no humano circunda 
las ciudades, atraviesa con su presencia los espacios urbanos, avenidas, 
vías, aceras, zonas verdes y habita estos espacios, huésped de la ciudad. 
Cuando cruza una puerta, ventana, trepa un muro o se escabulle por 
alguna rendija pasa del exterior al interior, ha entrado en un espacio 
propiedad del humano, el cual puede convertirse en anfitrión, soberano 
o enemigo. 

Este proyecto presenta fragmentos personales de una relación 
hospitalaria, teniendo como fuente el archivo familiar, relatos y memorias 
personales de estos encuentros, para cuestionar nuestra forma de 
relacionarnos con el animal, al confrontar el mundo incognoscible de 
otras especies, las cuales con su existencia cuestionan el accionar del 
mundo humano. 

Este proyecto se desarrolla mediante 2 obras seriadas: 

La primera obra compuesta por 5 piezas (imágenes 81 a 85) utiliza 
fotografías en diferentes planos de una vivienda, para crear dibujos de 
los ambientes de la Casa, como la vista frontal y posterior, el patio, el 
tejado, las habitaciones. Estos lugares se presentan como espacios de 
encuentro, mediados por el paso del tiempo, el desarrollo de la vida y la 
convivencia diaria. Mediante narrativas visuales se relata la perspectiva 
humana, de igual forma, una posible mirada e interpretación del mundo 
humano por parte del animal. 

La segunda obra compuesta por 5 piezas se remite al archivo 
familiar, para crear dibujos descriptivos de algunos huéspedes animales 
que habitaron la Casa; un breve texto poético relata la historia sobre su 
llegada. Junto a los dibujos se presentarán 5 fotografías de los huéspedes, 
intervenidas mediante el tejido, entrelazando fibras de papel se creará 
un tapiz fotográfico.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

266

Imagen 81
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

267

Imagen 82.
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

268

Imagen 83
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

269

Imagen 84
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

270

Imagen 85
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

271

Alteridad animal

La obra Alteridad Animal (imágenes 86 a 88) plantea mediante 
palabras e imágenes, las percepciones alrededor de la relación personal 
con mi animal de compañía, desde allí las fotografías que surgen, tienen 
un componente autorreferencial, donde lo afectivo cumple un papel 
importante en el reconocimiento de su ser sintiente. 

A partir de esta interacción entre lo humano y lo animal, la obra 
profundiza en el concepto de la domesticación animal, proceso en 
permanente transformación, que data desde miles de años atrás, y que 
en la actualidad está bordeando la humanización animal. 

Para analizar este fenómeno sociocultural es importante entender 
la alteridad presente en esta relación, resaltando la “cualidad de ser 
otro”, desde ahí comprender que el desarrollo de esta relación podría 
dirigirse hacia una simbiosis entre especies.

Las palabras traspasan las imágenes, desde el vestigio de un 
encuentro, donde la animalidad dejó su huella bajo diferentes formas 
felinas a través del tiempo; la convivencia creó rastros aparentemente 
imperceptibles entre las especies, aun así, su mirada y presencia 
trasciende el presente para anclarse en el pensamiento y en el corazón, 
creando una conexión afectiva, la cual diferencia un antes y después. 

El lenguaje humano, no permite una comunicación certera, pues es 
allí donde se enfrenta nuestra propia extrañeza y la del animal, percibir 
esta diferencia no desde la carencia, sino desde la heterogeneidad, 
permitirá identificarlo como un otro absoluto, con sus propias 
singularidades, desde la razón y el lenguaje, con una perspectiva y 
experiencia del mundo diferente a la nuestra y no por eso menos válida.

Respetar y reconocer la alteridad presente en esta relación, no solo es 
confrontar y cuestionar la domesticación y lo que conlleva —dominación 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

272

y afecto—, también es la apertura hacia otras formas de comunicación y 
el desarrollo de un lenguaje interespecies, asumiendo un devenir animal 
que se teje, no solo bajo la apariencia antropozoomorfa, sino que emplea 
el conocimiento de otros seres, para vislumbrar lo incognoscible. 

Imagen 86
De la serie Alteridad Animal. Mixta, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

273

Imagen 87
De la serie Alteridad Animal. Mixta, 2023 

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

274

Imagen 88
De la serie Alteridad Animal. Mixta, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



275

El rayo, el árbol, el hombre

Danilo Estacio

La creación de la tierra, de la vida, de una obra, requiere trazar 
las superficies con una fuerza superior, a veces entendida como divina, 
una fuerza que resulta generalmente en un patrón zigzagueante que 
se repite en la naturaleza, visible en plantas, órganos, cuerpos, esto es 
la ramificación, o las distintas rutas para encontrarse, es un código 
contenido en el crecimiento de lo natural, y refleja la forma en la que 
el arte se crea, todos los sistemas que se ramifican lo ref lejan, son 
procesos de crecimiento aparentemente desordenado e irreversible, 
pero es el método más efectivo de contener mucho en poco. Corales, 
cristales, copos de nieve, las manchas de pintura, el olor de un perfume 
en una habitación, la evolución de las poblaciones animales, el sistema 
circulatorio y branquial, los caminos de las termitas. 

El árbol y el rayo crecen de la misma forma a distintos tiempos 
hacia su impacto, la lluvia busca el mar en un sinnúmero de ríos, las 
arterias se desangran en millones de venas, las montañas se quiebran 
en un horizonte de picos que son igualmente una onda, un sismo, una 
frecuencia de sonido, los latidos del corazón, un vaivén, un espejo, mi 
reflejo, la escritura y los errores. Los fenómenos naturales que ocasionan 
estas visiones de lo autorreferente son como impactos que abren grietas, 
son umbrales, son las aperturas para adentrarse en la naturaleza, 
acontecimientos espacio-temporales donde se ve más claramente 
las relaciones más sutiles del mundo, a cuenta de la sobrecarga de la 
percepción sensorial, una descarga estætica* que puede desencadenar 
en creación. 

La ruptura, las aperturas, las líneas de la tierra y el cielo, los caminos 
de vida y muerte, el encuentro entre la materia y la energía, es estar en 
vilo, en el filo, un borde finísimo, el umbral. Una geomorfografia de lo 
abierto, el paisaje, el pasaje, el pa(i)saje. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

276

* Æ o æ es un grafema ligadura de las letras a y e llamado aesc. Usado 
en este texto para unir las palabras estética y estática en un solo concepto. 

Mayo, 2017. 

En un recorrido entre mi casa y el centro de Pasto observé que un 
rayo había impactado recientemente un árbol. El encuentro había 
sido tan severo que desprendió una gran rama la cual yacía en 
la calle, y el árbol humeante se quemaba desde el interior. Había 
un perímetro de seguridad y los bomberos atendían la situación. 
Me dediqué a observar y tomar algunas fotografías (imagen 89), 
después seguí mi recorrido por la ciudad, seguí pensando en ese 
impacto y sus implicaciones. Varias dudas se acumularon en mi 
cabeza. ¿Por qué el rayo impactó el árbol? ¿Qué fuerzas ocasionaron 
ese encuentro? ¿Cuál era mi lugar en ese hecho? ¿Por qué me 
causaba tal asombro? ¿Cómo era mi forma de verlo? Un cumulo 
de preguntas que fue formando una tormenta de ideas. 

Un rayo es una poderosa descarga de electricidad estática generada 
durante una tormenta buscando la ruta de menor resistencia a tierra, 
ramificándose en el camino hasta encontrar el punto preciso, al impacto 
se produce el retorno en dos fenómenos resultantes del contacto y la 
expansión, primero el relámpago, fuerte resplandor de luz producido por 
la descarga y segundo el trueno, sonido de la onda de choque cuando la 
descarga calienta el aire. Pero existe un tercer fenómeno, uno asociado 
con la creación, me refiero a la huella del impacto, marca que produce 
temor o asombro y que proyecta la forma de representar la naturaleza, 
o la forma en que la naturaleza se representa a sí misma.  

Antes de impactar, el rayo prueba diferentes caminos, ramificándose 
hasta encontrar la ruta de menor resistencia para liberar su carga, esto se 
da en un instante, una aparición fantasmal o divina. Por el contrario, la 
ruta del árbol hacia el cielo es lenta, pero a la vez muy similar, es un rayo 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

277

que nace en tierra cuya estructura ascendente se ramifica buscando la 
energía de la atmosfera. Ambos cuerpos crecieron en tiempos diferentes 
hacia su encuentro, un cuerpo fugaz y otro perenne confluyendo a través 
de dos movimientos que exceden la mirada humana. Como espectador 
del encuentro entre el rayo y el árbol me encontraba ambivalente, ni fugaz 
ni perenne, pero de alguna manera también era parte del encuentro, mi 
estructura de pensamiento era igual a la de ellos.

Imagen 89
Árbol impactado por rayo en el Centro de la ciudad de San Juan de 
Pasto (Colombia) Registro de campo.

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

278

El camino que estaba trazado frente a mí ese día era, al igual que 
la del rayo y el árbol, la de un trazo que busca la menor resistencia, la 
ruta del menor tiempo para llegar a un destino. Opté por un camino que 
no era solo una línea sino muchas, porque primero imaginamos posibles 
rutas y sus variables, ramificamos las posibilidades, para después elegir 
seguir una. De tal manera que, si dibujáramos una ruta mental desde 
el punto de partida, esta tendría gran similitud a la estructura del rayo. 

El destino o punto de llegada es un pararrayos, un receptor de 
energía, y este depende de los cruces, curvas, y pequeñas variaciones, las 
cuales nos pueden llevar a diferentes destinos, a encuentros con imágenes 
relampagueantes que dejan una impresión en la retina. Escenas donde 
los ojos se convirtieron en pararrayos de la imagen y la mano en polo 
a tierra trazando la descarga estática y estética. La descarga estætica 
es la necesidad de reproducir la impresión del fenómeno natural, como 
si una tormenta ocupara la mente, y la mano, la palabra, o el cuerpo 
sintieran una inminente vibración, un trueno que conlleve a la creación. 

El impacto de aquel día fue un encuentro imprevisto entre elementos 
de diferentes cargas, dado por el azar zigzagueante del rayo, del árbol y 
mi destino. Por ello siento que es fundamental estar dispuesto a salirse 
del camino, a ser sensible a sus variaciones y los llamados que nos hacen 
otros destinos. Hay rutas instantáneas que son claras y directas, otras 
rutas se andan toda la vida sin certeza de que nos llevaran a algún lado; 
cada ser es un rayo, libre de elegir la ruta de menor resistencia hacia sus 
intereses, propósitos, destinos y puntos de llegada. 

Diciembre, 2018.

Cada que tenía oportunidad visitaba el árbol del rayo, no notaba 
ningún cambio preocupante, su tronco era fuerte y sus hojas lucían 
verdes, lamentablemente a finales de este año el árbol fue cortado 
y de él solo queda su base (como se indica en la imagen 90), sentí 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

279

tristeza, pero este hecho no necesariamente es el final del árbol, 
de hecho, fue un nuevo comienzo. El corte descubrió los anillos 
del tronco, los que cada año registran el crecimiento, el clima y en 
general las vivencias del árbol. Entre esos anillos se halla uno negro, 
un aro de madera quemada marcando el día en el cual el árbol 
fue impactado, un instante de un rayo capturado en la perenne 
madera.  El árbol entonces se ha transformado en un dispositivo 
de memoria, un medio preciso para el recuerdo. 

Esa línea quemada es el mismo rayo que cae, se ha dibujado a 
sí mismo. Cuántos dibujos de rayos habrá en el mundo, cuántos 
acontecimientos se archivan en un árbol sin necesidad de 
transformarlo en papel. Es irónico que para descubrir este dibujo 
el árbol debió ser cortado, como abrir un libro que no puede ser 
cerrado, mostrando su página final con una imagen siempre ahí 
presente, el dibujo de un rayo enseñando como crear. 

Los procesos de creación naturales tienen analogías con los 
procesos de creación en el arte, la idea de crear a partir de los fenómenos 
naturales, es encontrar un devenir de las formas y conceptos, tal vez así, 
al iniciar desde lo natural, se alcance un funcionamiento orgánico de 
las propuestas artísticas que replantee las perspectivas y afecte nuestra 
relación con la naturaleza.  

El primer acercamiento se daría en la presencia de los fenó-
menos naturales, los cuales producen asombro y temor, dado por el 
acontecimiento estético que sobrepasa nuestra capacidad sensorial. 
Este temor-tremor es la constante en los fenómenos naturales y en 
la práctica artística, es esa necesidad de recrear los acontecimientos, 
configurando al artista en un agente de la naturaleza para producir 
cambios, la obra es una extensión del fenómeno, es la manera de am-
plificar esa vibración geológica. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

280

Imagen 90
Registro de campo. Árbol impactado por rayo en el Centro de la ciudad 
de San Juan de Pasto (Colombia)

Fuente: este proceso de investigación-creación

Los fenómenos naturales y artísticos actúan bajo la necesidad del 
cambio y la liberación de energía, a través de movimientos, fracturas y 
uniones que configuran al mundo y los seres que lo habitan. Muchos de 
estos fenómenos se construyen a sí mismos en patrones autorreferentes 
llamados sistemas de ramificación, estos son evidentes en el crecimiento 
de las plantas, los rayos, los ríos, en el interior de nuestro cuerpo, como 
en el sistema nervioso y circulatorio, en la evolución y movimiento de 
las poblaciones, entre muchas otras estructuras. 

Cada cuerpo, organismo, o conjunto de energía en el planeta tiene 
una prioridad la cual es reproducirse, extenderse, diversificarse y pasar 
su información a nuevos individuos, descargar su energía en otros. De 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

281

esta manera se podría pensar la cultura como una forma de energía de 
las comunidades que nos ayuda a transmitir a las próximas generaciones 
ciertos conocimientos e ideas que necesitan ser comunicadas. Cada ser 
tiene cultura y consciencia, todas sus relaciones con la tierra, con los 
objetos y los sujetos, hacen parte de su cultura/naturaleza. Esta necesidad 
de la vida y la energía por transmitirse es la fuerza básica que rige el 
universo y que se hace presente en los fenómenos naturales. 

¿Cómo podría pensarse la cultura del rayo y su conciencia? Su 
naturaleza es el recorrido y el impacto, tal vez al azar o bajo una elección, 
a través de diferentes fuerzas y medidas cae en un sitio y no en otro. 
La invención de los pararrayos, antenas y demás estructuras de altura 
opacaron los principales puntos de impacto de los rayos, esto es, los 
árboles. Entonces, se podría pensar que, para el rayo, él siempre está 
impactando un árbol, independientemente si es un artefacto, una 
edificación o incluso un ser humano. El fenómeno del rayo no me ve 
como humano, sino como árbol. 

El problema se hallaría en relacionar las diferentes formas de ver el 
mundo, de relacionarse con él y con los seres que lo habitan. Ir en la ruta 
hacia una comunidad heterogénea, llena de diversidad ética, biológica, 
geológica y epistémica, una comunidad inestable, llena de t(r)emores, 
desacuerdos y relaciones horizontales, con enfrentamientos, impactos 
y en constante disenso, puesto que, si se permitiere el consenso esto 
regularía el pensar y el crear en una sola dirección. 

El pensamiento del rayo y de los sistemas que se bifurcan siempre 
es múltiple, permite pensar todas las posibilidades, en el existen todos los 
escenarios. Este disenso de pensamientos distintos es poder ir de un lado 
a otro sin tomar una postura definitiva, moviéndose entre las diferencias, 
reaccionando al fenómeno y las contingencias. Ser lo hibrido, el devenir, 
las líneas de descarga, los fenómenos; pensar como rayo implica moverse 
zigzagueante entre las estructuras éticas, poéticas, políticas y estéticas. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

282

Junio, 2019.

Con 6 tornillos sujeté al árbol una placa de madera cuya forma es 
el contorno del tronco (imagen 91) e inscrita en ella está la frase 
cíclica “un rayo dibujó este árbol el 9 de mayo de 2017” ( para mejor 
detalle véase imagen 92) 

Imagen 91
Acción- intervención escultórica en el árbol impactado por rayo en el 
Centro de la ciudad de San Juan de Pasto (Colombia)

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

283

Enero, 2020

El árbol sigue vivo y crece cuando le dan la oportunidad, es 
podado constantemente, algunas veces demasiado, y temo que 
no sobrevivirá tantas agresiones, pequeños brotes salen en todo el 
perímetro del corte, la savia aun corre por el árbol que ha tomado 
una forma de canasta, jarrón o nido, a veces cuando quería ver la 
placa debía subirme en el tronco y ver aquel túnel desde arriba. 
Me ha hecho creer en la ilusión de que mi accionar hizo crecer el 
árbol, o al menos aceleró su resurrección. Durante un año desde 
que fue talado no sucedió nada, después de la instalación de la 
placa, el árbol comenzó a crecer nuevamente. 

La etimología de fenómeno proviene del latín Phanein: brillar, 
aparecer, mostrar, hacer ver; es ello lo que caracteriza al rayo, él ilumina, 
muestra lo que impacta, ilustra. 

En 1977 el artista Walter De María creó Campo de Relámpagos, una 
obra donde plantó 400 postes de acero en un espacio de dos kilómetros 
cuadrados del desierto de Nuevo México. El lugar fue escogido por 
sus características topográficas y climatológicas, un lugar plano y 
completamente alejado de la civilización, con escasa caída de lluvia, pero 
donde las tormentas eléctricas hacen presencia durante algunos meses. 
Las puntiagudas varas de acero de más de 6 metros de alto funcionan 
esencialmente como un pararrayos e invitan al rayo a ser parte del 
paisaje creando un espacio de sobrecogimiento por los impactos. En ese 
segundo de blanco total, el desierto es mostrado por los rayos, a través 
de ese instante de luz adquiere otra apariencia, el rayo no solo le ha 
dado otro aspecto, lo ha hecho ver, ahora es diferente a otros campos 
que le rodean, puede ser visto de otra forma, entonces, el rayo no solo 
cambia nuestra visión, sino que reta nuestra percepción del mundo.  
Campo de Relámpagos es una obra para ser apreciada en solitario o en 
grupos pequeños de personas y por un tiempo mínimo de 24 horas según 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

284

indicaciones del artista, para De María el aislamiento era la esencia del 
Landart, esto es, el tener un momento de contemplación y conexión 
personal con la tierra a través del arte, “la tierra no es el escenario de la 
obra, es parte de la obra” diría, por tanto el único acercamiento sincero 
al Campo de Relámpagos es mediante la mirada humana, es caminar por 
ese bosque de varas y ver el horizonte ya no como una línea que separa 
la tierra, por cuanto ahora, cientos de lanzas de acero la conectan con 
la atmosfera. “Lo invisible es real” y “La luz es tan importante como el 
relámpago”216 anotaría finalmente Walter sobre su obra, acorde a ello 
creía que ninguna fotografía o video podría representar completamente el 
Campo de Relámpagos, por lo que existen pocos registros y está prohibido 
hacer nuevos. La obra se mantiene en pie, cada vara firme esperando el 
contacto con las centellas, cada una de ellas es una invitación a coexistir 
con los fenómenos naturales, con el desierto y las tormentas, espacios que 
siguen guardando los secretos de la conversación entre el rayo y el arte. 

Noviembre, 2022

Creo que el árbol está completamente muerto, tantos cortes nunca 
dejaron que brotara de nuevo. La placa que coloque en él cada día 
se pierde más, la madera resquebrajada se deshace por la lluvia 
y el sol, las letras son más difíciles de leer, el mensaje ya no es 
claro, pero así está bien. Esta nueva etapa del árbol del rayo me 
ha enseñado a desprenderme de las cosas. Me he olvidado de él y 
de la placa, un olvido premeditado, permisivo con los elementos y 
el tiempo. Recuerdo que cuando cortaron el árbol sufrí una gran 
tristeza, pensé que no era justo con él, que por azares del destino 
haya sido impactado, que después asumieran que se convirtió en 
un peligro, que lo hayan cortado y siguieran cortando. Una serie 
de eventos desafortunados en verdad, pero así es la vida, de una 

216	 Walter de Maria, “The Lightning Field. Some Facts, Notes, Data, Information, 
Statistics, and Statements”. ArtForum, 18 (8), 1980, 52-59



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

285

persona o un árbol, o de un árbol persona, llena de acontecimientos 
a los cuales no podemos hacer frente; mi placa sobre él terminó 
siendo otro acontecimiento sobre el cual sigo debatiendo si lo afectó 
de alguna manera, si fue una curación o una herida. Otra marca en 
los anillos del árbol de la historia que con las palabras desaparecerá 
en el tiempo. 

Imagen 92
“Un rayo dibujó este árbol”. Intervención escultórica en el árbol 
impactado por rayo en el Centro de la ciudad de San Juan de Pasto 
(Colombia).

Fuente: este proceso de investigación-creación



286

Humanos Humus

Jaime Andrés Meza Saldaña

Seres moradores de los bosques, de la tierra y las profundidades. 
Humanos-hada, humanos de las tinieblas regeneradoras. Humanos 
suelo, humanos bulbo, humanos lombriz. Humanos de otras 
temporalidades, humanos ensamblados, que devienen planta, 
tronco o raíz. Humanos humus, descompuestos, vueltos a armar, 
humanos nutridores, humanos compostaje, humanos musgo, hongo, 
microorganismo, humanos más que humanos. 

Contrapunto sobre raíz de vicundo (véase las imágenes 93 a 98)

Imagen 93
Humus. Intervención escultórica en plantas, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

287

Imagen 94
Humus. Intervención escultórica en plantas, 2023 

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

288

Imagen 95
Humus. Intervención escultórica en plantas, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

289

Imagen 96
Humus. Intervención escultórica en plantas, 2023 

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

290

Imagen 97
Humus. Intervención escultórica sobre plantas, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

291

Imagen 98
Humus. Intervención escultórica sobre plantas, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



292

Tiempo y distancia

Germán Mejía Monederos

El dibujo se convierte en un medio para explorar y reflexionar so-
bre el cuerpo, considerándolo como una metáfora de la calle. Es a través 
del dibujo que podemos apreciar la distancia que separa nuestro ser de 
los demás, pero también la conexión que nos une. En cada trazo, el lápiz 
captura la esencia de reírse, de verse tanto desde adentro como desde 
afuera, revelando así las múltiples facetas de nuestra existencia.

El cuerpo dibujado se convierte en un vehículo para explorar la 
realidad de la sombra. A medida que trazamos las líneas, nos adentramos 
en los rincones oscuros de nuestra psique, descubriendo tanto los miedos 
como los deseos que yacen en las profundidades de nuestra alma. A tra-
vés de este proceso de autodescubrimiento, somos capaces de enfrentar 
y comprender las miradas alternas que provienen de nuestra propia 
conciencia y las que nos proyectan los demás.

En cada figura como se ilustra en las imágenes 99 a 101 en cada 
línea trazada, convergen las situaciones y problemáticas sociales que 
enfrentamos como seres humanos. El dibujo se convierte en una ven-
tana a la realidad de aquellos que sufren, una invitación a reflexionar 
sobre las injusticias y desigualdades que persisten en nuestra sociedad. 
Nos sentimos desnudos, vulnerables ante la verdad incómoda que estas 
imágenes revelan, pero también encontramos tranquilidad en el hecho 
de que podemos ser agentes de cambio, capaces de transformar y mejorar 
nuestra realidad.

El tiempo fluye como una constante en nuestras vidas, al igual que 
la distancia que rompe el frío del viento. En cada trazo, en cada pince-
lada, capturamos el paso de los segundos, minutos y horas. En ese flujo 
temporal, encontramos una metáfora de nuestras propias vidas, recor-
dándonos que somos seres en constante movimiento, experimentando 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

293

cambios y transiciones. El tiempo y la distancia se entrelazan, rompiendo 
las barreras y permitiéndonos explorar nuevas perspectivas y horizontes.

Imagen 99
De la serie Tiempo y distancia. Dibujo sobre papel, 2023 

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

294

Imagen 100
De la serie Tiempo y distancia. Dibujo sobre papel, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

295

Imagen 101
De la serie Tiempo y distancia. Dibujo sobre papel, 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



296

Clínamen

Andrés Armando Jaramillo

Clinamen (véase el registro en las imágenes 102 y 103)  es una 
instalación performática de larga duración, un no lugar donde se 
inauguran cruces de caminos entre lo espectral y lo matérico; un espacio 
liminal donde la subjetividad del espectador funda nuevos lenguajes 
que crean mundo.

Esta instalación performática es una invitación a pensarse en el 
tránsito del acontecer, ver y verse en la posibilidad del desvío; el giro 
hacia un devenir afectivo.

La instalación está compuesta por dos extremos que se confrontan, 
de un lado una acción performática de larga duración; en ella unos 
performers presentan el gesto de caminar de forma repetitiva mientras 
son mojados por lluvia durante varias horas; esta acción dialoga con 
su parte espectral en forma de video performance, el otro extremo; 
generando así grietas, filamentos o estados vibracionales que resuenan 
entre presencia, ausencia, representación y acontecimiento.



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

297

Imagen 102
Registro fotográfico de la instalación performática Clinamen. Centro 
Cultural Banco de la República, Pasto 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación

Imagen 103
Registro fotográfico de la instalación performática Clinamen.  Centro 
Cultural Banco de la República, Pasto 2023

Fuente: este proceso de investigación-creación



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

298

Ex/ergo: Ecologías Políticas y Educativas de Investigación/
Creación en Contextos Inter y Transdisciplinarios    

La concepción sobre la investigación/creación como un concepto/
método expresa el disenso que atraviesa la relación entre la episteme 
y la estética, el saber considerado intelectual y la poética en cuanto a 
la composición y creación. De acuerdo con la tradición epistemológica 
y metodológica moderna, la noción de mimesis por la ambigüedad 
que la caracteriza, se propone como el elemento diferencial a nivel 
estructural, entre un saber intelectual y un saber sensible, y las formas 
de su valoración que sustentan las nociones de un saber científico y 
un saber artístico, que a la vez se diferencian por la forma en la que 
conciben la técnica. 

La técnica en el saber científico y artístico es mimética, procede por 
imitación y reproducción, por ensayo y error, en perspectiva de confirmar 
un modelo o paradigma, por lo que las dos formas de saber tendrían 
una poética, pues la acción del científico y el artista tienen lugar en el 
mundo. En este contexto la concepción sobre la acción, diferenciaría los 
dos saberes, pues el hacer científico se caracteriza por una finalidad, 
mientras que el hacer artístico la rebasa. La investigación/creación, de 
esta manera, no resuelve el disenso, debido a que lo enfatiza por la praxis 
que conlleva, pues como refiere Phillipe Meireu:

La poiesis es, hablando en propiedad, una actividad; en el sentido 
aristotélico, no es un “acto”. La praxis, se caracteriza por ser una 
acción que no tiene más finalidad que ella misma: aquí ya no 
hay ningún objeto a fabricar, ningún objeto del que se tenga una 
representación anticipada que permita su elaboración y lo encierre, 
en cierto modo, dentro de su “resultado”, sino un acto a realizar 
en su continuidad, un acto que nunca termina de veras porque 
no comporta ninguna finalidad externa a él mismo definida con 
antelación. (Meireu, 2001, p. 62).



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

299

La investigación/creación en este sentido corresponde a una praxis 
política de relación con los saberes y conocimientos que no se delimita 
por la finalidad o el resultado, pues da lugar a una temporalidad diferente 
para la relación con los saberes y el mundo. En esta perspectiva más que 
problematizar su definición o denominación para ubicarse en los sistemas 
de representación de los conocimientos científicos, los problematiza 
al ejercer la autonomía de los saberes emergentes que ofrece, pues la 
temporalidad de sus acciones provoca momentos prospectivos que 
interrumpen la secuencia de los fines y finalidades que se atribuyen 
a las artes, y hacen posible la creación o reinvención de las relaciones 
con el mundo.

La perspectiva de los animismos narrativos que se abre a partir 
de las relaciones que se propone a través de la concepción sobre la 
gente-territorio, plantea de esta manera, la experiencia de creación y 
reinvención desde una dislocación del antropocentrismo que permite 
situar lo humano en relación abierta a los lenguajes impredecibles del 
multinaturalismo del mundo. 

La dislocación, como propone la antropozoopolítica de las relaciones 
con el mundo a través de las artes, reafirma la intimidad con un territorio 
que rebasa la demarcación urbana y la finalidad que confiere a la vida 
del ciudadano al clausurar su infancia, sin embargo, por la temporalidad 
que conlleva, la infancia por la multisensorialidad que la compone, se 
abre otra vez a la animalidad. 

Entre las aperturas que corresponden a estas experiencias, la 
posibilidad de narrarlas implica la vivencia de una crisis de identidad 
narrativa que acontece al confrontar la pluralidad de locus de enunciación 
de un ecosistema de signos y sentidos abiertos, que desconstruyen 
continuamente la lengua y generan la profanación de las estructuras 
lingüísticas que la constituyen, motivo por el que los mitos emergen otra 
vez al reafirmar su derecho de presencia por el por venir y la innovación 
que representan.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

300

Las vivencias que implican las experiencias multisensoriales 
de la escritura, el sueño y la danza materializan, encarnan la nueva 
temporalidad de la relación, que hace posible desaprender las finalidades, 
que es posible observar en las propuestas de los artistas que participan 
en los procesos de la investigación.    

Los momentos prospectivos que provoca la investigación 
creación abren problemas epistemológicos, teóricos y metodológicos 
que cuestionan la dependencia de la investigación de la economía de 
los resultados sustentada en la dialéctica: investigación-desarrollo-
innovación, que, por ejemplo, en el contexto educativo se ha integrado 
progresivamente en la educación artística superior, como refiere Henk 
Slager a través de la “implementación del Proceso de Bolonia” –que – 
“significa un verdadero cambio de paradigma en el proceso de reflexión 
sobre la producción artística como tal” –, pues no enfatiza en la reflexión 
artística sobre “la creación, la capacidad creativa, el estudio, el talento” 
–debido a que–:

Lo que está en el centro del discurso actual son las construcciones 
artísticas y la interdisciplinariedad –consideradas como– 
“actividades que, yendo “más allá del estudio”, pareciera que 
pudieran ocurrir en cualquier lugar siempre y cuando se conecten o 
respondan adecuadamente a un contexto dado o requerido. El arte 
visual de actualidad, entonces, debería estar, sobre todo, “basado 
en la investigación” y “responder al contexto”. Esto le da al arte la 
libertad de desplegarse en relación con una variedad de contextos 
como la arquitectura, el diseño, el cine, la historia, la biología, las 
ciencias, la tecnología y la filosofía217.

Las relaciones inter y transdisciplinarias que transversalizan 
las propuestas, ofrecen conceptos, métodos, vías de diálogo que se 

217	  Henk Slager, The pleassure of research, (Amsterdam: Hatje Cantz Verlag 
2015), 7



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

301

caracterizan por el disenso como sustento de la inter y alterlocución entre 
los investigadores, que pueden darse de forma directa o indirecta, sea a 
través de las referencias compartidas en perspectiva de la argumentación 
poli lógica de la teorización, o por la experimentación metodológica en 
los diversos contextos que incentivan su alteración. 

Sin embargo, el desplazamiento y progresiva negación de la reflexión 
sobre la creación y la creatividad, en la educación artística superior, si 
bien pareciera ampliar los espacios para las prácticas artísticas, al menos 
desde la interpretación de la interdisciplinariedad que propone la relación: 
investigación-desarrollo-innovación, para Slager, es cuestionable pues:

en torno al concepto de investigación artística se han planteado 
muchas preguntas durante la última década, al igual que intensos y 
acalorados debates que indagan sobre ¿Qué forma de investigación 
podría producir el dominio de las artes visuales? ¿La retórica de la 
investigación incluye prácticas novedosas o excluye y/o margina 
ciertas prácticas? ¿Podría sustituirse la dualidad arte versus no arte, 
por la oposición arte basado en investigación versus arte no basado 
en investigación, creando un mecanismo novedoso de exclusión? 
¿O un discurso de investigación y su vocabulario apuntan a una 
práctica ya existente que podría acomodarse en una arquitectura 
académica enfocada a la producción de conocimiento a través de 
un proceso de traducción? 218

Las preguntas durante el proceso de investigación creación, 
resuenan contiuamente y generan como se mencionó, crisis que 
conllevan cuestionar lo que se considera saberes propios y la posición 
que esto implica, pues expresan la inestabilidad que genera la diversidad 
epistémica de la interdisciplinariedad, debido a que no solo implica 
relacionar teorías, conceptos y métodos diversos, sino que además 

218	  Slager, 2015…, 8.



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

302

conlleva la posibilidad de establecer o no, diálogos, interacción e 
interpelación, entre subjetividades diferentes; motivo por el que la 
proposición de procesos de investigación, sea científica o artística, o de 
investigación/creación, problematiza las concepciones epistemológicas, 
pedagógicas y políticas que sustenten la concepción de investigación 
singulares y las que proponga una institución propuestas en su mayoría, 
en correspondencia con las exigencias internacionales sobre la validación 
científica de la investigación artística. 

En el contexto europeo, por ejemplo, durante 2004 y 2005 las 
propuestas sobre la relación arte, educación, investigación, implicó 
la gestión de encuentros dedicados a reflexionar sobre el “Arte como 
investigación”, que de acuerdo a Henk Borgdorff, se caracterizan por 
recalcar en que el debate sobre “la investigación en las artes es un asunto 
urgente” – pues:

el tema es si este tipo de investigación se distingue de otra 
investigación por la naturaleza del objeto de su investigación 
(una cuestión ontológica), por el conocimiento que contiene (una 
cuestión epistemológica) y por los métodos de trabajo apropiados 
(una cuestión metodológica). Una cuestión paralela es si este tipo de 
investigación tiene derecho a calificarse de académica y si debería 
de incluirse en el nivel de doctorado de la educación superior219. 

Las dimensiones ontológicas, epistemológicas y metodológicas de 
la investigación en las artes, se proponen en perspectiva de hacer visible 
lo que la distinguiría, en relación con el ethos, la subjetividad, la ciencia, 
las tecnologías y prácticas, sin embargo al seguir dependiente a nivel 
de estructura de la economía de los “resultados”, que se racionalizan y 

219	 Henk Borgdorff. El debate sobre la investigación en las artes. En: CAIRON 13 
Revista de estudios de danza práctica e investigación, Victoria Pérez Royo y 
José Antonio Sánchez, Editores (Madrid: Aula de danza Estrella Casero-CENAH, 
Servicio de publicaciones de la Universidad de Alcalá, 2010), 25



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

303

regulan a través de la cantidad y calidad de la producción de las obras de 
arte, el problema se deriva, no solo hacia la reflexión sino a la valoración 
del estatuto académico de la investigación en artes, por el que se cuestiona 
su derecho de presencia en el contexto del conocimiento. 

En contrapunto a la noción de resultado, las propuestas de 
investigación creación rebasan continuamente su delimitación, debido 
a que la afectación ontológica, epistemológica y métodológica es continua, 
motivo por el que las formas de representación de saberes y conocimientos 
es puesta en límite en cada fase y proceso debido a las relaciones inter 
y transculturales que la atraviesan. 

El resutado se rebasa a sí mismo durante el proceso, motivo por 
el que, propuestas como la de gente-territorio, antropozoopolíticas, 
lingüística de la profanación, narrativas del sueño, ecografismos, 
presentan inter y alter textualidades debido a la metodología 
heteroestructural que requiere el disenso de sus concepciones y procesos.  

La metodología heteroestructural provoca el cuestionamiento 
de la tipología de la investigación en las artes y su dependencia de la 
demostración de la función estética a través de hallazgos, debido a que 
las experiencias artísticas en el contexto de la investigación provocan 
rupturas estéticas que se asumen como praxis de saber y conocimiento 
abiertas que urden nodos de relaciones críticas entre lo que se considera 
real y/o imaginario que, en el contexto de la producción de conocimiento 
implica “la multiplicación de los hallazgos inéditos” –que de esta 
forma ofrece indicios de  “emancipación” –emergencia que motiva– 
“el desmantelamiento de la vieja división de lo visible, lo pensable y 
lo factible” (Ranciere, 2010, p. 50) y por tanto de la manera en que el 
esquema edifica el sistema de representación y su valor como ciencia 
y/o creencia, pues como refiere Borgdorff: 

¿no es una característica distintiva de las artes, como también lo es 
de la investigación vinculada a ellas, su gran habilidad para eludir 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

304

estrictas clasificaciones y demarcaciones, y para generar criterios 
–en cada proyecto artístico individual y en cada momento– que 
la investigación satisface, tanto en sentido metodológico como en 
las formas en que la investigación es explicada y documentada? 
En esta cualidad específica, se suele decir, yace una de las mayores 
distinciones vis-à-vis que es habitual en el mundo académico – una 
fundamental apertura hacia lo desconocido, lo inesperado, que 
puede suponer un correctivo a lo que actualmente es considerado 
como investigación válida220.

La relación entre artes, educación, investigación y creación, hace 
posible considerar las perspectivas que abren las paradojas críticas de 
una epistemología y metodología de lo desconocido y lo inesperado, 
como evidencias de una praxis de investigación emergente pues sus 
acciones acontecen entre el devenir de un ecosistema artístico abierto 
de investigación/creación que conllevan la proposición de lo que María 
Acaso, considera como una “Educación Artística Crítica” capaz de 
concebir, no solo relaciones entre académicos, sino en cuanto al contexto: 
“justicia social”, en este sentido: 

la lucha ha de hacerse desde dos frentes: por un lado, desde la 
creación de lo que se denomina como resistencia informada a 
través de la hermenéutica de la sospecha con respecto a los 
procesos de análisis y, por otro lado, desde la creación de productos 
visuales efectivos, de productos visuales críticos, socialmente 
potentes. Combinando el aprender a leer con el aprender a hacer 
(y especialmente en esta propuesta es casi más importante este 
segundo objetivo), la educación artística se convierte en un arma 
política de primera magnitud221.

220	 Borgdorff…, 31. 

221	 María Acaso, La educación artística no son manualidades. Nuevas prácticas en 
la enseñanza de las artes y la cultura visual, (Madrid: Los libros de la Catarata, 
2010), 155.  



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

305

Las experiencias de las propuestas de Ecorrelatos en este contexto, 
corresponden a una desconstrucción de la finalidad de la política de 
investigación, pues no se trata de demostrar la validez de saberes y 
conocimientos para su clasificación, sino de ejercer el derecho de 
presencia para, pues como recalca Graeme Sullivan: 

Los procesos de visualización están en el corazón de lo que hacemos 
cuando creamos y están en correspondencia con las artes, al 
igual que sustentan la concepción de las artes como práctica de 
investigación. Sin embargo, si surgiera un enfoque estéticamente 
sólido y teóricamente riguroso, los métodos de investigación deben 
ubicarse dentro del dominio de la práctica de las artes visuales222.

La “ubicación” no implica dar estabilidad al campo de la 
investigación artística a través de la definición y delimitación de sus 
productos artísticos por referencia a la representación de un paradigma, 
que justifique su inclusión en la estructura de las ciencias, pues se 
trata más bien de una investigación situada, provocada por la apertura 
continua de los locus plurales de la enunciación investigativa/creativa, en 
la que “la investigación puede verse como la intensificación de un campo 
de cuestionamiento” –en el que– un “artista”, fuera de “identificarse 
con el rol y la identidad de un “investigador” –más bien –“escape de la 
identidad, en lugar de encontrar nuevas categorías”223 que imposibiliten 
su emergencia.  

En esta perspectiva, más que una tendencia, la reflexión sobre la 
relación entre las artes, la educación, la investigación y la creatividad, 

222	 Graeme Sullivan, Art practice research. Inquiry in the visual arts, (California, 
USA: Sage publications, 2005), 95. 

223	 Ayreen Anastas y Rene Gabri, En: Doing research. Writings from the finnish 
academy of fine arts, Slager, Henk, Kaila, Jank, Eds. (Helsinki: The Finnish 
Academy of Fine Arts, in collaboration with MaHKU, Utrecht Graduate School 
of Visual Art and Design, EARN (European Artistic Research Network) and 
dOCUMENTA 13) 2012, 8 – 10



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

306

conlleva una dimensión investigativa que hace posible la praxis de 
la libre creación de sentidos, que requiere a la vez, la concepción de 
teorías, conceptos y métodos abiertos para la creación y producción 
de conocimientos, que requeriría, de acuerdo a Graeme Sullivan, 
considerar que es necesario a pesar de las diferentes posiciones en 
cuanto a la relación entre las prácticas artísticas y la investigación, 
“proponer una forma viable de conceptualizar la práctica artística 
como investigación” –en la perspectiva de asumir – “el potencial de las 
artes” –“como una forma creativa y crítica de investigación, agencia y 
producción” de conocimientos –en perspectiva de las posibilidades inter 
y transdisciplinarias que implica, en relación a la “interdependencia de 
intereses, problemas y enfoques”224.

La apertura que provoca la relación entre las artes, la educación, la 
investigación y la creación promueve rupturas del canon que regula su 
producción por la lógica de la conservación de sistemas de representación, 
a través “del desmantelamiento de la vieja división de lo visible, lo 
pensable y lo factible”225, que conlleva concebir praxis artísticas de 
investigación y educación que incentiven aperturas de la cultura, que 
corresponderían a la concepción de una educación artística diferente, 
que implicaría una pedagogía del disenso creativo, susceptible de generar 
procesos de construcción de conocimientos a través de relaciones inter 
y transdisciplinarias, en la perspectiva de la concepción de políticas de 
investigación y educación artística, propuestas a través de la generación 
de procesos de creatividad más atentos a las artes y literaturas emergentes 
y al diálogo con la diversidad epistémica y estética de los diferentes 
territorios, con la intención de considerar políticas inter y transculturales 
y relaciones inter/especies de investigación creación en diálogo con el 
multinaturalismo de los contextos y las experiencias de vida que exponen 
sus narrativas. 

224	 Sullivan…, 99. 

225	 Jacques Ranciere, El espectador emancipado, (Buenos Aires: Manantial, 2010). 



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

307

La pedagogía del disenso en el contexto de la investigación/creación 
provoca no solo una crítica sobre la estructura de representación de 
saberes y prácticas, pues conlleva una praxis de desaprendizaje. De 
acuerdo con John Baldacchino: “desaprender desafía las suposiciones 
que hemos sostenido sobre el aprendizaje y a las que, de alguna manera, 
nos han enseñado a regresar constantemente” –de esta manera el arte 
es– “una de esas formas de hacer y estar donde vivir es desaprender las 
construcciones a través de las cuales a menudo nos engañan haciéndonos 
pensar que hemos democratizado el conocimiento y con él, la sociedad” –
pues se concibe que, en relación con el momento prospectivo que provoca 
su emergencia las artes– 

provocan esa ocasión en la que desaprendemos aquello en lo que nos 
hemos visto obligados a convertirnos. El arte como desaprendizaje 
revela que no tenemos más remedio que oponernos a una noción 
de realidad que hemos aprendido a construir como si se tratara 
de un edificio. Mi objeción a esta concepción edificante se debe a 
que supone que tiene una estructura definitiva que exige procesos 
específicos con los que nos obligan a medirnos. Contrariamente a la 
base romántica sobre la cual pretendemos construir una educación 
estética significativa, las artes siempre revelan por qué debemos 
rechazar las certezas de esas pedagogías edificantes (Baldacchino, 
2019, p. X)226

 En el contexto de esta investigación, la concepción de unas ecologías 
políticas y educativas de investigación/creación en contextos inter y 
transdisciplinarios en diálogo con el pensamiento amerindio amazónico, las 
epistemologías y metodologías indígenas de investigación y la pedagogía del 
desaprendizaje, conlleva un posicionamiento epistémico y metodológico, 
que se expresa al menos a través de las siguientes consideraciones:

226	 John Baldacchino, Art as unlearning. Towards a mannierist pedagogy (London 
and Nueva York: Routledge. Taylor and Francis Group, 2019), X-XII. 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

308

Concepción de éticas y políticas de las epistemologías y metodologías 
del conocimiento e investigación, atentas a la diversidad epistémica y 
estética, y a los sentidos inéditos sobre la vida y las experiencias de 
desaprendizaje que provocan los saberes emergentes.

Comprensión del territorio como maestro, en perspectiva de una 
geopolítica y geopoética del saber, los conocimientos y la investigación 
que afirme los locus plurales de enunciación de los territorios del saber, 
la autonomía y la descolonialidad.

Experiencias de educación inter y trans culturales, para la inves-
tigación/creación de posibles pedagogías del territorio.

Relacionalidad responsable con los territorios y comunalidades 
en la concepción y realización de una investigación/creación en diálogo 
con los ecosistemas de conocimiento que componen.

Perspectivas e intencionalidades descoloniales sobre la relación 
entre el saber y el poder, con el propósito de generar y cuidar el bienestar 
singular y comunitario a través de las experiencias de conocimiento que 
hagan posible la relación: saber/salud/libertad, frente a la dialéctica: 
investigación-desarrollo-innovación. 

Investigación/creación de epistemologías y metodologías no 
sistemáticas, sino relacionales, susceptibles de provocar momentos 
prospectivos y saberes emergentes, en perspectiva de la desconstrucción 
de la innovación.

Las propuestas se conciben como nodos de red en relación en un 
ecosistema de investigación/creación que se hace posible a través de 
las epistemologías y metodologías del desaprendizaje que provocan la 
alteración de la historia de los sistemas de representación de los saberes 
y conocimientos y su relación con el poder.



Ecografismos panamazónicos. El devenir de las 
artes entre experiencias de investigación creación

309

Alterar las estructuras provoca remociones de sentido que conllevan 
una experiencia descolonial de la relación con los saberes y conocimientos 
que hacen posible considerar la acción investigativa como una praxis 
crítica a través de la que se expone la creatividad de las poéticas y estéticas 
de la episteme y los saberes pedagógicos de la investigación/creación.

La investigación al considerarse una práctica de transformación, 
desaprendizaje y alteración del ser, provoca innovación por el momento 
prospectivo que abre, moción por la que se concibe como una praxis 
espiritual, subjetiva, de intimidad con el saber, en la medida en la que 
se trata de una experiencia de apertura continua del estar/siendo a la 
relación con lo desconocido.

Las propuestas de las epistemologías y metodologías de investigación 
no se delimitan a ethnos particulares, pues no se establecen a través de 
economías de acumulación de saberes, conocimientos y tecnologías, 
debido a que se proponen en perspectiva de la provocación de relaciones 
de reciprocidad entre los saberes/poderes de comunalidades diferentes 
y en disenso.

La diversidad epistémica y estética conlleva la exposición de 
geopolíticas y geopoéticas de los saberes y los conocimientos, que hacen 
posible la concepción de la investigación en contexto, situada, a través de la 
participación –del ser-estar-hacer-en-común-relación– con lo desconocido.

El pensamiento inter y trans cultural de las epistemologías y 
metodologías de investigación, exponen la paradoja crítica de tradiciones 
de innovación que hacen posible concebir poéticas y estéticas del saber 
emergente que sustentan procesos de investigación/creación inter y 
transdisciplinarios que promueven un posicionamiento crítico ante el 
universalismo de la concepción occidental de la investigación.

Las epistemologías y metodologías de investigación, exponen una 
dimensión de y para las relaciones inter, trans culturales de formación, 



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

310

que provocan una alteración de las políticas del conocimiento por medio 
de la que promueven políticas educativas para la descolonización de los 
sistemas de representación del saber y los conocimientos susceptibles 
de ofrecerse a las infancias, juventudes y generaciones.

La paradoja crítica de la tradición de innovación de las epistemologías 
y metodologías de investigación/creación ofrece de esta manera, los 
indicios para concebir una investigación y educación por venir.



311

Gente-Territorio: Saber-caminar, saber-tejer, saber-sembrar, 
saber-defender y saber-narrar-cantando

Avelar, Idelber. El perspectivismo amerindio y los derechos no humanos”. 
Sesión 3 del curso dictado en el Instituto de Estudios Filológicos 
de la UNAM, en el marco del proyecto PAPIIT “Heteronomías 
de la justicia, de exilios y utopías”. https://www.youtube.com/
watch?v=j1F0Lh9q3gw&t=174s

Blaser, Mario. Un relato de la globalización desde el Chaco. Popayán: 
Universidad del Cauca, 2013.

Blaser, Mario y De la Cadena Marisol. «World Anthropologies Network 
(WAN)». Red de Antropologías del mundo (RAM), Nº 4, (2009): 3-9. 

De la Cadena, Marisol, Risor Helen y Feldman Joseph. «Aperturas onto-
epistémicas: conversaciones con Marisol de la Cadena». Antípoda. 
Revista de Antropología y Arqueología N°. 32, (2018): 159-177. https://
doi.org/10.7440/antipoda32.2018.08

Descola, Philippe. Más allá de naturaleza y cultura. Buenos Aires: Amorrortu 
Editores, 2012.

Escobar, Arturo. Más allá del tercer mundo. Globalización y Diferencia. Bogotá: 
ICANH, 2005.

Kohn, Eduardo.  Cómo piensan los bosques. Hacia una antropología más 
allá de lo humano. Ecuador: Abya-Ayala, 2021.

Referencias



312

Kothari, Ashish, Salleh Ariel, Escobar Arturo, Demariay Federico y Acosta 
Alberto, Coords, Pluriverso. Un diccionario del posdesarrollo. Barcelona: 
Icaria editorial, 2019.

Leff, Enrique. Pensamiento Ambiental Latinoamericano [Ponencia]. VI 
Congreso Iberoamericano de Educación Ambiental, San Clemente 
de Tuyú, Argentina. 19 de septiembre de 2009.

Nogales, Neyer, et al.  Amazonía y expansión mercantil capitalista. Nueva 
frontera de recursos en el siglo XXI. CLACSO-CEDLA, 2021.

Rocha Vivas,  Miguel, Comp. El sol babea jugo de piña. Antología de las 
literaturas indígenas del Atlántico, el Pacifico y la Serranía del Perijá. 
Colombia: Ministerio de Cultura de Colombia, 2010. 

Severi, Carlo. El sendero y la voz: una antropología de la memoria. Buenos 
Aires: Editorial Sb, 2010.

Stengers, Isabelle. “La propuesta cosmopolítica”. Revista Pléyade No. 14, 
(2014): 17-41. 

Surrallés, Alexandre y García Hierro Pedro, eds. Tierra Adentro. Territorio 
indígena y percepción del entorno. Copenhague: IWGIA, 2004.

Viteri Gualinga, Carlos. «Visión indígena del desarrollo en la Amazonía», 
Polis Revista Latinoamericana. Descentramientos y nuevas miradas, N° 
3, (2012) 1-6. http://journals.openedition.org/

Viveiros de Castro, Eduardo. Metafísicas caníbales. Líneas de antropología 
postestructural. Buenos Aires: Katz, 2010.

———. La mirada del Jaguar. Introducción al perspectivismo amerindio. Buenos 
Aires: Tinta Limón 2013.



313

Antropozoopolíticas de la ciudad

Agamben, G. Ninfas. Valencia, España: Pre-Textos, 2010.

Bastidas, M. El dibujo y sus desbordes. Exposición Monstruo Infante. 
Popayán, Cauca, Colombia: Auditorio Colegio Mayor del Cauca, 18 
de mayo de 2012.

Benavides, J. Asomos de traza. Para una methisología de las artes. Popayán: 
Inedito. Doctorado en Antropología-Universidad del Cauca, 2015.

Benjamin, Walter. Calle de Dirección única. Madrid: Alfaguara. 1987.

Benjamin, Walter. Discursos interrumpidos I y II. Buenos Aires: Taurus, 1989.

Benjamin, Walter. El libro de los pasajes. Madrid: Akal, 2005.

Bernal, Paulo. Sobre teología animal (serie de dibujos de Jhon Benavides). 
Catálogo de la exposición Teología animal de Jhon Benavides. Bogotá, 
Colombia: Sala de Proyectos- Universidad de los Andes, 29 de julio 
de 2015.

Blanchot, Maurice. El espacio literario. Barcelona: Paidós, 1992. 

Burgos, J. Underground o desandar. Como ventana a la calle, una mirada crítica 
reflexiva sobre el detrito Pasto. Pasto: Programa de Artes Visuales- 
Universidad de Nariño (Inédito), 2021.

Burgos, Javier. Ciudad monstro. Aparatos electrónicos de obsolencia 
programada. Departamento de Artes Visuales-Universidad de Nariño. 
Pasto: Trabajo de grado 1. Programa de Artes Visuales. Universidad 
de Nariño, 2021. 



314

Cacciari, Massimo. «La ciudad», Revista de Estudios Urbanos y Ciencias 
Sociales, vol. 2, no.1 (2010):p. 157-162. Gustavo Gili: Barcelona. https://
dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6289973.pdf

Cárdenas, Jovita. Anatomía de la sabiduría femenina. El Vientre Sagrado 
y los Ciclos de Sangre Como Violencias de Género Impuestos por la 
Simbología del Cristianismo. Pasto: Trabajo de grado del programa de 
Artes Visuales de la Universidad de Nariño, 2021. 

Cardoso, María Fernanda. Seminario Taller Antropozoopolítica de las Artes. 
Maestría en Investigación/Creación. Arte y Contexto. Primera Cohorte. 
Pasto, Nariño, Colombia: Universidad de Nariño, 18 de diciembre 
de 2021.

Carmona, Heidy. Psico-Arte. Terapia desde el arte para sanar las heridas 
psicológicas generadas por la violencia intrafamiliar. Pasto: Trabajo de 
grado. Programa de Artes Visuales- Universidad de Nariño, 2020. 

Deleuze, Gilles. «Lo que dicen los niños». En Crítica y Clínica, págs. 98-108. 
Barcelona: Anagrama, 1996.

Deleuze, Gilles. Francis Bacon. Lógica de la sensación. Madrid: Arena Libros, 
2002.

Delgado, Manuel. El animal público. Hacia una antropología de los espacios 
urbanos. Barcelona: Anagrama, 1999. 

Derrida, J. Forcenar al subjectil, 2011. 

Derrida, J. El animal que luego estoy si(gui)endo. Madrid: Trotta. 2008.

Estacio, Danilo. Vestigios bestiales. Investigaciones zoográficas y devenires 
de creación de(sde) los animales en la ciudad de Pasto. Pasto: Trabajo 
de grado programa de Artes Visuales. Universidad de Nariño, 2018.



315

Guattari, F. y Rolnik, S. Micropolítica. Cartografía del deseo. Madrid: 
Traficante de sueños, 2006. 

Lyotard, Jean-François. «Domus y la megalopolis». En Lo inhumano. Charlas 
sobre el tiempo,193-204. Buenos Aires: Manantial, 1998. 

Nancy, Jean-Luc. La mirada del retrato. Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

Nancy, Jean-Luc. La ciudad a lo lejos. Buenos Aires: Manantial, 2013.

Patiño, Oscar. Borrador trabajo de grado. Pasto: Asignatura de Trabajo de 
grado 1 dirigida por Jhon Benavides- Programa de Artes Visuales 
(Universidad de Nariño), 2022.

Ponce, G. Ciudad Azar. 2009. 

Vernant, J. P. La muerte en los ojos: figuras del otro en la antigua Grecia. 
Barcelona: Gedisa, 1996. 

Virilio, Paul. Ciudad Pánico. Buenos Aires: Capital Intelectual, 2011.

Yory, Carlos. Topofilia, ciudad y territorio: una estrategia pedagógica de 
desarrollo urbano participativo con dimensión sustentable para las 
grandes metrópolis de América Latina en el contexto de la globalización: 
“caso de la ciudad de Bogotá”. Madrid: Tesis doctoral. Programa 
Geografía Humana, Territorio y sociedad. Universidad Complutense 
de Madrid, 2003.



316

Lingüística de la profanación. El lenguaje del mito y las  
literaturas emergentes

Agamben, Giorgio. El lenguaje y la Muerte. Un seminario sobre el lugar de la 
negatividad. Valencia: Pre-textos, 2008.

Albert, Bruce. «The polyglot forest». En: The Great Animal Orchestra. Editor, H. 
Chandès, Paris: Publisher: Fondation Cartier pour l’Art Contemporain, 
pp. 320-324, 2015.

Bajtin, Mijail. Estética de la creación verbal. México: Siglo XXI, 2013. 

Barthes, Roland. La estructura ausente. Barcelona: Lumen, 1986.  

Bencke, Ida, Bruhn, Jørgen. Multispecies storytelling in intermedial practices. 
Santa Bárbara, California: Punctum Books, 2022.

Benveniste, Emile. Problemas de lingüística general I. México: Siglo XXI, 1997.

Betasamosake Simpson, Leanne. Land as pedagogy: Nishnaabeg intelligence 
and rebellious transformation. Decolonization: Indigeneity, Education 
& Society Vol. 3, No. 3, 2014, pp. 1-25. Canadá, 2014.

Beverly, John. Subalternidad y representación. Debates en teoría cultural. 
Madrid: Iberoamericana. Vervuert, 2004.  

Blanchot, Maurice. El diálogo inconcluso. Caracas: Monte Ávila, 1970.

Casanova, Pascale. La república mundial de las letras. Barcelona: Editorial 
Anagrama. Barcelona, 2001. 

Castro-Gómez, Santiago. La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustración 
en la Nueva Granada (1750-1816). Bogotá: Pontificia Universidad 
Javeriana, 2005. 



317

Cheah, Pheng. What is a world? On postcolonial literature as world literature. 
United States of America: Duke University Press, 2016. 

Churata, Gamaliel. Resurrección de los muertos. Alfabeto del incognoscible. 
Perú: Asamblea Nacional de Rectores. Editora Diskcopy, 2010. 

Cixous, Helene, La risa de la Medusa. Barcelona: Anthropos, 1995.

Damrosch, David. “Introduction”, World Literature in theory and practice. 
En: World Literature in theory. UK: John Wiley and Sons. Ltd., 2014.  

Davis, Wade. The Wayfinders. Why ancient wisdom matters in the modern 
world. Anansi. Canadá, 2009.

De la Cadena, Marisol. Earth beings. Ecologies of practice across Andean 
worlds. USA: Duke University Press. Durham and London, 2015.

Deleuze, Gilles. Crítica y clínica. Barcelona: Anagrama, 1996. 

Deleuze, Gilles. Lógica del sentido. Barcelona: Paidós, 1994.  

De Sousa Santos, Boaventura. Una epistemología del Sur. La reinvención del 
conocimiento y la emancipación social. México: CLACSO, Siglo XXI, 
2009.

Derrida, Jacques. De la gramatología. México: Siglo XXI, 1986. 

Derrida, Jacques. La voz y el fenómeno. Introducción al problema del signo en 
la fenomenología de Husserl. Valencia: Pre-textos, 1985. 

Derrida, Jacques. «Economimesis». En: Sylvain Agacinski, Sara Kofman, 
Philippe Lacoue-Labarthe, Jean-Luc Nancy, Bernard Pautrat, Mimesis 
desarticulations (Paris: Aubier-Flammarion, 1975), 54-93.



318

Despret, Vinciane. Autobiografía de un pulpo. Y otros relatos de anticipación. 
Bilbao: Consoni, 2022.

Didi-Huberman, George. La pintura encarnada. Seguido de La obra maestra 
desconocida de Honoré Balzac. Valencia: Pre-Textos, 2007.

Gache, Belén, “Consideraciones sobre la escritura asémica: el caso de Mirtha 
Dermisache. En: Mirtha Dermisache ¡Porque yo escribo! Buenos 
Aires: Fundación Costantini Museo de Arte Latinoamericano de 
Buenos Aires, 2017.

Gargantilla Madera, González González, Belda Bilbao, Cuenca Abarca. ¿Nos 
sobra hybris y nos falta areté? Medicina de familia Andalucía. Vol. 20, 
Nº.2, mayo-diciembre. Publicación oficial de la Sociedad Andaluza 
de Medicina Familiar y Comunitaria. Granada, pp. 189-190, 2019.

Glisant, Edouard, Introducción a una poética de lo diverso. Barcelona: 
Ediciones del Bronce, 2002.

Graves, Robert. La Diosa blanca. Una gramática histórica del mito poético. 
Madrid: Alianza Editorial, 1984.

Guattari, Félix. Caosmosis, Buenos Aires: Manantial, 1996.

Haraway, Donna J. Seguir con el problema. Generar parentesco en el 
Chthuluceno. Bilbao: Consoni, 2019.   

Harding, Sandra. Ciencia y feminismo. Madrid: Ediciones Morata, 1996

Harman, Graham. Además, opino que el materialismo ha de ser desterrado. 
México: COCOM Press, 2013.

Harman, Graham. Guerrilla metaphysics: phenomenology and the carpentry 
of things. United States of America: Open Court Publishing, 2005. 



319

Hoyos, Héctor. Thing whit a history. Transcultural materialism and the 
literatures of extraction in contemporary latin america. New York: 
Columbia University Press, 2019. 

Jakobson, Roman. Lingüística y poética. Madrid: Catedra, 1985. 

Krenak, Ailton. Futuro ancestral. Companhia das letras. Sao Paulo: Editora 
Schwarcz. 2022. 

Krenak, Ailton. Ideas para adiar o fin du mundo. Companhia das letras. Sao 
Paulo: Editora Schwarcz, 2019.  

Lestel, Dominique. «The withering of shared life through the loss of 
biodiversity». En: Social Science Information, Volume 52 Issue 2, June 
2013 Special issue: Shared life Numéro spécial: La Vie partagée, p 
307–325, 2013. 

Lezama Lima, José. Esferaimagen. Sierpe de Don Luis de Góngora. Las imágenes 
posibles. Barcelona: Tusquets Editores, 1970.

Losonczy, Anne Marie. Viaje y violencia. La paradoja chamánica emberá. 
Bogotá: Universidad Externado de Colombia, 2006. 

Lotman, Iury. La semiosfera I. Semiótica de la cultura y el texto. Madrid: 
Frónesis Cátedra. Universitat de Valencia, 1996.

Madroñero Morillo, Mario. Acontecimientos de habla, artes verbales y 
poéticas multinaturales. Digresiones sobre una fenomenología del 
habla de alteridad. En: Odos. Revista de filosofía. Grupo de estudios 
fenomenológicos y hermenéuticos “Círculo Gotinga”. Colombia: 
Universidad de Cartagena, 2012, 100-107.

Madroñero Morillo, Mario. Multinaturalismo y estéticas de alteridad. En: 
Calle14: revista de investigación en el campo del arte, vol. 6, núm. 8, 



320

enero-junio, Bogotá: Universidad Distrital Francisco José de Caldas, 
2012, 102-108.

Malpas, Jeff, White, Kenneth. The fundamental field. Thought, poetics, world. 
Great Britain: Edinburgh University Press. 2021. 

 Martin, Jean-Clet. Plurivers. Essai sur la fin du monde. Paris: Presses 
universitaires de France, 2010

Meltz, Hugo, “Present tasks of comparative literature”, En: World literature 
in theory. Damrosc, Ed., UK: John Wiley and Sons. Ltd., 2014. 

Miyazaki, Hayao. The method of hope. Anthropology, philosophy, and Fijian 
Knowledge. California: Stanford University Press. 2004. 

Platón. Diálogos III. Fedón, Banquete, Fedro. España: Editorial Gredos. 1986.  

Powers, Richard. El clamor de los bosques. Madrid: Alianza Editorial. 2020.

Quintín Lame, Manuel. Los pensamientos del indio que se educó dentro de las 
selvas colombianas. Popayán: Editorial Universidad del Cauca, 2004.

Rincón, Carlos. «La historia de la palabra magia». En: Revista de la 
Universidad de Antioquia. Octubre-diciembre,337. Medellín: 
Publicaciones VID, 2019, 85-91.  

Saussure, Ferdinand. Curso de lingüística general. Buenos Aires: Lozada, 
1986. 

Severi, Carlo, Lagrou, Els, Quimeras em diálogo: grafismo e figuração nas 
artes indígenas, Río de Janeiro: 7Letras, 2013.

Sherzer. Joel. Speech play and Verbal arts. Austin. University of Texas Press, 
2002.



321

Taussig, Michael. Mimesis and Alterity. A Particular History of the Senses. 
New York and London: Routledge. Taylor and Francis Group, 1993.  

Trouillot, Michel-Rolph, Silenciando el pasado. El poder y la producción de la 
historia. Granada: Editorial Comares, 2017.

Tsing, Anne. Friction. An ethnography of global connection. New Jersey: 
Princeton University Press. Princeton and Oxford, 2005. 

Viveiros de Castro, Eduardo. Metafísicas caníbales. Líneas de antropología 
postestructural. Buenos Aires: Katz Editores, 2010.

Viveiros de Castro, Eduardo. A inconstancia da alma selvagem. E outros 
ensaios de antropología. Sao Paulo: Cosac Naify, 2006.

Wagner, Roger. «La persona fractal». En: Cosmopolíticas. Perspectivas 
antropológicas. Ed. Montserrat Cañedo Rodríguez. Madrid: Trotta, 
2013.

Sueños, poesías y otras existencias 

Bardet, Marie. 2019. Hacer Mundos con gestos, En: “El cultivo de los gestos. 
Entre plantas, animales y humanos” André Haudricourt (Buenos 
Aires: Cactus, 2019), 87.

Bilhaut, Anne-Gaël. 2011. El sueño de los záparas: patrimonio onírico de un 
pueblo de la Alta Amazonía. Quito: Ediciones Abya-Yala.

Chikangana, Fredy. 2010. Samay pisccok pponccopi muschcoypa: espíritu de 
pájaros en pozos de ensueño. Bogotá: Ministerio de Cultura.

Dumer, Mamian Guzmán. 1997. La danza del tiempo, del espacio y el poder 
en los Andes Septentrionales. Centro de Estudios Andinos.



322

 Haudricourt, André-Georges. 2019. EL cultivo de los gestos: entre plantas, 
animales y humanos. Buenos Aires: Cactus. 

Kingman, Blanca Rivadeneira. 2021. «Género, corporeidad y afectos. 
Educación como sujeción y educación como práctica de libertad.» 
Quito: Tesis Maestría de Investigación en Ciencias Sociales con 
mención en Género y Desarrollo. FLACSO-Ecuador, octubre.

Kohn, Eduardo. 2021. Cómo piensan los bosques. Hacia una antropología más 
allá de los humanos. Quito: Editorial Abya-Yala.

Moya, Ruth, Diccionario: Sápara. Pana Sápara Atupama – Nuestra lengua 
Sápara. Diccionario trilingüe Sápara – Castellano – Quichua (Ecuador: 
Ministerio de Educación, 2009).   

Muratorio, Blanca. 2005. «Historia de vida de una mujer amazónica: 
intersección de autobiografía, etnografía e historia.» Íconos, Revista 
de Ciencias Sociales (21): 129-143.

Rolnik, Suely. 2022. «Las arañas, los guaraníes y algunos europeos Otros 
apuntes para descolonizar el inconsciente.» F-ILIA (5).

Taller tiempo de lucero en archivos visuales y sonoros

Tiempo del lucero: escrituras de bitácora

Bilhaut Anne Gael. El sueño de los záparas. Patrimonio onírico de un pueblo 
de la alta amazonía. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2011

Haraway Donna. Seguir con el problema. Generar parentesco en el 
Chthuluceno. Bilbao: Edición Consonni, 2019

Madroñero Mario. Campozano Enma. Ecosistemas de escritura. Epistemes, 
Estéticas, Pedagogías Emergentes entre el Antropoceno. (Material de 



323

trabajo del seminario interno del grupo de investigaciones en escrituras, 
educación y artes GICEEA).

Mamian Guzman Dumer. La danza del espacio, el tiempo y el poder en los 
andes septentrionales. Cali: Universidad del Valle, 1990

Nacionalidad Sapara. Declaración de Kamunguishi, junio 2020

Pico Amaranta y Wilson. Cuerpo festivo. Personajes escénicos en doce fiestas 
populares del Ecuador. Mantis: Quito, 2011

Rivera Cusicanqui Silvia. Conversa del mundo. Proyecto ALICE CES. 
Recuperado de https://www.youtube.com/watch?v=xjgHfSrLnpU

Segovia Carlos A. El nuevo animismo: experimental, isomérico, liminal y 
caósmico. THEMATA Revista de Filosofía N.60, 2019. Recuperado 
de https://revistascientificas.us.es/index.php/themata/article/
view/8971/pdf

Sánchez Pérez Tamia. Bitácora encuentro con S, salamanquesa. 22 de mayo 
del 2023

Transcripciones de conversaciones del taller Tiempo del Lucero realizadas 
por Toala Darashea.

Carvajal Jenny. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. 
Miércoles 7 de junio del 2023

Bombón Mauricio. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. 
Miércoles 7 de junio del 2023

Macharet Douglas. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. 
Miércoles 7 de junio del 2023



324

Ricaurte Fiorella. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. 
Miércoles 7 de junio del 2023

Herrera Frank. Conversación al cierre de la exploración, transcripción. 
Miércoles 7 de junio del 2023

Tsing Anna. Los hongos en el fin del mundo: sobre la posibilidad de vida 
en las ruinas capitalistas. Recuperado de: https://artishockrevista.
com/2022/07/08/conversaciones-al-pie-de-un-arbol/

Uexkull Jakob. Andanzas por los mundos circundantes de los animales y los 
hombres. Buenos Aires: Editorial Cactus serie Perenne, 2016

Vargas María Augusta. Exvotos y Milagros ayer y hoy. Ex votos y religiosidad 
popular en Ecuador. Quito: Museo de Arte Colonial. Casa de la Cultura 
Benjamín Carrión, 2017.

El Árbol como Conciencia, cohabitar desde el Devenir Onírico y la Conexión 
Arte- Ecosofía

Castro. E. (2010).  Metafísicas caníbales. Buenos Aires. Editores Charlone 

Deleuze. Gilles y Guattari. Félix. (2004). Mil mesetas: Capitalismo y 
esquizofrenia. Paris. Pre-textos. 

Kohn, Eduardo. 2021. Cómo piensan los bosques. Hacia una antropología más 
allá de los humanos. Quito: Editorial Abya-Yala.

Levinas. E. (2002). Totalidad e Infinito Ensayo sobre la exterioridad. España. 
Ediciones Sígueme S.A. 

Wohlleben. Peter. (2016). La vida secreta de los árboles. España. Ediciones 
Obelisco. 



325

Ex/ergo: Ecologías Políticas y Educativas de Investigación/
Creación en Contextos Inter y Transdisciplinarios

Acaso, María. La educación artística no son manualidades. Nuevas prácticas 
en la enseñanza de las artes y la cultura visual. Madrid: Los libros de 
la Catarata, 2010  

Ayreen Anastas y Rene Gabri, En: Doing research. Writings from the finnish 
academy of fine arts, Slager, Henk, Kaila, Jank, Eds. (Helsinki: The 
Finnish Academy of Fine Arts, in collaboration with MaHKU, Utrecht 
Graduate School of Visual Art and Design, EARN (European Artistic 
Research Network) and dOCUMENTA 13) 2012, 8 – 10

Baldacchino, John. Art as unlearning. Towards a mannierist pedagogy. London 
and Nueva York: Routledge. Taylor and Francis Group, 2019.

Borgdorff, Henk, El debate sobre la investigación en las artes. En: CAIRON 
13 Revista de estudios de danza práctica e investigación, Victoria 
Pérez Royo y José Antonio Sánchez, Editores. Madrid: Aula de danza 
Estrella Casero-CENAH, Servicio de publicaciones de la Universidad 
de Alcalá, 2010.

Daston, Lorraine. «Nature by Design». En: Picturing Science Producing Art. 
Jones, C, Galison, P. Eds. Routledege. London and New York: Taylor 
and Francis Group, 1998.

Errazuris, Luis Hernán. «Mejorar la calidad de la Educación Artística en 
América Latina: un derecho y un desafío». En: En: Métodos, contenidos 
y enseñanza de las artes en américa latina y el caribe. (París: UNESCO, 
2003).

Fajardo, Verónica. Métodos, contenidos y enseñanza de las artes en américa 
latina y el caribe. París: UNESCO, 2003.



326

Madroñero Morillo, Mario, Campozano, Enma. «Iconología, cultura visual 
e investigación-creación». Bogotá: Calle 14: revista de investigación 
en el campo del arte 18(33), 2023, 170-189. DOI: https://doi.
org/10.14483/21450706.19947

Meireu, Philippe. Frankenstein educador. Barcelona: Laertes Ediciones. 2001.

Ministerio de cultura y patrimonio. Sistema Integral de Información Cultural 
SIIC. Quito: Ministerio de Cultura y Patrimonio, 2018, 1.

Ranciere, Jacques. El espectador emancipado. (Buenos Aires: Manantial, 
2010).

Slager, Henk. The pleassure of research. Amsterdam: Hatje Cantz Verlag 2015. 

Sullivan, Graeme. Art practice research. Inquiry in the visual arts. California. 
USA: Sage publications, 2005. 



327

Imagen 1 
Cascada de Chunchu loma, sitio de poder (registro de campo).......39
Figuras 1 y 2
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Registro 
canto Sapiru warmi por Rukumama-Mama-Dolo........................ 44
Figuras 3 y 4
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Canto de la 
Pita por Rukumama- Mama-Curi....................................................... 44
Imagen 2
Rukumama-Mama-Curi-Mujer-hormiga-Conga (registro de 
campo)......................................................................................................... 46
Figura 5 y 6
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Registro 
canto contra la minería por Rukumama-Mama-Dolo................. 47
 Figura 7 y 8
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Registro 
canto en defensa del territorio por Rukumama-Mama-Curi.... 47
Imagen 3
Tamia Mullu Yura (registro de campo).............................................51
Imagen 4
Detalle pared del shakan (registro de campo)............................... 57

Índice de Figuras



328

Figura 9 y 10
Código QR (audio en MP3 y transcripción en PDF) Registro 
Mapa Cantado por Byron Grefa Tapuy............................................. 62
Figuras 11 y 12
QR (registro sonoro en MP3 y transcripción en PDF) Canto con 
los Yaku runa por Rukumama-Mama-Curi.................................... 67
Imagen 26. 
Cartografía presentada por Geovana Ponce en el Seminario 
Tecnopoéticas de las artes en Maestría de Investigación/
Creación. Arte y Contexto de la Universidad de Nariño.  
(Pasto,Colombia: 2021) Técnica: montaje digital..........................90
Imagen 27
Alfabeto presentado por Santiago Zambrano para la asignatura 
Arte y lenguaje (Pasto, Colombia 2020). Técnica: apropiación 
digital.......................................................................................................... 94
Imagen 28
Fragmento de la obra Linaje de Jovita Cárdenas. Hace parte 
de su trabajo de grado de Artes Visuales presentado en el 
Salón Palatino. Universidad de Nariño, 2021. Técnica:  Tejido y 
mixtura sobre lienzo..............................................................................96
Imagen 29. 
Obra de autor anónimo como parte de la exposición Monstruo 
Infante realizada en el Salón Cultural Palatino, Pasto, 2012. Izq.: 
Anverso. Periódico intervenido con orín y lapicero. Der.: Reverso. 
Cartón prensado. Cintas añadidas con caligrafía de Román 
Ramírez. ....................................................................................................99
Imagen 30
Obra presentada por Oscar Patiño como parte del proceso de la 
asignatura de Trabajo de Grado, 2022. Técnica:  Pintura y dibujo 
sobre disco de metal, 2022................................................................. 105



329

Imagen 31.
Fragmento de obra sin título de Javier Burgos. Diversos objetos 
intervenidos con dibujo y pintura acrílica en soporte de cartón: 
insignias de Policía Nacional, vela, retazos de revistas (Pasto, 
Colombia 2018)....................................................................................... 110
Imagen 32.
Oveja negra obra escultórica de Heidy Carmona presentada 
como parte de su proceso de investigación en la Maestría 
en Investigación/Creación. Arte y Contexto Técnica (Pasto, 
Colombia 2022) Técnica: escultura en tela. ..................................115
Imagen 33
Registro de espacio de experimentación metodológica..............177
Imágenes 34 y 35
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller 
Tiempo del Lucero .................................................................................181
Imágenes 36 y 37
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller 
Tiempo del Lucero.................................................................................. 187
Imágenes 38 y 39
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller 
Tiempo del Lucero..................................................................................197
Imagen 40
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller 
Tiempo del Lucero..................................................................................197
Imagen 41
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller 
Tiempo del Lucero...................................................................................198
Imagen 42
Registro de espacio de experimentación metodológica Taller 
Tiempo del Lucero...................................................................................198



330

Imagen 56
Registro de árbol en el municipio de Pasto (Col). Registro de 
campo (2023)...........................................................................................235
Imagen 57
Representación de la cosmovisión incaica por Don Juan de Santa 
Cruz Pachacuti. Según imagen del templo del sol.......................238
Imagen 58.
El diario de los sueños. Instalación, 2023......................................239
Imagen 59
Registro bitácora personal...................................................................241
Imagen 60. 
Fragmento de la obra sin título de la autora. Técnica: Escultura 
en tela (Pasto, Colombia: 2023)..........................................................246
Imagen 61
Registro de la obra Sin título de la autora. Técnica: Escultura en 
tela. (Pasto, Colombia: 2023)..............................................................247
Imagen 62
Obra escultórica Las ovejas negras de la autora.  Técnica: 
escultura con textil (Pasto, Colombia: 2020)................................248
Imagen 63
Obra escultórica Las ovejas negras de la autora.  Técnica: 
escultura con textil (Pasto, Colombia: 2020)................................249
Imagen 63
Presagio para un despegue (detalle). Instalación, Centro Cultural 
Palatino, Pasto. 2023............................................................................250
Imagen 64
Presagio para un despegue(detalle). Instalación, Centro Cultural 
Palatino, Pasto. 2023............................................................................251
Imagen 65
Presagio para un despegue(detalle). Instalación, Centro Cultural 
Palatino, Pasto. 2023.............................................................................252



331

Imágenes 66 y 67
Presagio para un despegue(detalle). Instalación, Centro Cultural 
Palatino, Pasto. 2023.............................................................................253
Imagen 68
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023....255
Imagen 69
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023....256
Imagen 70
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023.... 257
Imagen 71
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023....258
Imagen 72
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023....259
Imagen 73
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido sobre hoja, 2023....259
Imagen 74
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido, 2023.........................260
Imagen 75
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido, 2023.........................260
Imagen 76
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido 2023.......................... 261
Imagen 77
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido 2023.......................... 261
Imagen 78
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido 2023..........................262
Imagen 79
Jovita Cárdenas. Entre lo Igual y Diferente (detalle).  
Tejido 2023...............................................................................................262
Imagen 80
Entre lo Igual y Diferente (detalle). Tejido 2023..........................263



332

Imagen 81
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023........................266
Imagen 82
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023........................ 267
Imagen 83
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023........................268
Imagen 84
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023........................269
Imagen 85
De la serie Huéspedes. Dibujo sobre papel, 2023........................270
Imagen 86
De la serie Alteridad Animal. Mixta, 2023.................................... 272
Imagen 87
De la serie Alteridad Animal. Mixta, 2023 ................................... 273
Imagen 88
De la serie Alteridad Animal. Mixta, 2023.................................... 274
Imagen 89
Árbol impactado por rayo en el Centro de la ciudad de San Juan 
de Pasto (Colombia) Registro de campo.......................................... 277
Imagen 90
Registro de campo. Árbol impactado por rayo en el Centro de la 
ciudad de San Juan de Pasto (Colombia).........................................280
Imagen 91
Acción- intervención escultórica en el árbol impactado por rayo 
en el Centro de la ciudad de San Juan de Pasto (Colombia).....282
Imagen 92
“Un rayo dibujó este árbol”. Intervención escultórica en el árbol 
impactado por rayo en el Centro de la ciudad de San Juan de 
Pasto (Colombia).....................................................................................285
Imagen 93
Humus. Intervención escultórica en plantas, 2023....................286



333

Imagen 94
Humus. Intervención escultórica en plantas, 2023 ................... 287
Imagen 95
Humus. Intervención escultórica en plantas, 2023....................288
Imagen 96
Humus. Intervención escultórica en plantas, 2023 ...................289
Imagen 97
Humus. Intervención escultórica sobre plantas, 2023..............290
Imagen 98
Humus. Intervención escultórica sobre plantas, 2023.............. 291
Imagen 99
De la serie Tiempo y distancia. Dibujo sobre papel, 2023 .......293
Imagen 100
De la serie Tiempo y distancia. Dibujo sobre papel, 2023........294
Imagen 101
De la serie Tiempo y distancia. Dibujo sobre papel, 2023........295
Imagen 102
Registro fotográfico de la instalación performática Clinamen. 
Centro Cultural Banco de la República, Pasto 2023................... 297
Imagen 103
Registro fotográfico de la instalación performática Clinamen.  
Centro Cultural Banco de la República, Pasto 2023................... 297



334

Gustavo Martín Arébalo. 

Licenciado en Creación Teatral por la Universidad de las Artes de 
Ecuador (UArtes). Investigación: Gestos performáticos y controversias 
ecológicas. Investigación-creación inter y transdisciplinar con el 
grupo Eco-lógicas: relaciones expansivas, reequilibrio de los extractivismos 
y derivaciones performáticas (UArtes). Proyecto “Pases del niño”: estudio 
histórico-teatrológico. Publicaciones: Procesos de resistencia y educación 
abiertos a la alteridad. Aportes desde el estudio de casos a través del 
performance en clave antropológico-filosófica, Revista La Deleuziana. 
Tallerista de teatro y prácticas psicocorporales, para reivindicaciones 
históricas, políticas, sociales y ecológicas.  Investigador externo del Grupo 
de Investigación-Creación, Escrituras y Educación en Artes (GICEEA).

Correo electrónico: martin.arebalo@uartes.edu.ec

Sara R. Félix Molina. 

Nació en Sigsig, Ecuador en 1993. Licenciada en Creación Teatral 
por la Universidad de las Artes de Ecuador. Investigación-creación 
inter y transdisciplinaria sobre desequilibrios socioambientales en 
los cuerpos-territorios y las sonoridades-lenguas; restauración de la 
memoria ancestral y conocimientos-prácticas de cosmología indígena. 
Co-creación en La Flora de las Tsupus. Poética de resonancias presentada 
en Polonia, Proyecto Physical Theatre for Youth (Erasmus +), y Rastreo 
de complicidades vitales. Tácticas cosmográficas y resistencias de 
alteridad, escrituras performáticas, Pabellón Estudiantil de México, PQ 

Acerca de los autores



335

23. Cuadrienal de Praga 2023. Integrante del Grupo de Investigación-
Creación, Escrituras y Educación en Artes (GICEEA).  

Mario Madroñero Morillo. 

PhD en antropología por la Universidad del Cauca, Magister en 
etnoliteratura y Licenciado en filosofía y letras por la Universidad 
de Nariño. Docente de la carrera de Licenciatura en Literatura de la 
Universidad de las Artes. Experiencia en docencia e investigación/
creación en contextos interdisciplinarios e interculturales relacionados 
con las escrituras no alfabéticas, la diversidad epistémica, las estéticas 
de alteridad, la lingüística y las semióticas asignificantes, teoría y crítica 
literaria, decolonialidad, desconstrucción, escrituras multisensoriales. 
Director del Grupo de Investigación Creación en Escrituras, Educación 
y Artes GICEEA. 

Correo electrónico: mario.madronero@uartes.edu.ec; 
mariomadronero27@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-5828-688X

Jhon Benavides Narváez: 

Docente e investigador del Departamento de Artes Visuales, Uni-
versidad de Nariño (Col). Coordinador de la Maestría en Investigación/
Creación. Arte y Contexto de la Universidad de Nariño. Técnico profesional 
en dibujo publicitario y comunicación, Academia de Dibujo Profesional de 
Cali. Licenciado en artes plásticas y Magister en etnoliteratura, Universidad 
de Nariño; Doctor en antropología, Universidad del Cauca. Exposiciones 
colectivas e individuales en Colombia, Ecuador, Venezuela, Perú, Argen-
tina, México, España, Portugal, Japón e Inglaterra. Ponente en encuentros 
académicos de Colombia, Perú, Venezuela, México, Ecuador y Brasil. 
Menciones a nivel nacional e internacional en literatura e ilustración.

Correo electrónico: jhonfelipebenavides@gmail.com



336

Blanca Rivadeneira Kingman. 

(Quito, 1978) Licenciada en Ciencias de la Educación. Mención: 
Música Movimiento y Lenguaje; Magister en Estudios Sociales. 
Mención: Género y Desarrollo FLACSO-Ecuador, investigación: “Género, 
corporalidades y afectos: Educación como sujeción y Educación como 
práctica de libertad”. Estudios en Danza Contemporánea. Facilitadora de 
Biodanza SRT. Obras: “Movimiento en Colectivo”; Performance: “Huella 
común” realizado con dirigentes indígenas de Ecuador y “Diestras 
acciones zurdas”, investigación desde-en-sobre educación, género, 
discapacidades y artes escénicas, el potencial del movimiento para la 
educación y la salud. Docente de la Carrera de Danza en la Universidad 
de las Artes.

Correo electrónico: blanca.rivadeneira@uartes.edu.ec 
https://orcid.org/0009-0002-5083-6511

Tamia Sánchez Pérez. 

(Chimborazo, 1990) Bailarina, creadora y guía en proyectos 
pedagógicos no formales en danza contemporánea con Aposta Danza. 
Licenciada en danza por la Universidad de las Artes; Diplomado en 
“Cuerpo, arte y educación”, Facultad de Artes, Universidad de Chile. 
Vinculación del arte con la ecología y prácticas ambientales sostenibles. 
Integrante de La Perinola, espacio de gestión artística independiente, 
Riobamba. Ha realizado pasantías en técnicas de danza contemporánea 
e interpretación escénica con Laura Alvear, Klever Viera, Ballet 
Contemporáneo de Cámara, Compañía Nacional de Danza del Ecuador. 
Actualmente es docente de nivelación en la Universidad de las Artes.  

Correo: tamia.sanchez@uartes.edu.ec



337

Sobre lo artistas 

Libia Fernanda Benavides. 

Maestra en Artes Visuales, estudiante de la Maestría en 
Investigación/Creación Arte y contexto de la universidad de Nariño. 
Investigaciones: La vida del Árbol, Cosmopolítica y Percepciones 
Fenomenológicas como Reflexión del Valor Simbólico desde el Vínculo 
Arte-Ecosofía y El Árbol como Conciencia, Cohabitar desde el Devenir 
Onírico y la Conexión Arte-Ecosofía. Participación en el grupo de 
investigación: Dibujo por-venir. Exposiciones: Universidad distrital 
Francisco José De Caldas, Bogotá–2018, Pinacoteca del palacio de Bellas 
Artes, universidad de Caldas, Manizales–2019; PRETEXTO proyecto 
ganador Reactivarte, Pasto, 2022; Proyecto tesis 2022 Museo de arte 
contemporáneo de Bogotá.

Correo electrónico: lifebeor@gmail.com 

Heidy Carmona. 

Maestra en artes Visuales. Egresada Maestría en investigación 
creación arte y contexto Universidad de Nariño; Animadora pedagógica 
Museo del Oro Nariño. Artista, carnaval de negros y blancos, Pasto. 
Exposiciones: VII Salón de pintura Nariño 2015; V, VI, VII, X; Salones 
de Arte, 2016 a 2022; Salón Victoriano Salas 2016 a 2021; VII salón de 
Arte, Pasto, 2019; Exposición Perú-Colombia 2017; Ponente, Universidad 
de Tumbes Perú; Universidad de la paz Cipaz 2021; Encuentro de arte, 
Ibagué 2021; II Concurso de pintura y escultura Velásquez, España/
China, 2022; Tallerista eco grafismos panamazónicos, Universidad de 
las Artes Guayaquil 2023

Correo electrónico: carmonaheidy@gmail.com 



338

Alejandro Guzmán Tarapués. 

Artista Visual egresado de la Universidad de Nariño. Egresado 
Maestría en investigación creación arte y contexto Universidad de 
Nariño.  Desde la plástica ha ahondado en contextos comunitarios 
desde procesos ref lexivos y analíticos. Empleando herramientas 
artísticas como: la pintura, el dibujo, la escultura, la instalación y el 
performance, esta última como práctica específica abordada desde el 
teatro, la investigación y la expresión corporal. Su experiencia con el 
arte, el teatro y la interdisciplinariedad han permitido identificar las la 
fenomenología de la creación artística y comprender el escenario social 
y sus aspectos culturales a través de procesos colectivos y comunitarios.

Qr de acceso a obras: 

Jovita Cárdenas Benavides. 

Bióloga y Artista Visual de la Universidad de Nariño, estudiante 
de la Maestría en Investigación Creación. Arte y Contexto. Docente 
hora catedra del Programa de Artes de la Universidad de Nariño. 
Investigaciones: Aislamiento de Bacterias Degradadoras de Petróleo 
Tumaco (N), Anatomía de la Sabiduría Femenina y Entre lo Igual y 
Diferente. Ponente VII Seminario SUR (Estética) 2024; Talleres Culturales



339

 Universidad de Nariño 2022-2023; Mención de honor y tercer puesto 
Salón San Juan de Pasto 2022. Proyecto Tesis 2022; Museo de Arte

Contemporáneo de Bogotá, 2021: Obra de Naturaleza Permanente, Tercer 
Encuentro de Red Latinoamericana en Investigación-Creación. 

Correo electrónico: cardenassocorro1974@gmail.com 
Qr de acceso a obras: 

Edith Benavides.

 (Pasto, Colombia 1993) Maestra en Artes Visuales de la Universidad 
de Nariño, egresada de la Maestría en Investigación/Creación. Arte 
y contexto, la cual curso como becaria de excelencia estudiantil en 
la misma institución. Individualmente ha realizado las exposiciones 
Huésped(es) (2023), Ars Animalis (2022) y Corpus Animal (2018). 
Seleccionada en: Proyecto Tesis MAC (2018); XVII Salones Regionales 
de Artistas Región Sur (2020); Programa Nacional de Estímulos (2021); 
Primer y segundo lugar en dos versiones del Salón San Juan de Pasto 
(2022 y 2023) entre otras. Ha participado en exposiciones regionales, 
nacionales e internacionales. 



340

Correo electrónico: lediel20@gmail.com 
Qr de acceso a obras: 

 

Luis Danilo Estacio Rosero. 

(Pasto, Colombia 1993) Maestro en Artes Visuales y egresado de la 
Maestría en Investigación/Creación, Arte y Contexto de la Universidad de 
Nariño. Individualmente ha realizado las exposiciones Vestigios Bestiales 
(2018) Memorias del Antropoceno (2022) La Paradoja del Paisaje (2023) 
y Piedra Curada (2023), Ha participado en el Salón Regional de Artistas 
región sur (2018, 2022) y en exposiciones colectivas en Colombia, Japón, 
Escocia y Estados Unidos. Actualmente, vive y trabaja en Pasto.

Correo electrónico: daniloestacio1@gmail.com  
Qr de acceso a obras: 



341

Jaime Meza. 

Artista visual de la universidad de Nariño, estudiante maestría 
en investigación creación arte y contexto MICAC. Investigación sobre 
el origen, la tradición y la familia en perspectivas literarias y plásticas 
y procesos etnográficos. Exposiciones y seminarios; Salón San juan de 
Pasto, Salón encuentros cotidianos, Seminario: Investigación en las artes, 
Universidad de Nariño. Proyectos: Cancillería de Colombia, Fundación 
francesa aire, Banco de la república de Colombia, Agencia de coopera-
ción internacional turca TIKA; Ministerio de cultura: área de colectivos 
emergentes. Docente Programa de artes de la universidad de Nariño.

Qr de acceso a obras: 

     

Germán Monederos

(IPIALES COLOMBIA 1992) Maestro en artes visuales de la 
universidad de Nariño, egresado de la maestría en investigación/
creación arte y contexto. Exposiciones: Exposición artística internacional 
“NADAISTA” Casa cultural delirium; tesis de Maestría: “el juego 
experiencia y acontecimiento”; Diarios de mi barrio, pinacoteca 
departamento de Nariño, 2019 a 2022; Colectivo artístico 83 km, 
Pinacoteca, Nariño; Encuentros cotidianos, 2017; Exposición: alcaldía 
de pasto, secretaria de cultura, séptimo salón de arte junio, 2018; Mural 
OIM 2024; 2012 Exposición plástica “BENJAMIN CARRION”, Carchi 



342

Ecuador; 2017 mención de honor Salón anual de pintura galería Goya 
2021 (México). Docente Casa de la Cultura, 2018-2019. 

Qr de acceso a obras: 

     

Andrés Jaramillo. 

Artista Visual, Performer, Actor. Egresado de maestría en Artes 
Visuales de la Universidad de Nariño y Licenciado en Arte Dramático 
de la Universidad de Antioquia, programa de Profesionalización 
Colombia Creativa del Ministerio de Cultura; Egresado de la Maestría 
en Investigación - Creación Arte y Contexto Universidad de Nariño. 
Director del Colectivo Eriopetal y del “Laboratorio de Performance como 
Dispositivo Crítico de Pensamiento”.

Correo electrónico: eltympanodeaj@gmail.com 
Qr de acceso a obras: 



Año de publicación: 2025
San Juan de Pasto - Nariño - Colombia



Ecorrelatos. literaturas, artes y escrituras emergentes.

344


