
1 
 

La Idea de Normalización Filosófica en la Historia de la Filosofía Colombiana 

 

  

 

 

 

 

 

Mayerli Alejandra Deraso Andrade 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Universidad de Nariño 

Centro de Estudios e Investigaciones Latinoamericanas -CEILAT- 

Maestría en Estudios Latinoamericanos  

San Juan de Pasto 

2020 



2 
 

La Idea de Normalización Filosófica en la Historia de la Filosofía Colombiana 

 

 

 

Mayerli Alejandra Deraso Andrade 

 

 

Trabajo de investigación presentado como requisito para optar al título de  

Magíster en Estudios Latinoamericanos  

 

 

 

Asesor  

Dr. Pedro Pablo Rivas Osorio. 

 

 

 

 

Universidad de Nariño 

Centro de Estudios e Investigaciones Latinoamericanas -CEILAT- 

Maestría en Estudios Latinoamericanos  

San Juan de Pasto 

2020 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

“Las ideas y conclusiones aportadas en la tesis de grado son responsabilidad 

 exclusiva de los autores” 

Artículo 1ro del Acuerdo No. 324 de octubre 11 de 1966 emanado del Honorable  

Consejo Directivo de la Universidad de Nariño. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Nota de Aceptación 

____________________________ 

____________________________ 

____________________________ 

 

 

 

____________________________ 

Firma del Presidente del Jurado 

 

 

____________________________ 

Firma del Jurado  

 

 

____________________________ 

Firma del Jurado  

 

____________________________ 

Firma del Jurado  

 

 

San Juan de Pasto, diciembre 11 de 2020. 



5 
 

AGRADECIMIENTOS 

  

Esta sección de este trabajo la considero de gran importancia porque refleja las diversas 

emociones que hicieron parte de este proceso de investigación y de enseñanza; escalar en la 

formación académica es un trabajo de emociones. Reconozco que el esfuerzo del pensar y el 

acercamiento al conocimiento son dones que Dios ha regalado al ser humano, por eso, quiero 

agradecerle por permitirme la vida y dotarme de inteligencia para capacitarme y tener las 

capacidades para acceder al aprendizaje.  

Quiero agradecer a Guillermo Lagos mi compañero de vida, de viajes y de sueños; cómplice 

de este anhelo académico, quien me acompañó en el proceso, rió y entristeció por todos los 

contratiempos presentados en esta formación y las renuncias a nuestras travesías.  

A mis padres Gloria María y José María por darme la vida, acompañarme, apoyarme, 

preocuparse y animarme siempre a lograr mis propósitos académicos. A mis hermanos: Carolina, 

Yuli, Juan José y a mis queridas sobrinas Fernanda y Amélie por compartir conmigo y celebrar 

nuestros triunfos. A Lenon por desvelarse y acompañarme a escribir este texto. 

Mis más sinceros agradecimientos al Doctor Pedro Pablo Rivas Osorio, la persona que no sólo 

orientó este trabajo; mi maestro quien me formó y me enseñó a caminar en el mundo de la 

academia, mi deuda con él en mi formación profesional, por enseñarme que los grandes logros 

son de disciplina, de dedicación, de sacrificios y de paciencia. 

A la Universidad de Nariño, y en especial al Centro de Estudio e Investigaciones 

Latinoamericanas -CEILAT- por creer y crear el programa de Maestría en Estudios 

Latinoamericanos, por abrirme las puertas y darme la oportunidad de conocer, trabajar y sobre 

todo aprender y formarme en este centro de investigaciones. 



6 
 

DEDICATORIA 

 

“Puesto que ya muchos han tratado de poner en orden la historia de las cosas que entre 

nosotros han sido ciertísimas, tal como nos lo enseñaron los que desde el principio lo vieron con 

sus ojos, y fueron ministros de la palabra,  

Me aparecido también a mí, después de haber investigado con diligencia todas las cosas desde 

su origen, escribírtelas por orden […]” (Lc 1: 1-3 Reina Valera). 

 

 

 

A Guillermo Lagos, mi compañero de vida y de viajes 

A mis padres: Gloria María y José María 

A mis hermanos: Carolina, Yuli y Juan José 

A mis sobrinas: Fernanda y Amélie 

A Lenon… 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

RESUMEN 

 

Esta tesis expone y discute la idea de Normalización Filosófica en la historia de la filosofía 

Colombiana. Para ello, se presenta una contextualización, una serie de ideas e interpretación de 

la Normalización Filosófica como un momento y categoría que ha tenido  implicaciones en la 

historia de la filosofía, demostrando la limitación y marginación del quehacer filosófico en la 

historia de las ideas filosóficas, y la importancia de ampliar los horizontes filosóficos desde la 

filosofía no académica como posibilidad de reconstrucción de la historia de la filosofía en 

Colombia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

ABSTRACT 

 

This thesis exposes and discusses the idea of Philosophical Normalization in the history of 

Colombian philosophy. For this, it is presented a contextualization, a series of ideas and 

interpretation of the Philosophical Normalization as a moment and category that has had 

implications in the history of philosophy, showing the limitation and marginalization that 

philosophical work has had in the history of philosophical idea, and the importance of 

broadening the philosophical horizons from non-academic philosophy as a possibility of 

reconstruction of the history of philosophy in Colombia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

TABLA DE CONTENIDO 

 

INTRODUCCIÓN 

CAPÍTULO 1. CONTEXTUALIZACIÓN DE LA HISTORIA DE LA FILOSOFÍA Y LA 

NORMALIZACIÓN FILOSÓFICA EN COLOMBIA ........................................................... 16 

1.1.Aproximación a la historia de la filosofía en Colombia ......................................................... 17 

1.2.La Normalización Filosófica en Colombia y la Normalidad Filosófica ................................. 38 

CAPÍTULO 2. IDEAS DE LA NORMALIZACIÓN FILOSÓFICA EN COLOMBIA ...... 49 

2.1.Periodización de la Normalización Filosófica ........................................................................ 49 

2.2.Definición de la Normalización Filosófica ............................................................................. 52 

2.3.Escenarios institucionales en la Normalización Filosófica ..................................................... 55 

CAPÍTULO 3. LA IDEA DE MARGINACIÓN FILOSÓFICA CON LA 

NORMALIZACIÓN FILOSÓFICA ......................................................................................... 63 

3.1. La filosofía moderna antes de la fundación del Instituto de Filosofía ................................... 64 

3.2. El quehacer filosófico por fuera de las Facultades de Filosofía en Colombia ....................... 72 

CAPÍTULO 4. LA NORMALIZACIÓN FILOSÓFICA Y LA HISTORIA DE LA 

FILOSOFÍA EN COLOMBIA .................................................................................................. 80 

4.1. La Normalización Filosófica como un discurso para narrar la historia de la filosofía en 

Colombia  ...................................................................................................................................... 80 

4.2. La historia de la filosofía en Colombia más allá de la Normalización Filosófica ................. 87 

CONCLUSIONES....................................................................................................................... 94 

RECOMENDACIONES .......................................................................................................... 103 

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................................... 105 

   

 



10 
 

 

LISTA DE ANEXOS 

 

 

Anexo cuadro No. 1. Ejemplo de relación de algunas Instituciones Universitarias de 

Colombia y el aporte a la profesionalización y difusión de la filosofía en la Normalización

..................................................................................................................................................... 110 

Anexo cuadro No. 2. Ejemplo de eventos filosóficos realizados en la Normalización (años 

50-80). ......................................................................................................................................... 111 

Anexo cuadro No. 3. Comunidades filosóficas de Colombia surgidas en la Normalización.

..................................................................................................................................................... 113 

Anexo cuadro No. 4. Clasificación de filósofos colombianos y corrientes filosóficas en la 

Normalización. .......................................................................................................................... 114 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

GLOSARIO 

 

Historia de la filosofía en Colombia: significa la reconstrucción de la tradición filosófica a 

través del tiempo en el contexto colombiano. 

Historia de las ideas filosóficas en Colombia: representa una metodología de la historia de la 

filosofía y un quehacer filosófico realizado desde Colombia en aras de reconstruir la historia de 

la filosofía del país. 

Normalidad Filosófica: es una categoría que corresponde al proyecto filosófico en 

Latinoamérica, para explicar históricamente a la filosofía como una actividad normal en la 

cultura desarrollada desde las condiciones académicas.  

Normalización Filosófica: es una idea o categoría  filosófica y un problema histórico-filosófico 

de la historia de la filosofía en Colombia que se deriva de la Normalidad Filosófica, surgido para 

indicar el proyecto de institucionalización de la filosofía y la producción de la filosofía moderna.  

Filosofía académica: hace referencia a la producción y el quehacer filosófico realizado desde la 

academia y los métodos filosóficos occidentales empleados en una institución académica.  

Método filosófico: la forma de hacer la filosofía desde las corrientes filosóficas occidentales.  

Institucionalización filosófica: término utilizado para indicar la institucionalización de la 

filosofía en el contexto colombiano que corresponde con la creación del Instituto de Filosofía de 

la Universidad Nacional y a la producción filosófica moderna. 

Academia: corresponde a la institución académica como espacio de la producción filosófica. 

Quehacer filosófico: la actitud de reflexionar y hacer filosofía a partir de nuestras realidades 

sociales, expresada en la diversidad de discursos que están al margen de la academia; y la labor 

filosófica académica que reconoce las diversas expresiones de hacer filosofía en la historia de la 

filosofía. 



12 
 

INTRODUCCIÓN 

 

 

El propósito de esta tesis es abordar la idea de Normalización Filosófica en Colombia, a través 

de la interpretación y el entendimiento de algunos conceptos e ideas presentes en el estudio de la 

historia de la filosofía en Colombia.  

Para desarrollar este trabajo de investigación se tuvo en cuenta la pregunta ¿Cuáles son las 

ideas de Normalización Filosófica en Colombia para reflexionarlas en el marco de la historia de 

su  filosofía? Se abordaron desde un enfoque hermenéutico por sus posibilidades de análisis e 

interpretación, por otra parte, se presenta la posibilidad de llegar a conclusiones diferentes a las 

conocidas. 

En el presente trabajo se acudió al concepto de interpretación; para Gadamer (1977) 

“interpretar significa justamente aportar propios conceptos previos con el fin de que la referencia 

del texto haga realmente lenguaje para nosotros” (p.477). Este enfoque de investigación permitió 

hacer interpretaciones y comprender la Normalización Filosófica como una categoría o idea 

filosófica y como un problema histórico-filosófico.  

Para llevar a cabo la pregunta orientadora, se formuló el objetivo general: Exponer las ideas 

de la Normalización Filosófica en Colombia para reflexionarlas en el marco de la historia de la 

filosofía. A su vez que se formularon los objetivos específicos: a) Contextualizar la historia de la 

filosofía colombiana, el concepto de Normalización Filosófica y de Normalidad Filosófica. b) 

Identificar ideas y/o elementos de la Normalización Filosófica en la historia de la filosofía en 

Colombia. c) Interpretar o repensar la categoría de Normalización Filosófica en la historia de las 

ideas filosóficas en Colombia.  



13 
 

Para dar respuesta a estos objetivos, fue importante también formular la pregunta qué es la 

historia de la filosofía, razón por la cual, debe enfatizarse que esta temática presenta discusiones 

diversas en cuanto a su definición y objeto. La historia de la filosofía es historiar significa “la 

historia de los problemas y de los conceptos” (Windelband, 1948, s.p.). El modo como se han 

presentado y abordado las diferentes expresiones filosóficas, las polémicas sobre lo que es la 

historia de la filosofía han sido heredadas por los estudiosos de la filosofía en Colombia y en 

Latinoamérica.  

La historia de la filosofía occidental tradicionalmente ha sido escrita y es presentada 

“sencillamente la exposición de las doctrinas filosóficas en orden cronológico o el trabajo 

especial, pero igualmente expositivo, sobre una de ellas o sobre una tesis o concepto particular 

de una de ellas” (Ortega y Gasset 1944, p.159). La forma tradicional de hacer historia de la 

filosofía occidental es una herencia filosófica que se han aplicado a los contextos colombiano y 

latinoamericano. En Latinoamérica y Colombia encontramos que una de las formas de hacer 

historia de la filosofía ha sido la historia de las ideas filosóficas que se tratará más adelante.   

De este modo, indagar en la historia de la filosofía significaría ir a las ideas o conceptos en 

relación a la filosofía, con la finalidad de entender el pasado y reconstruirlos. Cabe resaltar que 

en lo revisado por este trabajo no se encontró criterios para determinar qué ideas deben ser 

consideradas como filosóficas y cuáles se deben excluir de la historia de la filosofía, lo cual 

podría ser un problema para este tipo de investigación; a grandes rasgos, la historicidad de la 

filosofía se hace y se estudia a través de la interpretación y discurrir de las ideas singulares 

existentes en relación a la filosofía, y del modo de hacerse de ella presentes en la sociedad y en 

su historia o en una época determinada. 



14 
 

En concordancia con lo anterior, esta investigación se construyó teniendo en cuenta la 

dominancia de una bibliografía especializada, se realizó una revisión de fuentes o documentos de 

referencia, seleccionados a partir del rastreo de la historia de las ideas filosóficas en Colombia. 

Por ende, se tendrán en cuenta datos y elementos logrando una aproximación a las ideas y 

circunstancias de la Normalización Filosófica en la historia de la filosofía en Colombia. 

La técnica de recopilación necesaria en esta indagación es de información teórica, puesto que 

se revisaron fuentes documentales primarias que reposan en las diferentes sucursales de la Red 

de Bibliotecas Luis Ángel Arango pertenecientes a la Red Cultural del Banco de la República en 

Colombia, y las bases de datos de bibliotecas digitales de universidades colombianas como: la 

Pontificia Universidad Javeriana y la Universidad Santo Tomás.  

Como primer momento de la presente investigación se revisó la bibliografía y los 

antecedentes del tema en los diferentes repositorios, que fueron clasificados por autor y año de 

publicación. Posteriormente, se registró información en fichas bibliográficas, especialmente 

fichas de lectura como instrumento de recolección de datos para ordenar y clasificar autores, 

temas, conceptos y categorías importantes en la interpretación, análisis y construcción del texto. 

En virtud de la naturaleza documental de la investigación, se hizo un rastreo de 

investigaciones, reflexiones y estudios realizados con respecto a la historia de la filosofía en 

Colombia, los cuales permitieron contextualizar la problemática de la Normalización Filosófica. 

Además, se abordaron antecedentes históricos para conocer elementos y circunstancias alrededor 

de la actividad filosófica colombiana desarrollada en el contexto mencionado. Por último, se 

identificaron y se seleccionaron antecedentes teóricos en el campo de la historia de la filosofía en 

Colombia como Jaime Jaramillo Uribe, Jaime Vélez Correa, Germán Marquínez Argote, Eudoro 

Rodríguez Albarrán, Daniel Herrera Restrepo, Rubén Sierra Mejía, Leonardo Tovar González, 



15 
 

Guillermo Rodríguez Valbuena, Damián Pachón Soto, Carlos Arturo López, Juan Camilo 

Betancur, entre otros. También, fue necesario abordar el concepto de Normalidad Filosófica 

desarrollado por el filósofo argentino Francisco Romero relacionándolo con la idea de 

Normalización Filosófica en Colombia.  

Este trabajo es presentado en cuatro capítulos. En el primero, se realiza una contextualización 

de antecedentes y aproximación teórica de la historia de la filosofía en Colombia, del concepto 

de Normalidad Filosófica y de la Normalización Filosófica en Colombia. En el segundo, se 

desarrollan algunas ideas de la Normalización de la Filosofía en Colombia. En el tercero, se 

presenta la idea de marginación en la Normalización Filosófica. Y en cuarto y último capítulo, se 

exponen algunas ideas y reflexiones de la categoría de Normalización Filosófica y la historia de 

la filosofía en Colombia.  

Por último, es importante señalar algunos contratiempos presentados en esta investigación en 

relación a la revisión bibliográfica. En la búsqueda y rastreo de la historia de la filosofía en 

Colombia se encontró que el tema investigado no ha sido muy elaborado en nuestro país; por 

consiguiente la bibliografía sobre historia de la filosofía en Colombia y la Normalización 

Filosófica es muy escasa en nuestro medio y las bibliotecas o repositorios físicos donde se 

encuentran las publicaciones existentes son muy limitados.  

Además, el proceso de esta investigación se desarrolló en medio de las condiciones del 

acontecimiento de la Pandemia Mundial Covid-19, lo cual no permitió tener acceso a las 

bibliotecas de manera personal, y el proceso de lectura y revisión de alguna bibliografía se 

realizó en línea, esto es una dificultad para este tipo de investigación donde es de gran 

importancia el contacto físico para hacer revisión bibliográfica.   

 



16 
 

CAPÍTULO 1. CONTEXTUALIZACIÓN DE LA HISTORIA DE LA FILOSOFÍA Y LA 

NORMALIZACIÓN FILOSÓFICA EN COLOMBIA 

 
La historia de las ideas filosóficas en América Latina pero también ella en general nos ha 

enseñado no solo que son inseparables historia de la filosofía e historia de las ideas, sino 

que esta última precede a aquella, en tanto la cuestión intra-filosófica de la verdad solo se 

reconoce en los efectos históricos de verdad de cada doctrina, como también la 

hermenéutica gadameriana nos ha revelado  

(Tovar, 2017, pp.46-47). 

Este capítulo tiene como objetivo presentar los antecedentes de la historia de la filosofía en 

Colombia, la historia de las ideas filosóficas colombiana y la idea de Normalización Filosófica 

mientras se hace una contextualización teórica de las mismas. Además, de hacerse una 

introducción a las categorías de Normalización Filosófica en Colombia y Normalidad Filosófica. 

En este sentido, para tratar el tema de la Normalización Filosófica, un problema de la historia de 

la filosofía en Colombia (años cuarenta del siglo XX), fue necesario hacer un rastreo de los 

primeros intentos de reconstrucción de la historia de la filosofía realizados en Colombia en el 

siglo XX. Esto con el fin de identificar las discusiones en el marco de esta problemática, en 

donde además se presenta una descripción de la historia de la filosofía, teniendo en cuenta que 

profundizar en este aspecto sugiere tener en cuenta las condiciones: económicas, sociales, 

políticas, educativas y culturales que permean la labor del quehacer filosófico de un país, las 

cuales serán importantes para la investigación, pero no serán el centro de la misma.  

 

 



17 
 

1.1.  Aproximación a la historia de la filosofía en Colombia 

 

Tratar a la tradición filosófica en Colombia como un tema de investigación es una tarea vigente y 

relevante. Esto, porque alrededor de la filosofía en Colombia surgen varias polémicas como: 

¿existe o no una tradición filosófica en nuestro país? ¿Cómo ha sido la evolución de la filosofía? 

¿Cómo es la filosofía? y sobre todo ¿Cómo se ha construido la historia de la filosofía 

colombiana, bajo qué principios o categorías y cómo debería seguirse construyendo? 

Una de las formas para responder a ciertos interrogantes ha sido la historia de las ideas 

filosóficas en Colombia, comenzada desde el siglo XX como necesidad para la reconstrucción de 

nuestro pasado intelectual y de nuestras herencias filosóficas. Para los autores Germán 

Marquínez, Leonardo Tovar y Damián Pachón esta es una metodología para indagar las ideas 

filosóficas del mundo occidental presentes en nuestro medio, pues es “entendida como recepción 

de los sistemas filosóficos europeos” (Tovar, 2017, p. 46). Esto significa que “se fija en los 

contextos, el proceso de recepción del pensamiento europeo en América, el ingreso de autores y 

corrientes en los distintos países de América Latina” (Pachón, 2019, p.297).  

En la tradición filosófica colombiana desde la concepción de Marquínez (1992): 

No hemos tenido grandes pensadores, como sí Europa: ni un Descartes, ni un Kant o 

Hegel, ni un Marx o Nietzsche, etc. Pero si esto es verdad, también lo es que en nuestros 

países latinoamericanos ha existido siempre una intelectualidad que, apropiándose de 

ciertas ideas vigentes en el Viejo Continente, ha tratado de pensar los problemas inherentes 

a nuestra historia económica, social, política o religiosa (p.9).  

La historia de las ideas filosóficas en Colombia es un trabajo que ha presentado 

dificultades y discusiones metodológicas, pues es una labor en reconstrucción. Los trabajos de 

historia de la filosofía realizados en el siglo XX “son parciales, se limitan a determinadas 



18 
 

épocas, corrientes o pensadores” (Marquínez, 1992, p.10). Se basan en el principio de la 

periodización para dar cuenta de los diferentes momentos que ha tenido el desarrollo del 

pensamiento; donde se intenta abarcar las ideas filosóficas presentes en la historia de nuestro 

país. Esto significa que hacer historia de la filosofía es reconstruir las ideas filosóficas que 

representan: 

Imágenes, nociones, conceptos o proposiciones sobre lo que son o deberían ser las cosas. 

Como muchas veces ellas apenas están enunciadas en las fuentes originales, el analista 

debe comenzar por explorar su contenido, por registrar sus elementos constitutivos y por 

aclarar sus posibles contradicciones con el fin de descifrar su verdadero significado. En el 

desarrollo de esta labor la historia de las ideas se convierte a menudo en un ejercicio de 

desmitificación, de desenmascaramiento […] (Cataño, 1997, p.4).  

En el ejercicio de conocer las ideas filosóficas, es importante decir que estas pueden estar en 

relación con la función social y la vida cotidiana. Afirma Rodríguez (2003) que “las ideas, y en 

especial las filosóficas, están relacionadas con la vida social, de manera que el mundo cotidiano 

expresa a través de ellas la complejidad de las relaciones objetivas y subjetivas (p.7). Es decir, la 

historia de la filosofía es una labor que se desarrolla a partir de diferentes relecturas de las ideas 

presentes en la vida intelectual y social.  

En palabras de Eudoro Rodríguez Albarracín, la historia de las ideas filosóficas es una 

disciplina:  

Cuyo horizonte parece moverse en esta articulación dinámica entre ideas y sociedad, 

suscita al mismo tiempo una cierta “crisis” en la forma de entender la historia de la 

filosofía, su validez, su autonomía y su carácter necesario como dimensión constitutiva del 

filosofar mismo (Rodríguez, 1992, pp.13-14). 



19 
 

Como se puede comprender, la historia de la filosofía no solo presenta problemas 

epistemológicos a la hora de estudiar su objeto, sino que también presenta dificultades 

metodológicas en su reconstrucción y reflexión. La forma de historiar la filosofía es un 

problema que puede adjudicársele únicamente a Colombia, por el contrario, es un problema 

de tradición heredado desde la filosofía occidental. Esto, porque la filosofía en la historia 

presenta diversas ideas, suscitando intereses subjetivos, entonces, la manera de describir la 

filosofía depende de la orientación investigativa:  

La manera de historiar, que presupone la historicidad, funda el pluralismo metodológico-

histórico y el núcleo de interés fundamental, según se oriente la historia de la filosofía a la 

investigación monográfica, al estudio de los problemas básicos, a los comentarios, a las 

biografías, al contexto social, científico o cultural, etc. (Rodríguez, 1992, p.15).  

     Los primeros antecedentes de la reconstrucción de la historia de la filosofía en Colombia 

aparecen desde la primera década del siglo XX. Según Molano, Ronderos, Chavarro, y Orozco 

(2006) una de las primeras producciones realizadas en el país se intituló: Una historia de la 

filosofía colombiana (1917) y fue escrita por Francisco Franco Quijano. Esta obra recopiló datos 

de autores y obras relacionadas con la filosofía, y es una base para los estudios posteriores sobre 

esta temática. Posteriormente, fue publicada La filosofía en Colombia (1923), un artículo 

divulgado en la Revista Colegio Mayor de Nuestra Señora del Rosario por Francisco Rengifo, 

realizado a partir del primer escrito mencionado. Este texto a diferencia del anterior contribuye a 

la presentación de la historia de la filosofía de manera metodológica por períodos: Período 

Colonial, Reacción antiescolástica y Renacimiento neotomista. 

En el período comprendido entre los años 1930-1940 surgieron las autoridades: Jaime 

Jaramillo Uribe y Cayetano Betancur, quienes se interesaron por el tema de la historia de la 



20 
 

filosofía; pero, sólo en los años setenta del siglo XX se dieron los primeros intentos por aumentar 

y recopilar más información relacionada con escritos filosóficos realizados en nuestro país. Los 

representantes de esta labor: Jaime Jaramillo Uribe, Jaime Vélez Correa y Daniel Herrera 

Restrepo escribieron compilaciones, índices y bibliografía de autores y textos relacionados en 

filosofía (Vélez, 1960) (Jaramillo, 1987; 1960; 1954) (Herrera, 1974; 1992), (Universidad Santo 

Tomás, 1985). En los años ochenta del siglo XX se publicaron textos similares por Germán 

Marquínez Argote, Rubén Sierra Mejía, Leonardo Tovar, Gloría Reyes, Rafael Pinzón Garzón y 

Roberto Salazar (Molano, Ronderos, Chavarro, y Orozco, 2006). 

A su vez, en la historia de la filosofía colombiana producida en el siglo XX se encuentra que 

la filosofía es presentada de acuerdo a la forma tradicional de la historia de la filosofía de 

occidente, clasificada por períodos o etapas, autores y producciones filosóficas de Colombia. 

Para Rodríguez (2003) “las investigaciones existentes se han movido en dos direcciones que, en 

nuestra opinión, conducen al mismo punto al que llegan la mayoría de las historias de la filosofía 

académica colombiana: una exposición o mapa histórico sin relación con la vida de la sociedad” 

(p.12). Para Hoyos, Millán y Castro-Gómez (2007) la historia de la filosofía en Colombia 

presenta problemas metodológicos, generando que los intelectuales se desarticulen de la 

participación de la vida social. 

En las investigaciones revisadas sobre historia de la filosofía en Colombia se encontró que en 

algunos textos denominan filósofos a ciertos pensadores o académicos colombianos, en contraste 

con otros textos que mencionan intelectuales diferentes. De lo cual, se puede deducir que en los 

intentos investigativos realizados en Colombia sobre historia de la filosofía se ha dejado al 

margen algunos “autores-pensadores-filósofos”, y “las producciones filosóficas” dadas en 

diferentes contextos y regiones. Lo anterior ha parcializado la historia de la filosofía o historia de 



21 
 

las ideas filosóficas en Colombia como el quehacer filosófico realizado desde nuestro país en 

aras de reconstruir la historia, las ideas, los conceptos y los pensadores relacionados con la 

filosofía. 

 ¿Pero a qué se debe esta dificultad? Desde los siguientes autores Jaime Jaramillo Uribe 

(1954; 1960; 1987), Manuel Guillermo Rodríguez (2003), René Campis (2006), Juan Camilo 

Betancur (2015), Carlos Arturo López (2012; 2018), Damián Pachón Soto (2011), Laura Patricia 

Bernal Ríos (2020) el problema surge en que la historia de la tradición filosófica colombiana 

toma como referente a la “Normalización Filosófica” como un momento y categoría para 

periodizar el proyecto de institucionalización de la filosofía, fundada en la década del cuarenta 

con el Instituto de Filosofía de la Universidad Nacional de Colombia por una generación 

específica. Este momento es definido como el desarrollo de la actividad y producción filosófica 

que hace ruptura con el proceso del pensamiento colombiano. Para la historia de la filosofía la 

categoría de Normalización Filosófica: 

Ha generado una condición excluyente, en la medida en que concibe a la tradición 

filosófica como un proyecto monocultural. Por lo tanto, es imprescindible replantear su uso 

para llegar a una historia más amplia que pueda describir mejor la complejidad del proceso 

de formación de la tradición filosófica colombiana, que abarcaría más momentos, 

generaciones y autores (Bernal, 2020, p. 152).  

Actualmente en Colombia han surgido aportes para la historia de la filosofía que plantean  

nuevas formas de cómo abordar la historia de la filosofía en nuestro país. Algunas de estas 

investigaciones son: La filosofía en Colombia: modernidad y conflicto (2003) de Manuel 

Guillermo Rodríguez; Pioneros de la filosofía moderna (siglo XX) (2008) coordinada por 

Hernán Ortiz Rivas; Estudios sobre el pensamiento colombiano volumen I (2011) de Damián 



22 
 

Pachón Soto;  Pensamiento colombiano en el siglo XX  (tomo I, 2007), (tomo II, 2008), (tomo 

III, 2013) de Guillermo Hoyos, Carmen Millán de Benavides y Santiago Castro-Gómez; El 

terreno común de la escritura: una historia de la producción filosófica en Colombia 1892-1910 

(2018) de Carlos Arturo López. 

Las nuevas propuestas sobre la historia de la filosofía en Colombia, tienen en común que 

amplían las perspectivas de las ideas filosóficas de pensadores marginados por el llamado 

pensamiento oficial, el cual fue dado con la modernidad filosófica y los filósofos e historiadores 

de la filosofía moderna del país en el siglo XX. Estos académicos delimitaron el panorama 

intelectual y referenciaron únicamente ciertas producciones filosóficas y a ciertos filósofos de la 

historia colombiana, dando lugar a un amplio espectro de marginalización.  

Manuel Guillermo Rodríguez en La filosofía en Colombia: modernidad y conflicto propone 

una relectura de las obras pioneras en la investigación de las ideas filosóficas, con el fin de hacer 

un reconocimiento de pensadores marginados por la institucionalización de la filosofía. Así, 

plantea la historia de la filosofía colombiana desde una metodología crítica social: 

El desarrollo de las ideas desde una perspectiva coherente con la historia social y crítica 

[…] se requiere de la investigación, no sólo de los acontecimientos sociales a través de 

técnicas y teorías históricas, sino de la fundamentación filosófica para comprender los 

procesos de formación de las corrientes de pensamiento” (Rodríguez, 2003, p.9). 

Para Hoyos, Benavidez y Castro-Gómez (2013), la historia de las ideas es la herramienta 

para conocer las tradiciones intelectuales en América Latina. Con su obra Pensamiento 

colombiano en el siglo XX  aportan a la ampliación del pensamiento intelectual de la época 

para la historia de la filosofía en Colombia, el cual orientan desde los siguientes criterios 

metodológicos:  



23 
 

a. Antes que limitarse a los productos intelectuales de filósofos y científicos sociales, los 

artículos procuran incluir la producción de artistas, literatos y políticos en la categoría 

“pensamiento”. 

b. Antes que centrarse en una “historia de las ideas”, los artículos tienen en cuenta la 

incidencia de estas ideas (su apropiación) en el devenir nacional. 

c. Antes que, en los logros de algunas figuras individuales, los artículos hacen énfasis en 

los elementos sociales e institucionales que contribuyeron a la producción del 

conocimiento (Hoyos, Benavidez y Castro-Gómez, 2008, p.10). 

Otra forma de abordar la historia de la filosofía en Colombia es: La historia social de la 

filosofía propuesta por Pachón Soto y encaminada a “los procesos de producción, circulación, 

distribución y consumo de la filosofía en América Latina” (Pachón, 2015, p.113). Para la historia 

de la filosofía colombiana esta metodología significa aportar a las ideas desde un campo 

específico: 

La filosofía es asumida como un producto del espíritu, cuya producción, circulación, 

consumo, etc. tiene sus dinámicas propias, donde existen entre la sociedad y la filosofía un 

conjunto de mediaciones, esto es, de modos, de maneras, caminos, formas, puentes, etc., 

que comunican y permiten tránsitos entre la filosofía y la sociedad y la sociedad y la 

filosofía (Pachón, 2015, pp.117-118). 

Carlos Arturo López plantea una historia de la filosofía en Colombia que se narre desde las 

condiciones de posibilidad de la escritura filosófica; propuesta que nace de su investigación 

denominada: El terreno común de la escritura. Una historia de la producción filosófica en 

Colombia 1892-1910, obra que contribuye a la construcción de la historia de las ideas 

filosóficas desde un enfoque histórico, crítico y social.  



24 
 

Este trabajo ofrece una comprensión de aquellos textos de filosofía, a través de una historia 

de la producción escrita de filosofía en Colombia durante las dos décadas que conectan el 

siglo XIX y el XX. Un tipo de historia que se debe entender como la descripción de las 

condiciones que definen el ejercicio de la escritura filosófica en un lugar y un momento 

dados. Por esta vía, al ofrecer una relectura de esos textos filosóficos se espera que este 

trabajo abra la posibilidad de encontrarles un lugar que hasta ahora no les reconocen ni las 

historias nacionales ni las historias de la filosofía (López, 2018, p.17). 

Para Carlos Arturo López la historia de la escritura es una metodología para estudiar la 

historia de nuestro pasado filosófico, interesada por indagar los modos de escribir, las 

condiciones y las reglas de la escritura dadas en este tiempo específico. Es una relectura a la 

historia de la filosofía del siglo XX realizada desde el marco de referencia de la Modernidad. 

Esto significa que, la filosofía moderna en Colombia fundada con el Instituto de Filosofía de 

la Universidad Nacional en 1946, es el punto de referencia de los filósofos o historiadores 

colombianos para narrar la filosofía moderna, empezada con los mismos fundadores; un 

“relato fundacional” que juzga el pasado filosófico desde sus propias reglas y criterios de 

hacer filosofía.      

Desde la historia de las ideas filosóficas de Colombia, la filosofía en nuestro país es 

clasificada en cuatro períodos históricos: la filosofía en La Colonia, la filosofía de la Ilustración, 

la filosofía del siglo XIX, y la filosofía en la Normalización y/o filosofía del siglo XX                     

-clasificación que surge a la par con los períodos de la historia colombiana-. Por esto, es 

primordial tener presente que la vida y el espíritu de cada época es fundamental porque están 

permeadas de acontecimientos históricos, concepciones y formas de vida; son formas de 

expresión del pensamiento propias de un espacio temporalmente determinado.  



25 
 

Teniendo lo anterior en mente, la presente investigación no pudo establecer de manera 

concisa el momento inicial de la filosofía en Colombia debido a que surgen muchas 

interpretaciones para el pensamiento. Para los historiadores de la filosofía, el inicio de la filosofía 

en Colombia es identificado con la idea de la enseñanza de la filosofía desde los claustros 

universitarios en la Época Colonial. La verdadera filosofía se identifica con la inauguración del 

Instituto de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Colombia fundado en la segunda 

mitad del siglo XX, con el cual se da inicio a la Normalización Filosófica y a la filosofía 

moderna en el país, considerándola para este momento como un verdadero quehacer filosófico. 

Sin embargo, algunos autores
1
 insisten que la filosofía puede identificarse y estar presente con el 

rastreo de mitos en las culturas nativas de Colombia. Lo anterior, deja evidenciar tres problemas: 

el primero, la filosofía entendida como enseñanza académica. El segundo, la filosofía como 

actividad filosófica académica. Y el tercero, la filosofía como la forma de expresión de las 

culturas nativas. 

También, es problemática la delimitación de fechas de los períodos históricos de la filosofía; 

para algunos historiadores, la filosofía en La Colonia está comprendida entre los siglos XVII-

XVIII. Mientras otros toman el inicio de la filosofía como punto de partida de los primeros 

colegios en la Nueva Granada (siglos XVI-XVII), o en relación al año de instalación de la 

Primera Audiencia en la Nueva Granada (1760).  

Siguiendo los aportes de la reconstrucción de la historia de las ideas filosóficas en Colombia, 

se debe decir que, la filosofía surgió en La Colonia y se dio a conocer a través de la enseñanza 

impartida por las comunidades religiosas (jesuitas, dominicos, franciscanos y agustinos) en los 

primeros colegios y universidades fundadas a finales del siglo XVII y principios del XVIII. La 

                                                           
1
 Leonardo Tovar González en su texto Trayectoria y carácter de la filosofía en Colombia cita a los autores: 

Francisco Beltrán Peña, Gerardo Reichel-Dolmatoff, Fernando Urbina Rangel y Guillermo Páramo Rocha quienes 

han estudiado el pensamiento mítico de las culturas nativas del territorio colombiano.  



26 
 

enseñanza de la filosofía en La Colonia heredó los principios y métodos de estudio empleados en 

la enseñanza medieval europea, caracterizados por trasmitir un saber basado en la filosofía 

escolástica.  

Según Jaime Jaramillo Uribe (1917-2015) “a comienzos del siglo XVII donde se empezaron a 

dar las primeras lecciones de filosofía escolástica en los seminarios, colegios y universidades de 

Santa Fe, eran los depositarios, mantenederos y cultivadores de una parte muy considerable del 

saber filosófico tradicional” (Jaramillo, 1960, p.881).  Para Tovar (2015), el saber filosófico en 

Colombia es una labor iniciada con los maestros -de trasmitir el saber escolástico- desde los 

claustros en La Colonia. 

La escolástica colonial en la Nueva Granada se desarrolló en los espacios académicos de la 

época, es decir en los claustros universitarios y/o iglesias, similares a los de la Época Medieval 

Europea. La enseñanza de la filosofía en nuestro país estuvo delimitada por la doctrina tomista y 

por el pensamiento heredado de la cultura española, la cual manifestó un atraso intelectual y 

anacrónico como consecuencia del proceso histórico de la Decadencia Española. Para Pachón 

(2011): 

 La filosofía de La Colonia en América está condicionada por el rumbo que en la 

modernidad tomó España. Como ha sido ampliamente documentado, la España que nos 

conquistó se separó de los países europeos. En Europa nacía el espíritu burgués, la ética del 

trabajo, nuevas concepciones sobre la organización del Estado, el auge de la Reforma 

luterana, así como la eclosión de la ciencia y la investigación de la naturaleza. España, por 

su parte, en la época del descubrimiento instauró una especie sui generis de feudalismo, el 

cual no había tenido durante la Edad Media (p.18). 



27 
 

La escolástica colonial en la Nueva Granada es una filosofía heredada por la escolástica 

española, y fue caracterizada por: 1) trasmitirse a través de una enseñanza basada en el saber 

mecánico de la doctrina tomista y 2) por ser un saber dogmático defendido por la Corona 

Española, pues era fiel solidaria del Catolicismo quienes conquistaron a los territorios 

latinoamericanos. Para Tovar (2015), el objetivo de la escolástica en la colonia hispanoamericana 

fue formar ideológicamente las autoridades civiles y eclesiásticas del Nuevo Reino, rechazando 

cualquier otro fin práctico y crítico de la filosofía. Para Pachón (2011), “el objetivo [de la 

escolástica colonial] era la fundamentación racional de los dogmas. No era una educación libre 

encaminada a la investigación, sino encaminada a sustentar la fe. Por eso la universidad en la 

época no contribuyó al desarrollo de la sociedad” (p.20).  

Para la historia de la filosofía, el período colonial al parecer manifestó una pobre actividad 

intelectiva en materia filosófica regida por una rigurosa ortodoxia y filosofía tomista dominante, 

controlada y vigilada por la Inquisición establecida en Cartagena desde el año 1610, quien 

examinaba los libros introducidos al país, aprobando los que contenían principios filosóficos de 

la Monarquía (Porras, 1919). Esta forma de aprobar los textos filosóficos en la Nueva Granada 

resultó ser una condición en y para la enseñanza de la filosofía, alejando otras posibilidades de 

reflexión y concepciones del pensamiento. Sin embargo, la filosofía en La Colonia para Daniel 

Herrera Restrepo (1930-2017): 

Fue ella, sin duda alguna, el elemento fundamental en la formación del espíritu de respeto a 

la tradición, al orden, a la ley, y en la estructuración de ese ser del colombiano, incapaz de 

vivir dialécticamente, es decir, incapaz de negar el pasado, en el sentido de asimilarlo, 

como paso necesario para lo que se quiere llegar a ser (Herrera, 1979, pp. 61-62). 



28 
 

La filosofía escolástica de La Colonia reflexionó sobre problemas filosóficos; según Jaramillo 

(1960) se enseñaron las obras de Aristóteles y Santo Tomás, y se discutieron problemas 

filosóficos propios de la filosofía medieval como: la metafísica, sustancia y materia, la lógica, los 

universales, la ética, la física, entre otros. Así mismo, el plan de estudios dado en los claustros 

universitarios fueron los mismos que se emplearon en la Edad Media: el Trivium (gramática, 

retórica, y dialéctica) y Quatrivium (aritmética, astronomía, geométrica y música); de igual 

forma, el método de enseñanza o forma de trasmitir el conocimiento se basó en la lectio (lectura 

oral), la quaestio (cuestión) y la disputatio (defensa).  

El estudio de la filosofía escolástica en La Colonia estuvo en función de la teología como lo 

afirma el reconocido lema “la filosofía es sierva de la teología” propio de la filosofía de la Época 

Medieval de Occidente. Además, para Jaramillo (1960) el pensamiento escolástico permeó la 

mente de la generación precursora de la Independencia en la Nueva Granada (Zea, Caldas, 

Nariño, y Torres); cuyos protagonistas se caracterizaron por haber batallado a través de las armas 

y un discurso en contra de la dominación española, y fueron los difusores de las ideas 

independistas. 

Ya en el periodo de 1760 hasta 1810 se gestaron nuevas ideas en la Nueva Granada como 

parte del período de la época conocida como La Ilustración. La Ilustración en relación al tiempo 

anterior -el colonial- representó un nuevo despertar de las ideas filosóficas. Para Germán 

Marquínez Argote “un despertar cultural, social y político que desemboca hacia el futuro en la 

revolución emancipadora” (Marquínez, 1992, p.135).  

La Ilustración en la Nueva Granada es un proceso histórico-filosófico influenciado por el 

pensamiento europeo, el cual tiene antecedentes desde el siglo XVII con diversos pensadores 

como Descartes, Francis Bacon, entre otros, quienes contribuyeron con ideas y pensamientos 



29 
 

para la ciencia moderna. El periodo de la Ilustración, es el tránsito a un nuevo pensamiento que 

permite el desarrollo de la filosofía moderna comprendida desde la segunda mitad del siglo 

XVIII y la primera década del siglo XIX; en donde se considera al filósofo Immanuel Kant como 

el máximo representante del espíritu de la Ilustración occidental.  

Hispanoamérica heredó de España las ideas de la Ilustración, influenciadas principalmente 

por la Ilustración Francesa, un movimiento filosófico conformado por pensadores  como 

Rousseau, Voltaire, Montesquieu y Diderot. Esta corriente filosófica estuvo marcada por tres 

elementos fundamentales: 1) los filósofos modernos, 2) la Revolución Francesa y 3) la obra La 

Enciclopedia la cual representa las ideas de la ciencia y el progreso del ser humano. Se afirma 

que el ideólogo más representativo de la Ilustración en España fue el religioso Benito Feijóo 

(1676-1764) y junto con los pensadores de la ilustración inglesa, fueron los defensores de la 

ciencia moderna e influenciaron con sus ideas en la Nueva Granada. Afirma Marquínez (1992):  

La ilustración en América y particularmente en Colombia es sólo parte y reflejo de un 

movimiento ideológico más amplio que tiene origen en Europa. Mal podríamos, pues 

comprender nuestra ilustración sin ir más a las raíces de la misma en el viejo continente 

(p.138). 

La Ilustración en la Nueva Granada tiene como punto de partida el año 1760 con la llegada 

del científico español José Celestino Mutis a tierras neogranadinas. Mutis representa la figura 

central y el espíritu de la ilustración en este territorio. Este contribuyó con la Expedición 

Botánica y la introducción de nuevas ideas basadas principalmente en Newton y Copérnico en el 

Colegio Mayor de Nuestra Señora del Rosario, además de influenciar en la formación intelectual 

de muchos neogranadinos. Los representantes de la generación ilustrada en la Nueva Granada 

fueron: José Félix de Restrepo, Francisco José de Caldas, Antonia Zea, Eloy Valenzuela, Jorge 



30 
 

Tadeo Lozano, Fermín de Vargas, Francisco Moreno y Escandón, Manuel del Socorro 

Rodríguez, Antonio Caballero y Góngora, Antonio Nariño, Camilo Torres, entre otros, 

(Marquínez, 1992). Este grupo, para Marquínez (1992):  

Representa los intereses de la naciente burguesía peninsular y criolla, capaz de analizar el 

anacronismo de las viejas instituciones coloniales. Les duele el atraso científico, y por lo 

mismo la decadencia económica y política de España y su imperio en relación con las 

naciones más avanzadas de Europa. La raíz última del atraso y decadencia se la achacan al 

sistema pedagógico firmemente anclado, como un viejo barco, a la tradición aristotélica-

escolástica medieval (p.143).  

El período de la Ilustración intentó desplazar la escolástica por una nueva enseñanza de la 

filosofía, se dio un cambio de Aristóteles a Newton, o de la teología a la ciencia física, natural y 

matemática. Este nuevo período reemplazó los ideales dogmáticos por un ideal técnico-

científico, y fue para la época el inicio de una nueva concepción de enseñanza que debía 

implementarse  desde la educación.  Para Jaramillo (1960) el pensamiento ilustrado comienza 

con un cambio en el método más que un cambio en el contenido de las ideas; es una nueva forma 

de acercarse a la naturaleza, surgiendo dos campos de conocimientos -la escolástica y la 

ilustración- provocando un conflicto de conciencia en la forma de conocer.  

La Ilustración representó para el territorio neogranadino la idea de progreso para la sociedad, 

la cual se vio reflejada en la nueva propuesta de plan de estudios para la Nueva Granada, como 

diría Jaime Jaramillo un cambio de método de estudio, realizado por Francisco Antonio Moreno 

y Escandón, Fiscal de la Real Audiencia de Santa Fe, el primero en presentar una reforma de 

estudios basada en un pensamiento ecléctico; es decir, distanciado de la escolástica, considerada 

como una labor renovadora en el campo del pensamiento científico. También, esta labor se le 



31 
 

debe a la influencia de José Celestino Mutis y la contribución de la Expedición Botánica en la 

enseñanza de la filosofía. Además, Jaramillo (1960) resalta la labor de Francisco José de Caldas 

quien contribuyó en el campo de la ciencia natural y José Félix de Restrepo en la transformación 

en el campo filosófico basado en la ciencia moderna. No obstante, la idea de reformar los 

estudios orientados a un nuevo pensamiento y a la creación de la universidad oficial en la Nueva 

Granada fue un ideal que no se pudo materializar en esa época.  

Para Pachón (2011), la Ilustración en la Nueva Granada se dio de manera limitada, pues 

fueron pocas las personas con acceso a este nuevo conocimiento y su difusión se dio de manera 

reducida. Como había mencionado anteriormente Germán Marquínez, el movimiento 

representado por la Ilustración fue por un grupo de personas pertenecientes a la burguesía criolla. 

Sintetizando, el año de 1810 corresponde al extremo de la Ilustración neogranadina, año de la 

independencia de Colombia (20 de julio de 1810); a partir de la fecha surgieron los primeros 

acontecimientos políticos del país, los cuales propiciaron la caída del orden tradicional 

establecido en La Colonia, dando paso al nacimiento de nuevos estados independientes. 

En relación a la filosofía en Colombia en el siglo XIX se caracterizó por enmarcarse en el 

complejo problema coyuntural dado entre la religión de la Iglesia Católica y el Estado a causa de 

la formación de los partidos políticos Conservador y Liberal, y la forma de pensamiento que 

tienen cada uno para la organización del Estado. Definir la filosofía de la época no es fácil, es 

complejo y debe entenderse en el marco de lo anterior, una lucha de pensamiento incesante entre 

la tradición y la modernidad. De manera general, siguiendo a Jaramillo (1960) en esta época la 

filosofía amplió sus fuentes con nuevas corrientes filosóficas: el utilitarismo de Bentham y el 

sensualismo de Destutt de Tracy; las cuales fueron desarrolladas a la par junto con otras 



32 
 

doctrinas filosóficas como el eclecticismo y las ideas románticas, además se sumó el apogeo del 

pensamiento liberal en el campo de la política y la economía.  

Según Tovar (2005), el benthamismo o las ideas utilitaristas del jurista y pensador inglés 

Jeremías Bentham (1748-1832) y la divulgación del sensualismo de Destutt de Tracy fueron 

doctrinas impulsadas en Colombia por Vicente Azuero, Ezequiel Rojas, Francisco Eustaquio 

Álvarez, entre otros. Estas corrientes filosóficas hicieron parte del pénsum académico de la 

época, ocasionando críticas y ataques por los defensores del tradicionalismo. La filosofía del 

siglo XIX resulta una actividad filosófica desarrollada a manera de enseñanza desde la academia 

-dada como imposición-, configurada desde el pénsum de estudio y desde los centros de 

educación similar a la filosofía de La Colonia; aunque en esta nueva época se avanza, se amplían 

y se estudian otras ideas filosóficas en relación a los intereses del Estado.     

Por ejemplo, al comenzar la última década del siglo XIX, en Colombia surgieron las 

corrientes del neoescolasticismo o neotomismo liderado por el Monseñor Rafael María 

Carrasquilla desde la Facultad del Colegio Mayor de Nuestra Señora del Rosario, y el 

pensamiento filosófico español de Jaime Balmes defendido por Miguel Antonio Caro; cabe 

anotar que los representantes de estas corrientes son de formación fielmente religiosa. A saber, el 

neotomismo se produjo en Italia a finales del siglo XIX, cuyo movimiento estuvo defendido por 

pensadores católicos quienes aclamaron las ideas de Santo Tomás de Aquino, respaldado por 

varias instituciones como la Escuela de Lovaina en Bélgica, el Instituto Católico de París, la 

Universidad Católica de Milán y la Universidad de Friburgo en Alemania (Cuartas, 2017).  

Las anteriores corrientes filosóficas en Colombia nacieron en contraposición al utilitarismo y 

sensualismo, con el propósito de volver nuevamente al tradicionalismo escolástico y el tomismo; 

también, al mismo tiempo en el país surgió la corriente del positivismo spenceriano difundida 



33 
 

desde el Centro Universitario Externado creado por algunos pensadores liberales; la aparición del 

positivismo estuvo en contra del pensamiento escolástico que pretendía resurgir con el 

neotomismo.   

En Colombia se difundió el neotomismo con tal fuerza, que durante décadas dejó sin 

opción cualquier otra tentativa de indagación filosófica. De este modo, universidades y 

colegios católicos asumieron el monopolio de un pensamiento moralista y acrítico, que 

vino a sumarse a otra corriente que ya hacía carrera en las cátedras jesuíticas: se trataba del 

suarismo. El neotomismo permeó el pensamiento filosófico de finales del siglo XIX, dando 

una imagen de apertura y cambio, pero debido a la ausencia de aparato crítico fue incapaz 

de entablar diálogos con las tesis sociológicas, antropológicas y evolutivas que debatían los 

pensadores europeos (Cuartas, 2017, p.30). 

Además, las corrientes filosóficas del utilitarismo y sensualismo “habían estado ligadas a las 

luchas de los partidos políticos, porque de su enseñanza se habían hecho bandera y 

contrabandera ideológica” (Jaramillo, 1960, p.889). Mientras el positivismo Spenceriano intentó 

conciliar la ciencia con la religión, el neotomismo luchó por mantener el pensamiento dogmático 

y tradicional defendido por la filosofía religiosa (Jaramillo, 1960). Es importante mencionar que 

la filosofía de este período histórico se desarrolló bajo las ideas e intereses marcados por la 

ideología de los partidos políticos; por tanto, fue una actividad filosófica hecha desde las 

condiciones políticas y sociales del país, para afianzar:  

La acción política parece incompatible con el espíritu de sistema y la lógica de las 

disciplinas teóricas. Incluso se ha llegado a pensar que el político y el teórico -cuyo tipo 

más puro es el filósofo- corresponden a dos estructuras espirituales diferentes, cada una 

obedeciendo a su propia ley de actuación (Jaramillo, 1954, p.69).  



34 
 

A su vez, en la década de los ochenta se dio en Colombia un cambio político conocido 

como la Regeneración, el cual fue un proyecto del partido conservador estructurado 

ideológicamente por las ideas neoescolásticas. El pensamiento de la regeneración marcó la 

historia nacional junto con la Constitución de 1886, la Iglesia Católica y el Concordato de 

1887, lo cual intervino en la enseñanza del país -incluyendo la universitaria- determinando 

que se debía “volver a la filosofía católica como guía de la educación superior” (Jaramillo, 

1987, p.90).   

En consecuencia, los anteriores escenarios definieron la guía o método que debía seguir la 

vida intelectual del país; esto podría ser motivo para pensar si las situaciones políticas de un 

Estado pueden considerarse como circunstancias que permite o no avanzar en otras formas de 

pensamiento en la época, también pueden presentarse como un obstáculo para el desarrollo 

autónomo de la actividad filosófica en Colombia, porque colegios y universidades debían 

enseñar y producir un pensamiento filosófico guiado en una lucha de intereses ideológicos, 

los cuales contribuyeron con el triunfo de regresar nuevamente con el escolasticismo; afirma 

Jaramillo (1987) “las condiciones en que se desarrollaba el pensamiento filosófico y teórico 

colombiano, durante este período no fueron las más estimulantes” (p.94).  

Desde la concepción de Manuel Rodríguez Valbuena la filosofía de la Regeneración no 

aporto al desarrollo del pensamiento filosófico pero si al pensamiento político: 

La filosofía de la Regeneración aporta muy poco al pensamiento filosófico pues representa 

una hibridación anómala de conceptos anacrónicos. Logró desarrollarse en el campo de las 

conveniencias políticas de la alianza de las clases que ejercía el poder a finales del siglo 

XIX, lo cual implica un forzamiento violento de las tendencias históricas del pensamiento, 

con consecuencias funestas para la cultura filosófica (Rodríguez, 2003, p.191). 



35 
 

En contraste, para Carlos Arturo López en el tránsito del siglo XIX al siglo XX surgieron 

textos considerados filosóficos como Estudios sobre el utilitarismo de Miguel Antonio Caro, 

Tratados del ser de José Eusebio Caro e Idola Fori de Carlos Arturo Torres, considerados 

como parte del pasado, alejados de la disciplina filosófica, y que no han sido tomados en 

cuenta por la historia de la filosofía colombiana reconstruida desde el siglo pasado
2
. Esta 

producción textual ha sido considerada “como parte de un momento seudofilosófico o incluso 

afilosófico; en el mejor de los casos, los textos se presentan como la prehistoria del oficio” 

(López, 2018, p.17). Además, para el historiador aquellos textos filosóficos que no fueron 

introducidos en el pénsum de estudio o manuales de enseñanza de la filosofía en Colombia, 

son producciones del pensamiento propias de la cultura colombiana, significando en la 

historia la negación del quehacer filosófico propio de nuestro contexto (López, 2018). 

Los aportes de Carlos Arturo López ponen en cuestión la perspectiva histórica de algunos 

historiadores colombianos sobre la  producción filosófica de la Regeneración:  

Leída mayoritariamente como oscurantista, resultado de un período donde la educación 

estaba bajo el control de la Iglesia y el Estado; donde la presencia del neotomismo de 

Lovaina o de Jaime Balmes, sumada a la censura y las disputas partidistas, reproducían un 

tradicionalismo que impedían la modernización del país. Esa narrativa, que contiene 

elementos de verdad, tuvo un efecto negativo: permitió borrar de un plumazo la producción 

                                                           
2 Para Carlos Arturo López, la historia de la filosofía en Colombia del siglo pasado se desarrolló bajo “el marco de 

referencia de la modernidad. Este marco de referencia se puede resumir en los siguientes dos vectores: de un lado, 

unas condiciones contextuales y, de otro, unos procesos intelectuales foráneos” (López, 2018, p.30). En palabras de 

Pachón (2019), “aquí la Modernidad opera como criterio normativo que ha condicionado la lectura del pensamiento 

producido durante la llamada Hegemonía Conservadora. Desde este punto de vista, la obra de Miguel Antonio Caro 

o Rafael María Carrasquilla, para mencionar dos ilustres ejemplos, aparece como pensamiento premoderno, 

prefilosófico, tradicionalista, conservador. Aparece como un pensamiento deficitario frente a las características de lo 

que la narrativa moderna impone como criterios válidos para calificar una obra estrictamente filosófica” (pp.293-

294). 

 



36 
 

filosófica, e impidió leerla y valorarla de acuerdo con sus propias lógicas, contenidos, 

temas, debates epistemológicos (Pachón, 2019, pp. 295-296). 

De acuerdo con la perspectiva de Carlos Arturo López, el año de 1892 sería el punto de 

partida para indicar el inicio de un nuevo giro de la filosofía en Colombia, porque a partir de 

allí:  

Se concretó una transformación institucional importante para la filosofía: el Gobierno 

colombiano cristalizó reformas educativas que, primero, convirtieron a la filosofía en una 

carrera independiente bajo el modelo propuesto desde el Colegio Mayor de Nuestra Señora 

del Rosario; segundo, hicieron de la filosofía un puente entre la vida escolar y la educación 

superior, y, finalmente, marcaron la pauta para que este saber fuera la clave que el 

Gobierno colombiano diseñó en el establecimiento de un sistema escalonado de enseñanza 

(López, 2018, p.24). 

A saber, antes de entrar a la celebración del Primer Centenario de la Independencia (1910), 

el pensador boyacense Carlos Arturo Torres con su obra Idola Fori publicada en 1909 

representaría un momento importante para la historia de la filosofía. Así mismo, a comienzos 

del siglo XX surgieron otros pensadores como José María Vargas Vila, Baldomero Sanín 

Cano, Fernando González Ochoa, Luis López de Mesa y Julio Enrique Blanco, quienes fueron 

considerados representantes de una vida intelectual y contribuyentes a la secularización del 

pensamiento.   

Pero desde la historia de las ideas filosóficas en Colombia, se dice que sólo hasta el año 1940 

empezaron las nuevas generaciones del menester filosófico enfrentándose “a captar con mayor 

precisión los problemas auténticos de la filosofía” (Jaramillo, 1960, p. 891). Dicho período 

correspondería a la etapa de la Normalización Filosófica en el país, esto significa que la filosofía 



37 
 

es institucionalizada y surgiría con ello la inauguración de la filosofía moderna con sus 

fundadores o normalizadores. 

Momento en el que la filosofía, según los mismos normalizadores, adquiría por primera 

vez un papel claro y destacado dentro de la sociedad y la cultura de este país. Momento en 

el que también, para el año de 1945, la filosofía alcanzaría su madurez institucional con la 

fundación del Instituto de filosofía de la Universidad Nacional de Colombia, adscrito a la 

facultad de Derecho de la misma universidad (López 2012, p.312).  

La etapa de la Normalización Filosófica en Colombia se enmarca en un discurso más amplio, 

el cual tiene como antecedentes el concepto de “Normalidad Filosófica” del filósofo argentino 

Francisco Romero, término que utilizó para referirse “al ejercicio de la filosofía como función 

ordinaria de la cultura” (Romero, 1941, p.405). Esto significó tanto para Colombia como para 

Latinoamérica un “momento en el cual la filosofía académica se convierte en una función normal 

de la cultura” (Tovar, 1998, pp.72-73). Sin embargo, el proceso de Normalización Filosófica en 

nuestro país ha sido un proceso tardío, pues para Pachón (como se citó en López, 2012):  

El retraso se debió al periodo de la violencia (que comenzaría en 1948 con la muerte de 

Jorge Eliecer Gaitán y que oficialmente terminaría en 1953, con la posesión del General 

Gustavo Rojas Pinilla como presidente no-electo) y el Frente Nacional (1958-1974), dos 

procesos que habrían frenado la modernización política, material y cultural de Colombia. 

Hay que añadir que para Pachón esa modernización es la condición necesaria y suficiente 

para que se dé la filosofía moderna, posible en Europa, según él mismo, a partir del siglo 

XVII y en Colombia solo en las postrimerías del siglo XX (pp.313-314). 

Además, la actividad filosófica en Colombia alrededor del año 1940 se produjo gracias a 

diversas condiciones de posibilidad como resultado de un largo proceso histórico. El origen y 



38 
 

desarrollo de la filosofía moderna se dio durante el período de la República Liberal (1930-1946), 

el cual trajo consigo momentos como la Revolución en Marcha (1934-1938), las reformas de 

educación y la transformación de la universidad (Ley Orgánica de la Universidad de 1936), lo 

cual contribuyó a un nuevo ambiente cultural, abriendo campo a la discusión de ideas científicas 

y filosóficas del mundo contemporáneo. Las anteriores situaciones en la historia de filosofía 

serían oportunidades para la filosofía y para la inauguración del Instituto de Filosofía, porque 

ayudaría al fortalecimiento, al estudio y a la producción de la filosofía moderna. 

Para terminar con este apartado quiero resaltar que la filosofía en Colombia se normaliza 

plenamente alrededor de los años 1960, y a partir de esta época tomó auge como una disciplina 

de estudios desde las nuevas Facultades y Departamentos de Filosofía en diferentes 

universidades del país. Del mismo modo, la producción del saber filosófico se difundió mediante 

revistas especializadas en filosofía, y se dio a conocer en eventos periódicos realizados en varias 

ciudades. 

 

1.2.  La Normalización Filosófica en Colombia y la Normalidad Filosófica  

 

La Normalización Filosófica en Colombia es una categoría de la historia filosófica que hace 

referencia a una etapa histórica de la filosofía y a una experiencia o forma de hacer filosofía. En 

nuestro país, este acontecimiento se identifica con la fundación del Instituto de Filosofía de la 

Universidad Nacional en el año 1946; hecho que representó la inauguración y el ingreso de la 

filosofía moderna y el reconocimiento de los pioneros de la filosofía colombiana, que conocemos 



39 
 

bajo el nombre de la generación del 40, con sus representantes: Rafael Carrillo
3
, Cayetano 

Betancur, Luis Eduardo Nieto Arteta, Abel Naranjo Villegas y Danilo Cruz. 

La etapa de la Normalización Filosófica en nuestro país está relacionada con el proyecto de 

Normalidad Filosófica realizado por el filósofo Argentino Francisco Romero (1891-1962), el 

cual se originó en Argentina en la primera mitad del siglo XX y se difundió por toda 

Latinoamérica. El término de Normalidad Filosófica se dio a conocer por primera vez en el 

discurso pronunciado por Romero al catedrático español Manuel García Morente (1886-1942) en 

el evento que le organizó el Club de “Poetas, Escritores, Novelistas” conocido con las siglas 

P.E.N de Buenos Aires el 15 se septiembre de 1934, donde comunicó: 

[…] lo que faltaba hasta hace poco en España, lo que acaso falta todavía en nosotros, es lo 

que llamaré «normalidad filosófica»; quiero decir, la filosofía concebida como común función 

científica, como trabajo y no como lujo o fiesta (Romero, 1950, p.130). 

La Normalización Filosófica de Colombia es una categoría derivada del proyecto de Romero, 

por eso, fue necesario recurrir al discurso de Romero para identificar las ideas alrededor del 

concepto de Normalidad Filosófica y posteriormente analizarlo en nuestro contexto.  

Una de las labores fundamentales de Francisco Romero en Latinoamérica fue la de contribuir 

con la organización de la filosofía académica, por lo cual es considerado como el “gran forjador” 

de la filosofía latinoamericana (Miró, 1974). Este filósofo latinoamericano representa la 

conciencia que reflexionó sobre la inmadura filosofía realizada en nuestro continente a causa de 

la ausencia de posibilidades formativas, es decir, por falta de la formación académica, metódica 

                                                           
3
 El filósofo colombiano Rafael Carrillo (1907-1996) fue el primer director del Instituto de Filosofía. En una 

entrevista realizada por el profesor Numas Armando Gil Olivera publicada en Reportaje a la filosofía tomo I (1993), 

da a conocer que un hecho decisivo para la fundación del Instituto fue la carta que algunas figuras prominentes 

enviaron a las directivas de la Universidad Nacional, solicitando la creación de dicho instituto; entre ellas el profesor 

López de Mesa, el doctor Gerardo Molina y el académico Germán Arciniegas. Una vez se fundó el instituto, 

hicieron parte de él los colaboradores más cercanos de Rafael Carrillo: Danilo Cruz, Jaime Jaramillo Uribe, Jaime 

Vélez Sáenz, Cayetano Betancourt, López de Mesa, Luis Eduardo Nieto Arteta (Gil, 1993).   



40 
 

y disciplinada de la filosofía. Dichas dificultades fueron tenidas en cuenta para la creación del 

proyecto filosófico conocido como la Normalidad Filosófica, dado desde las condiciones 

académicas y el cual fue posible gracias a otras circunstancias sociales, políticas y culturales de 

la época que permitieron a Latinoamérica el ingreso de la filosofía moderna occidental y la 

materialización de la filosofía como una disciplina de estudio. 

El proyecto de Romero tiene raíces occidentales, específicamente en la labor que hizo el 

filósofo español Ortega y Gasset (1883-1955) en su país, quien contribuyó con el proceso de 

actualizar el pensamiento filosófico contemporáneo; como se sabe, España sufrió un atraso 

cultural e intelectual en relación a otros países europeos a causa del fenómeno de la “Decadencia 

Española”: 

En cuanto España… Es extraño que de nuestra larga historia no se haya esfumado más de 

cien veces el rasgo más característico, que es, a la vez, el más evidente y a la mano la 

desproporción casi incesante entre el valor de nuestro vulgo y el de nuestras minorías 

selectas. La personalidad autónoma, que adopta ante la vida una actitud individual y 

consciente, ha sido rarísima en nuestro país. Aquí lo ha hecho todo el “pueblo”, y lo que el 

“pueblo” no ha podido hacer se ha quedado sin hacer. Ahora bien: el “pueblo” sólo puede 

ejercer funciones elementales de vida; no puede hacer ciencia, no arte superior, ni crear 

una civilización pertrechada de complejas técnicas, no organizar un Estado de prolongada 

consistencia, ni destilar de las emociones mágicas una elevada religión (Ortega y Gasset, 

1952, p.107). 

     La Decadencia Española fue una circunstancia nombrada por Ortega y Gasset como 

“anormalidad” del pensamiento, para referirse a la marginalidad que tuvo la filosofía no sólo 

en su nación sino también en Hispanoamérica (Cruz, 2014). De ahí, la anormalidad filosófica 



41 
 

Latinoamericana fue consecuencia de la anormalidad filosófica de España, en este sentido, el 

proceso de la normalidad de la filosofía significaría lo contrario, es decir, el progreso y la 

actualización en el pensamiento contemporáneo occidental.     

     Ortega y Gasset pretendió poner al día a España y a Hispanoamérica en el pensamiento 

occidental a través de la Revista de Occidente, fundada por él en el año 1923, donde publicó 

varios artículos y realizó traducciones del pensamiento moderno. Esta revista fue un medio 

difusor, un instrumento institucional para que la filosofía se normalizara en ambos territorios, 

por tanto, la tarea de occidentalización del pensamiento a la cultura hispanoamericana 

iniciaría por medio de la gestión y condición material de lo intelectual.    

     Para Romero (1952), la presencia de Ortega y Gasset en Buenos Aires en los años 1916 y 

1917 fue de gran importancia, porque aportó a la preparación y recepción de la nueva postura 

antipositivista y a la instrucción para el ingreso de la Revista de Occidente y de la Biblioteca 

de Occidente de Ortega y Gasset al territorio latinoamericano. Según Cruz (2014), Ortega y 

Gasset también hizo presencia en los países de Chile y Uruguay, en donde se puede ver cómo 

el filósofo español cooperó con el proceso de la normalización filosófica en Hispanoamérica 

tanto presencial como materialmente.  

     Continuando esta labor, Romero (1941) dio a conocer el concepto de Normalidad 

Filosófica a nuestro continente, para indicar y determinar que la actividad filosófica de la 

época consistía en una tarea común y regular de la cultura, así como también una labor que se 

desarrolla en el ambiente académico. La etapa de la Normalización Filosófica en la historia de 

la filosofía Latinoamericana indicó el ingreso y la preocupación filosófica por entrar en el 

“común cauce cultural” (Romero, 1941, p.404). 



42 
 

     Para Romero (1941), la época de la Normalidad Filosófica en Latinoamérica es un 

momento de la nueva filosofía que se diferencia de las anteriores formas de filosofar por su 

calidad, interés y seriedad hacia el quehacer filosófico. Esto significa, que la actividad 

filosófica antes de la Normalización se limitaba como un requisito del pénsum de estudio, es 

decir, se filosofaba en función de la cátedra, o el interés por la filosofía era un asunto 

personal; entonces, se meditaba de manera solitaria y autodidacta. 

     Desde la perspectiva de Romero, esta última forma de hacer filosofía fuera de las aulas 

representó un peligro para la filosofía porque no existía la formación escolar adecuada para 

garantizar el desarrollo del pensamiento. Para este filósofo, iniciarse en la etapa de 

Normalidad Filosófica significaba que la filosofía debía ir “a la escuela”, es decir, 

escolarizarse y profesionalizarse. 

     La Normalidad Filosófica en el contexto latinoamericano también significaba que se debía 

contar con las condiciones externas o materiales de la filosofía. Es decir, el espacio 

académico/institucional y los instrumentos o métodos necesarios para producir el trabajo 

filosófico de manera rigurosa e intensa. 

Además, la Normalidad Filosófica se regía por un cierto “clima filosófico”, es decir, por un 

conjunto de condiciones creadas como “una especie de opinión pública especializada” (Romero, 

1941, p.405). Con el objetivo de estimular, reprender y dar juicios críticos a la forma de hacer 

filosofía. Para Romero (1941), la filosofía es una labor realizada bajo la idea de disciplina, 

formación, seriedad, preparación en la obtención de información y lectura estricta de filósofos, e 

intercambio del conocimiento o publicaciones entre los que se ocupan de la filosofía; bajo este 

ambiente orientó la actividad filosófica de su país y de todo el continente latinoamericano.  



43 
 

La etapa de la Normalidad Filosófica en Latinoamérica estuvo representada por un grupo de 

académicos con vocación filosófica, quienes contaron con las condiciones institucionales 

necesarias para llevar a cabo la actividad filosófica, estudiada y difundida mediante la institución 

universitaria, Facultades de Filosofía,  Departamentos y Centros de estudios de la filosofía, las 

revistas filosóficas, editoriales, etc. Este grupo es conocido como la generación normalizadora 

de la filosofía, para Romero (1952) fueron nombrados como “fundadores” porque son los 

pensadores merecedores de dar origen a la filosofía en nuestra región. Las figuras representativas 

iniciadoras de la Normalidad Filosófica en Latinoamérica tienen a Francisco Romero y a 

Alejandro Korn como máximos representantes en Argentina, a Antonio Caso y José Vasconcelos 

en México, a Alejandro Deustua en Perú, a Enrique José Varona en Cuba, y a Carlos Ferreira y 

Enrique Molina en Chile. 

El término “Fundadores” es también una categoría de Romero que se da con la “Normalidad 

Filosófica”, pues ambas hacen parte de su proyecto filosófico. La expresión fundadores surgió 

como un criterio para nombrar a los representantes de la filosofía en Latinoamérica, y esta idea 

trascendió en la historia de la filosofía de un país para indicar a los iniciadores o pioneros de la 

filosofía moderna realizada de manera institucional; en palabras de Romero (1952): 

Es deber de cada país levantar las figuras que le tocaron en suerte y pugnar porque sean 

reconocidas en su aporte y jerarquía, así como es obligación de todos los países 

hispanoamericanos acoger como propios todos estos varones eminentes, primera avanzada 

de una legión que ahora busca conscientemente el mutuo conocimiento, la articulación, la 

estrecha cooperación futura, convencida de la unidad esencial del destino americano 

(p.72). 



44 
 

     Teniendo en cuenta lo anterior, cada país latinoamericano al entrar en la etapa de la 

Normalidad Filosófica, procedería a nombrar los fundadores o representantes insignes de la 

filosofía moderna, y con ello también a la configuración de la historia de la filosofía de su 

país.   

La Normalidad Filosófica de Romero se estructura bajo las siguientes características o ideas:  

1) Es una etapa que surge gracias a la condición material de la filosofía, es decir, la fundación 

de la Facultad de Filosofía o el ambiente institucional es un hecho para “la creación de un nuevo 

clima filosófico” (Romero, 1952, p.43).  

2) Es una fase con la cual se inaugura la filosofía moderna y se nombra los iniciadores o 

“fundadores” que dan origen al nuevo pensamiento, caracterizado por ser serio y sólido en 

Latinoamérica, y a su vez se da inicio a la historia de la filosofía moderna.  

3) Es una época que se distingue por la intensificación del trabajo filosófico, manifestado en 

la publicación de libros y artículos sobre filosofía. Al respecto, dice Romero (1941) que en los 

años 1939 a 1940 se registraron más de cien publicaciones de filosofía en Latinoamérica, en 

donde esa cifra representó una cantidad significativa de producción filosófica para la época. De 

esta manera, la cuestión cuantificable de la filosofía resultó ser un criterio importante para medir 

el trabajo filosófico serio de cada región.  

4) La Normalidad Filosófica tiene como signo promisorio la idea de conformación de una 

comunidad filosófica, que significó para Romero (1941):  

La voluntad de agrupación y de mutuo conocimiento entre quienes se consagran a la faena 

filosófica por profesión o vocación. Van surgiendo núcleos o sociedades en varios países, 

que reúnen a muchos, sino a todos los que en ellos trabajan en filosofía (p.406). 



45 
 

Para Romero (1941), la Normalidad Filosófica no era únicamente un proceso de estabilidad 

institucional de la filosofía, sino también un llamado y un compromiso de reflexión filosófica de 

cada país. Por esto, una de las formas para demostrarlo era mediante la creación de núcleos o 

sociedades filosóficas, lo cual, puede ser entendido como un requisito para hacer parte de aquel 

proceso, mostrando el trabajo filosófico sólido y organizado desde cada región.   

A grandes rasgos, la Normalidad Filosófica de Romero fue un proyecto filosófico que se 

expandió en todo el territorio latinoamericano, estando básicamente conformado por los 

elementos anteriormente descritos, los cuales, por un lado, permitieron organizar y coordinar la 

vida filosófica académica; por otro lado, surgieron como una especie de reglamento para hacer 

filosofía en Latinoamérica. Por consiguiente, hacer parte de esta etapa significó para cada país 

contar con las condiciones materiales o externas de la filosofía, las cuales facilitarían la 

escolaridad de la misma como una disciplina de estudios, proveyendo los instrumentos 

necesarios para adquirir la formación y madurez del trabajo filosófico; así como también, desde 

lo académico se inauguró la filosofía moderna y la historia oficial de la filosofía. 

 En el contexto de la historia de las ideas filosóficas en Colombia no se habla de una etapa de 

“Normalidad Filosófica” sino de “Normalización Filosófica” (Betancur, 2015). Mientras 

Francisco Romero habló de normalidad, en Colombia se reconoce este momento como 

normalización; este término para algunos filósofos colombianos como Danilo Cruz Vélez, 

Guillermo Hoyos y Rubén Sierra Mejía, significó un proceso inacabado de la filosofía. La 

normalización en Colombia es una idea propia que deviene del proceso histórico de la filosofía, 

determinado por las condiciones sociales, políticas y culturales propias de nuestro territorio.  

La filosofía colombiana en la Normalización, como se nombró al principio, hace referencia a 

la actividad filosófica institucionalizada surgida en la primera mitad del siglo XX, período que 



46 
 

coincide con el proyecto de Normalidad Filosófica de Romero. La Normalización Filosófica en 

el contexto colombiano se dio gracias a la generación de los 40, pero también por diversas 

circunstancias socio-políticas de la época, como las reformas educativas ejercidas por el 

liberalismo en el periodo de 1930 a 1946, las cuales posibilitaron la creación del Instituto de 

Filosofía de la Universidad Nacional adscrito a la Facultad de Derecho. Los inicios de la filosofía 

moderna se dieron a través de la disciplina del Derecho, ya que este sería el puente o pretexto 

para que el país pudiera realizar la filosofía desde la academia.  

A partir de la creación del Instituto de Filosofía, la filosofía en Colombia se institucionaliza, y 

es reconocida como una actividad por medio de la academia y para la academia. El instituto fue 

creado con el objetivo de investigar la filosofía y abrir discusiones teóricas de nuevas corrientes 

filosóficas, en especial, el estudio de la filosofía moderna con pensadores alemanes; afirma 

Herrera (1992) “[que] el Instituto fue pensado y organizado académicamente de tal manera que 

permitiera la asimilación crítica y creadora del pensamiento contemporáneo y la investigación 

seria y rigurosa” (p.380).  

Para Cuartas (2017), la labor de la filosofía en la Normalización desarrollada al interior del 

Instituto de Investigación de Filosofía se caracterizó por introducir un pensamiento riguroso, 

crítico y antidogmático, abordado principalmente desde la filosofía del derecho y la 

fenomenología. La actividad filosófica desde la Universidad Nacional de Colombia representó 

un hito para la filosofía porque contribuyó con el espacio institucional para la filosofía, destinado 

a la investigación de nuevos problemas filosóficos distanciados del pasado colonial y 

republicano. 

Con respecto a la generación de los 40 conviene decir que estuvo conformada por un grupo de 

profesionales en abogacía y profesores de la Facultad de Derecho, quienes tuvieron formación 



47 
 

autodidacta en filosofía y decidieron iniciar por su propia cuenta la normalización del filosofar 

moderno (Ortiz, 2008). Para Sierra (1982) “los primeros filósofos modernos colombianos 

tuvieron una formación básicamente jurídica, fueron la filosofía del derecho, o los problemas 

colindantes a ella, los temas que más los atrajeron y para los cuales estaban intelectualmente 

mejor equipados” (p.86).  Por consiguiente, a los normalizadores se les reconoce la labor de la 

institucionalización de la filosofía y, el inicio del estudio de las nuevas corrientes de pensamiento 

europeo lo cual ocasionó una ruptura con la escolástica. 

Siguiendo a Cuartas (2017); Herrera (1992); Marquínez (1992); Sierra (1982) la generación 

de los 40 se interesó por conocer las corrientes del pensamiento influenciadas por la Revista de 

Occidente de Ortega y Gasset, donde estudiaron autores contemporáneos principalmente 

alemanes como: Wilhelm Dilthey, Friedrich Nietzsche, Edmund Husserl, Karl Robert Eduard 

von Hartmann, Max Scheler, Martin Heidegger, y otros como Hans Kelsen quien contribuyó en 

el campo de la filosofía del derecho. 

En la historia de la filosofía, el legado de los fundadores del Instituto de Filosofía es de gran 

aporte para la filosofía colombiana, porque ha sido considerado como el “inicio” institucional de 

la filosofía y por ende el de la actividad filosófica que indica la etapa de la normalización, 

además:   

 Fue por tanto la labor de estos autores, de su compromiso con la filosofía, que clarearon 

los albores de una tradición filosófica importante. A partir de aquí, las siguientes 

generaciones recogieron el interés por la filosofía como un espectro de disciplinas: la 

filosofía analítica y la teoría de la argumentación, la fenomenología y la hermenéutica, los 

estudios helenísticos, la filosofía política, la filosofía de la ciencia, y la filosofía de la 

mente, la deconstrucción y el existencialismo (Cuartas, 2017, p.35). 



48 
 

Como se puede observar, el momento de la fundación del Instituto de Filosofía representó el 

ingreso de la filosofía moderna al país y con ello la Normalización Filosófica, considerada en 

términos de Romero como una actividad “normal”, aceptada en la cultura y sociedad 

colombiana. En este sentido, la idea de creación del instituto corresponde a la expresión de la 

filosofía en su condición material porque posibilitaría la realización de esta ciencia y donde ella 

“alcanzaría su madurez institucional con la fundación del Instituto de Filosofía de la Universidad 

Nacional” (López, 2012, p.312).  No obstante, el Instituto de Investigación de la Filosofía pasó a 

ser Facultad de Filosofía en 1952, es decir, la finalidad investigativa en filosofía por el cual fue 

creado cambió para formar profesionales en filosofía ajustado a un plan de estudios.  

Para terminar, según Cuartas (2017); Pachón (2011); Herrera (1992); Sierra (1982) el 

programa en formación de la filosofía desde la Universidad Nacional fue específicamente en 

filosofía neotomista, instruida por el catedrático vienés Víctor Frankl (1899-1979) profesor 

invitado para enseñar filosofía alemana, pero su enseñanza tuvo como propósito regresar al 

tomismo, porque ese era el camino prometedor para que Colombia encontrara la orientación de 

su cultura y configurara su destino. Filosóficamente, esto significada para nuestro país volver a 

redescubrir las raíces de nuestra cultura a partir de “nuestro medioevo”, porque para el 

catedrático, Colombia no estaba preparada y no tenía la edad filosófica para reflexionar sobre 

autores contemporáneos. 

 

 

 

 



49 
 

CAPÍTULO 2. IDEAS DE LA NORMALIZACIÓN FILOSÓFICA EN COLOMBIA 

 

“[…] la “normalización de la filosofía” tiene una historia que comienza antes de los que 

los historiadores de la filosofía suelen admitir”. 

 (López, 2018, p.122). 

 

Este capítulo tiene como propósito exponer algunas ideas acerca de la Normalización Filosófica 

en Colombia, en torno a las cuestiones de periodización, definición y los escenarios 

institucionales de la filosofía como una actividad normalizada.  

 

2.1. Periodización de la Normalización Filosófica  

 

La Normalización Filosófica en nuestro país resulta un tema poco estudiado
4
. Siguiendo a la 

historia de las ideas filosóficas en Colombia realizada desde el siglo XX, se encuentra que la 

Normalización Filosófica es una etapa iniciada con la fundación del Instituto de Filosofía de la 

Universidad Nacional (1946); sin embargo, hay discusiones en relación a la definición espacio-

temporal de este momento histórico-filosófico, presentándose dificultades de periodización y de 

perspectivas teóricas, lo cual, podría ayudar como antecedentes para reestructurar la historia de 

la filosofía en Colombia.  

Algunos autores como Leonardo Tovar y Pachón Soto reconocen que la Normalización de la 

Filosofía en Colombia no se dio estrictamente con la fundación del Instituto de Filosofía. Para 

Tovar iniciaría en los años 20, para demostrarlo parte de las evidencias relacionadas con el 

                                                           
4
 En esta indagación se encontró los autores colombianos: Leonardo Tovar, Damián Pachón Soto, Carlos Arturo 

López, Juan Camilo Betancur y Laura Patricia Bernal Ríos quienes han escrito y profundizado sobre la 

normalización filosófica en nuestro país. 



50 
 

estudio de la filosofía moderna, la lectura y producción basada en pensadores alemanes en 

nuestro país, lo cual se dio antes de la fundación del instituto, así lo afirma Tovar (1998): 

No debemos asumir simplemente que sólo desde 1946 se conocieron en Colombia los 

nombres de Cassier, Husserl, Scheler, Bergson y Heidegger. Una somera revisión de las 

publicaciones de la época indica que desde mucho antes había personas con interés 

particular por el filosofar, no en pocas ocasiones con un notable grado de especialización, y 

quizá con mayor voluntad creativa de la estilada después. Basta mencionar al 

barranquillero Julio Enrique Blanco (1890-1985), quien ya desde la segunda década del 

siglo dio a la luz estudios en torno a filósofos modernos y contemporáneos (p.20). 

Por su parte, para Pachón la Normalización Filosófica se da después de la fundación del 

Instituto de Filosofía, en palabras de Pachón (2011): 

La normalización filosófica en Colombia sólo es posible hablar a partir de los años setenta. 

Si bien gran parte de los maestros que se formaron en Alemania regresaron en los años 

setenta, el fruto de sus enseñanzas, sus incitaciones, sus primeros discípulos, etc., se da 

años después (p.119). 

Algunos maestros: Danilo Cruz Vélez y Rafael Carrillo, pertenecientes al círculo de los 

fundadores del Instituto de Filosofía viajaron a estudiar a Alemania y al regreso de sus viajes de 

estudios fortalecieron con su preparación a las nuevas generaciones de filósofos en Colombia. 

Para Pachón (2011), hablar de Normalización Filosófica en Colombia significa tener en cuenta el 

desarrollo de la filosofía y los intelectuales de los últimos treinta años del siglo XX y lo que 

corresponde al siglo XXI
5
.    

                                                           
5 Pachón (2011) menciona algunos de los maestros significativos de la Normalización que contribuyeron al 

fortalecimiento y la formación de la filosofía  colombiana -Rafael Gutiérrez Girardot, Daniel Herrera Restrepo, 

Guillermo Hoyos Vásquez, Rubén Sierra Mejía, entre otros-.     

 



51 
 

De acuerdo con las ideas esbozadas por Tovar y por Pachón, la Normalización Filosófica se 

define a partir de dos criterios: el primero, según la idea de estudio y el conocimiento de la 

filosofía moderna en Colombia. El segundo, es en relación con la madurez y formación 

filosófica, lo cual nos indica que la Normalización es un proceso en la historia de la filosofía, por 

tanto, sería inadecuado admitir que se da a partir de un solo momento.  

De todas maneras,  la idea de fundación del Instituto y sus fundadores son considerados en la 

historia de la filosofía en Colombia como el punto de partida de la Normalización de la Filosofía. 

Los “fundadores” del Instituto son los pioneros del espíritu filosófico moderno e hicieron 

posible que la filosofía se normalizara; de ahí, la filosofía dada desde la institución ha sido el 

límite para hablar acerca de la actividad filosófica y socialmente aceptada. La filosofía en la  

Normalización se caracterizó por ser practicada por personas “que se han preparado de modo 

disciplinario para el trabajo filosófico, que se dedican profesionalmente a labor filosófica y que 

con regularidad exponen sus indagaciones en eventos y publicaciones especializadas en una 

“opinión pública” filosófica creciente” (Tovar, 2006, p.22).   

 La Normalización Filosófica es un concepto histórico con diversas interpretaciones; en este 

trabajo es interpretada como un proceso de la filosofía, es decir, la Normalización es una etapa 

con un momento previo y posterior de hacer filosofía, los cuales podrían definirse como 

momento pre-normalizador de la filosofía y post-normalizador de la filosofía. En Colombia el 

término Normalización Filosófica se usa para distinguir la labor de los intelectuales alrededor del 

Instituto de Filosofía, esto significa que este momento de la filosofía se diferencia de la anterior 

y posterior forma de expresión y quehacer filosófico realizado en nuestro país.   

 

 



52 
 

2.2.  Definición de la Normalización Filosófica  

 

Varios filósofos colombianos definen a la Normalización Filosófica como un momento de atraso 

del pensamiento filosófico. Para Cruz (2014) “el rasgo distintivo de nuestro pasado filosófico es 

la anormalidad” (p.37).  Para este pensador, la filosofía en esta etapa representó la “anormalidad 

filosófica”, una cualidad para definir a nuestro pasado filosófico. Para Guillermo Hoyos (1935-

2013) la normalización en Colombia corresponde a una “normalización tardía” (Hoyos, 1999).     

Para Sierra (1985) la filosofía dada en la década de los 40 representa un “cambio de actitud”; 

esta perspectiva en la etapa de la Normalización significó que la actividad filosófica desarrollada 

en esa época hizo ruptura con la tradicional forma de pensamiento e inició nuevos métodos de 

estudiarse; por esto, se señala que hubo: 

Un cambio de actitud, pues ahora se entiende que la filosofía es un campo del saber que 

requiere del estudio de su historia, del dominio de sus categorías o conceptos, de un 

manejo de metodología o metodologías, y sobre todo que es una disciplina a la que hay que 

llegar desprovisto del temor a perder la fe (Sierra, 1985, p.10). 

Este planteamiento de Sierra también es reconocido por Pachón para quien la actividad 

filosófica de los años 40 rompió con la anterior forma de pensamiento. Para Pachón (2011), 

representó un momento donde se inicia un modo diferente de hacerse la filosofía, nombrado 

como un hacia la “normalización filosófica”, resaltando el término “normalización filosófica” 

entre comillas porque -como ya se expresó anteriormente- este pensador se aparta de este 

concepto como una etapa dada propiamente y necesariamente con la fundación del Instituto 

de Filosofía, su concepción „hacia’ refleja el indicio de una nueva forma de hacer filosofía lo 

cual indica que la “Normalización” no se desarrolló plenamente con la fundación del  

instituto. 



53 
 

Podemos ver entonces, que la definición de Normalización Filosófica hecha por Rubén 

Sierra se aproxima de cierta manera al criterio académico fundamentado por el proyecto de 

Normalidad Filosófica de Francisco Romero, porque la filosofía en Colombia advierte 

estudiarse desde su carácter conceptual-histórico, bajo la disciplina y metodologías, lo cual se 

daría bajo la posibilidad institucional; y para Romero la universidad era la condición sine qua 

non de la filosofía, por tanto, la Normalización en Colombia debía ocurrir necesariamente con 

el Instituto de Filosofía. 

Por un lado, la universidad o la institucionalización filosófica como condición espacial 

para hacer filosofía implican que el pensamiento realizado en ámbitos no escolares o 

autodidactas harían parte de un momento previo pre-normalización de la filosofía. Es decir, 

las formas de coexistir de la filosofía y pensadores anteriores a la etapa de la Normalización al 

no contar con las posibilidades académicas de estudiar a la filosofía, no serían considerados 

como filósofos y sus producciones no serían filosóficas porque no cumplirían con las 

exigencias académicas, resumidas en la cuestión de rigurosidad, disciplina, formación en los 

sistemas filosóficos y en un método o metodología de cómo “hacer filosofía”.  

Para Tovar (2006), “a cambio de los incomprendidos genios aislados de antaño. La 

actividad filosófica la ejercen desde entonces personas que no son necesariamente brillantes, 

pero que se han preparado de modo disciplinado para el trabajo filosófico” (p.22). Es decir, 

iniciarse en los caminos de la filosofía requiere de esfuerzo e instrucción, lo cual se adquiriría 

únicamente con la profesionalización mediante las exigencias establecidas desde la misma 

academia.  

Por otro lado, la etapa de la Normalización en Colombia representa una filosofía atrasada, 

es decir que no alcanzó madurez plena como lo había expresado el proyecto de Normalidad 



54 
 

Filosófica de Romero, porque en Colombia este proceso inicia con el Instituto de Filosofía y 

continúa su desarrollo y plenitud con la post-normalización de la filosofía.  

Desde otra perspectiva, es importante resaltar los aportes que realiza René Campis (2006), 

Carlos Arturo López (2012; 2018), Juan Camilo Betancur (2015), Damián Pachón (2011) y 

Laura Bernal Ríos (2020) quienes coinciden en que hablar de la Normalización Filosófica 

como una etapa de profesionalización de la filosofía, es una cuestión compleja que ha 

limitado la historia de la filosofía, porque reconoce y acepta únicamente como ejercicio 

filosófico la producción filosófica académica.  

La Normalización Filosófica en la tradición filosófica colombiana es una categoría que 

puede interpretarse como: “una serie de notas o contenidos que se le han ido incorporando en 

el transcurso de ya casi un siglo: occidentalización, actualización, modernización, 

secularización, mayoría de edad, toma de conciencia cultural, autonomía disciplinar, 

profesionalización, institucionalización” (Betancur, 2015, p. 148). 

Como se puede ver la Normalización Filosófica es una categoría a la que se le acuñan 

varios términos que se encuentran relacionados con la modernización de la filosofía. Para 

Campis (2006) el término de Normalización Filosófica genera confusión conceptual en 

relación con los conceptos de tradición e institucionalización generando “la inconveniencia e 

imprecisión que implica el llamar en un sentido bastante ambiguo “fundadores” a quienes 

estuvieron asociados con la gestación y apertura del Instituto de Filosofía de la Universidad 

Nacional” (Campis, 2006, p.409).   

En concordancia con lo anterior, la Normalización Filosófica para Bernal (2020), es una 

categoría que permite comprender: 



55 
 

[…] una de las etapas de la tradición. Sin embargo, aquí nace parte del problema, porque la 

categoría misma carga una manera de concebir la filosofía, a saber, la filosofía académica 

cultivada y reproducida en la universidad, comprendida y delimitada como una institución 

formal-formalizada. En este orden de ideas, el concepto de normalización no solo se usa 

para describir un momento de ruptura, sino que se erige como el ideal de la filosofía, y en 

este sentido, todo lo que no esté dentro de sus márgenes formales-formalizados no clasifica 

como tal. Así, toda actividad del pensamiento que no se realice dentro de estos cánones de 

profesionalización, o dentro de un ambiente académico, carecería de valía y, por ende, no 

haría parte de la tradición (Bernal, 2020, p.154). 

Desde este contexto, la Normalización Filosófica es una categoría interpretada como un 

canon o un principio para configurar la historia de la tradición filosófica colombiana; para 

López (2018) es una categoría utilizada por los mismos filósofos colombianos para narrar la 

filosofía académica y legitimar su lugar en la academia, generando exclusión de la actividad 

intelectual del país.  

 

2.3.  Escenarios institucionales en la Normalización Filosófica 

 

La Normalización Filosófica en Colombia o institucionalización permitió el desarrollo de la 

actividad filosófica desde cuatro espacios académicos. En el primero, la filosofía es 

reconocida desde la idea de profesionalización, es decir que se da como una ciencia de estudio 

especializada en filosofía moderna. Allí su primera instancia fue con el Instituto de Filosofía 

de la Universidad Nacional, además del momento post-normalizador de la filosofía alrededor 

de los años 60-80, cuando la filosofía tomó auge como disciplina de estudio, creándose 



56 
 

diversas Facultades, Departamentos y Centros de estudios de Filosofía
6
 en todo el país (Ver 

anexo cuadro No.1). 

El segundo espacio, tiene que ver con el inicio de las publicaciones de las revistas 

filosóficas (Ver anexo cuadro No.1). Esta apertura editorial puede considerarse como un 

elemento normalizador de la actividad filosófica en la cultura colombiana. La primera revista 

filosófica fue la Revista Colombiana de Filosofía creada en el año 1948 por los profesores 

Adalberto Botero y Abel Naranjo Villegas, quienes pertenecieron al proceso de la 

Normalización Filosófica en Colombia. Pero en nuestro país, la publicación de manera 

periódica de producciones filosóficas se dio desde los años 60 en adelante. Teniendo en 

cuenta lo anterior, para el proyecto de Normalidad Filosófica de Romero el criterio 

cuantificable de la filosofía consistía en la producción y publicación significativa de la 

filosofía, como un hecho para evidenciar el trabajo sólido y organizado de la actividad 

filosófica, particularidad de la Normalización de la Filosofía en nuestro país que se dio años 

más tarde en relación al Instituto de Filosofía, es decir en el periodo de la post-normalización.  

Es importante resaltar a la Revista Colombiana de Filosofía porque se creó con el 

propósito de clamar la filosofía como una “necesidad y posibilidad” para el país.  Para Botero 

(1948): 

                                                           
6
 En Colombia en las últimas dos décadas del siglo XX se crearon centros de estudios destinados para la 

investigación filosófica como es el caso del Centro de Investigación y Documentación de Filosofía de la 

Universidad Santo Tomás, los cuales han contribuido con las investigaciones y reconstrucciones del pensamiento 

filosófico de nuestro país. Esta universidad es considerada pionera en adelantar estudios relacionados con la historia 

de las ideas filosóficas en Colombia y sobre filosofía latinoamericana; son estudiados a través de sus órganos de la 

Facultad de Filosofía, el Centro de Investigaciones en Historia de las Ideas y el programa de Maestría en Filosofía y, 

los actuales en Maestría en Filosofía Latinoamericana y el Doctorado en Filosofía. Así mismo, la contribución a la 

difusión mediante las Publicaciones Colección de la Biblioteca Colombiana de Filosofía por las revistas Análisis y 

Cuadernos de Filosofía Latinoamericana. También, la Universidad Javeriana ha hecho un gran aporte con la 

Biblioteca Virtual del Pensamiento Filosófico en Colombia, proyecto iniciado desde 1996 y en la actualidad con la 

labor de investigación filosófica realizada desde el Instituto Pensar.    



57 
 

Esta Revista no tiene otro móvil que el de intentar que la disciplina que da contenido a toda 

cultura, tenga su órgano de publicidad. No creemos que sea, precisamente, la única voz que 

debe permanecer muda en un país donde se habla y se escribe tanto (p.6).  

     Hacer filosofía es una labor, necesidad y deber de todo pueblo porque nos permite 

descubrirnos, conocernos a nosotros mismos y a las circunstancias que permean nuestra 

existencia; asimismo, a la filosofía le corresponde reflexionar sobre los problemas humanos 

inmersos en la sociedad y en la cultura. Para Botero (1948) en Colombia aquellos que han 

tenido vocación filosófica han hecho su labor de manera aislada y buscan una forma para ser 

escuchadas y ser leídos, como en el caso de las publicaciones en revistas especializadas.   

Desde la perspectiva de Botero las revistas filosóficas pueden entenderse como un 

instrumento normalizador de la filosofía y como un medio para reivindicar el pensamiento, 

para leer y escuchar las reflexiones de los que meditan las realidades sociales, o como un 

medio para dar a conocer el pensamiento suscitado de una vocación del filosofar hecho desde 

cualquier contexto no académico. 

Por esta misma razón, desde la concepción de Herrera (1992): 

En [la última década del siglo XX] se debe destacar la actividad editorial, fruto de la 

madurez alcanzada por la actividad filosófica. No menos de 25 títulos han sido publicados 

por las Universidades Nacional, de Antioquia, del Valle y de Santo Tomás. Esta última 

universidad en sólo dos años ha publicado dentro de su colección Biblioteca Colombiana 

de Filosofía 10 títulos dentro de un programa que pretende recoger los escritos más 

sobresalientes de los últimos dos siglos, lo cual permitirá escribir, con conocimiento de 

causa, una historia de las ideas filosóficas en Colombia y valorar los aportes de nuestra 

cultura a la cultura universal (p. 382). 



58 
 

Esta afirmación de Daniel Herrera sobre la actividad editorial en la época puede ser vista 

de dos maneras: 

 La primera, como una producción significativa de la filosofía colombiana hecha en la 

época, cuyas publicaciones se dieron gracias al desarrollo de la actividad filosófica. Lo que se 

muestra como una representación de madurez filosófica en la capacidad organizacional de la 

filosofía, la cual alcanzó una lógica o estructura institucional consecuente del proceso 

normalizador. La producción filosófica en la Normalidad Filosófica de Romero fue un criterio 

cuantificable de la filosofía para evidenciarla como una actividad normal y madura. En este 

sentido, sería oportuno decir que la “Normalidad Filosófica” en Colombia cumpliría con este 

criterio en las últimas décadas del siglo XX, es decir en la época de la post-normalización.  

Y la segunda, es que se puede considerar a la actividad editorial de Colombia como una 

labor institucional, caracterizada por determinar lo publicable y no publicable para demostrar 

la madurez filosófica. De acuerdo al proyecto de Normalidad Filosófica de Romero, la 

“madurez filosófica” es el trabajo filosófico sólido y disciplinado hecho mediante métodos 

académicos, de este modo, si se sigue a Romero, surge el siguiente interrogante: ¿qué se 

puede decir con respecto a las revistas u otros medios de publicación utilizados para dar a 

conocer el pensamiento de aquellos que han hecho su quehacer filosófico desde otras 

condiciones y que no han sido escuchados y aceptados institucionalmente?      

El tercer espacio, es la divulgación del pensamiento filosófico a través de eventos 

académicos como Foros y Congresos de Filosofía (Ver anexo cuadro No.2). La importancia 

que en ellos radican es que, estos posibilitan un ambiente destinado para la discusión 

filosófica, además del intercambio de ideas y de textos. En Colombia, la primera organización 

de eventos en aras de reflexionar la filosofía fue a través de Los Foros de Filosofía realizados 



59 
 

en varias ciudades del país, el primero de ellos fue realizado en la ciudad de Pasto en 1975 

organizado por la Universidad de Nariño, donde Daniel Herrera manifestó lo siguiente: 

En los últimos años los problemas sociales y políticos han dejado sentir todo su peso. 

Hemos tomado conciencia de que nuestra vocación filosófica debe enfrentarse a la realidad 

social del país y de que nuestros programas de estudio deben variar fundamentalmente. De 

esta manera nos encontramos en plena crisis: no sabemos qué enseñar y en las horas de 

reflexión solitaria, aunque conciencia más o menos clara sobre los problemas que debemos 

atacar, vacilamos sobre la metodología a seguir. Hemos tomado conciencia de que la 

filosofía debe contribuir mediante una crítica concientizadora a la estructura de una 

sociedad más justa, en la cual el reconocimiento del hombre por el hombre sea más real y 

efectivo (Daniel Herrera citado por Marquínez, 1992, p.445). 

En las palabras anteriores se puede apreciar que para la época surgió una conciencia sobre 

la labor realizada por la filosofía en Colombia, en donde ella misma debe responder cómo 

hacer filosofía y de qué filosofar en el país. Herrera hace un llamado a repensar la 

metodología de la filosofía desde la academia, y esta debe ser una tarea de reflexión 

constante, así como también una responsabilidad hacia el filosofar sobre nuestros problemas 

sociales como país.        

Para los años 80 la Universidad Santo Tomás se interesó en “articular el quehacer 

filosófico con las realidades sociales y políticas que se viven en América Latina y en 

Colombia desde diversas vertientes filosóficas” (Marquínez, 1992, pp. 446-447). Esta 

universidad fue la primera en organizar el Primer Congreso Internacional de Filosofía 

Latinoamericana en el año 1980, realizado con el objetivo de reflexionar principalmente en 

torno a: la Historia de la filosofía latinoamericana, el tomismo y la metafísica en América 



60 
 

Latina y la filosofía política. Algunos asistentes internacionales reconocidos fueron: Leopoldo 

Zea, Enrique Dussel, Hugo Assmann, Juan Carlos Scannone, Mario Sambarino, Hilton 

Iappiassú, Luisa Rivara, entre otros. Entre algunos de filósofos colombianos asistentes 

estuvieron: Guillermo y Jaime Hoyos, Julio César Arroyave, Magdalena Holguín, Rafael 

Torrado, Francisco Sierra, Eugenio Lákatos, Jairo Muñoz, Jaime Rubio, Germán Marquínez, 

Roberto Salazar, Luis José González, etc. (Marquínez, 1992).  

Por último, el cuarto espacio identificado es la conformación de comunidades filosóficas 

en nuestro país (Ver anexo cuadro No.3). Como se había mencionado, para Francisco Romero 

la voluntad de agrupación de los filósofos en cada territorio latinoamericano era una señal de 

la Normalidad Filosófica. Al respecto, en el contexto colombiano se fundó la Sociedad 

Colombiana de Filosofía en el año 1957  -la cual aún es vigente- y otras más, de las cuales 

cabe resaltar el aporte hecho por el “Grupo de Bogotá” en los años 70 conformado por 

profesores de la Universidad Santo Tomás, quienes estudiaron la filosofía de la liberación
7
 y 

formularon el programa de una crítica de la razón latinoamericana, con la finalidad de poner 

en discusión y superar los reduccionismos en los que había caído esta corriente filosófica 

(Castro-Gómez, 1996). Al respecto, Daniel Herrera uno de los integrantes del grupo definió al 

programa teniendo en cuenta lo siguiente:  

Por nuestra parte, convencidos como estamos de que el ser del latinoamericano, a 

diferencia del ser del europeo, no ha llegado a ser tan impregnado por el logos de los 

griegos, cosa que nos permite tener una experiencia del mundo quizá más rica que la del 

europeo, hemos insistido en la necesidad de algo así como una crítica de la razón 

                                                           
7
 Para los filósofos latinoamericanos de la liberación, referenciando particularmente a Dussel, esta consiste en un 

proyecto filosófico de la liberación para América Latina, que tiene como objetivo reflexionar sobre nuestra realidad 

como una exterioridad negada e insospechada y, a partir de esto tener una posibilidad de pensamiento, un discurso 

liberador para repensar a Latinoamérica como lo “otro” que ha sido impensado, negado y alienado por la filosofía 

clásica del pensamiento occidental (Deraso, 2014).   



61 
 

latinoamericana, una crítica que, al ampliar el concepto de razón, dé cuenta el mítico 

mundo de Macondo, del fatalista mundo de la vida profunda de Barba Jacob, del mundo 

experimentado y expresado estéticamente por Botero, del mundo subconsciente que 

alimentó el idilio de Efraín y María, del intuitivo mundo narrado por Fernando Gonzáles. 

Insistimos, igualmente, en la necesidad de trabajar la lógica de esta razón, lógica que 

abarque las coherencias propias de cada una de las dimensiones que nos definen en nuestro 

ser, Insistimos finalmente, en la necesidad de elaborar categorías propias de esta razón, 

entendiendo por categorías aquellos principios que harían inteligibles nuestro ser y nuestro 

mundo y que, al mismo tiempo, expresarían los constitutivos últimos de dicho ser y de 

dicho mundo (Herrera como se citó en Castro-Gómez,1996, p.10). 

La conformación de la comunidad filosófica es un deber y compromiso de todos aquellos 

que se dedican a la filosofía, y como labor académica es obligación velar por la reflexión de 

los problemas sociales, políticos y culturales de nuestro contexto. Lo anterior implica no sólo 

hacer filosofía académica de teorías occidentales, sino también indagar permanentemente por 

las diversas formas de hacer la filosofía en nuestro país, es decir: las formas se atreven a 

pensar de manera pertinente a nuestra realidad desde un acercamiento diferente al académico, 

en donde lo práctico y lo alternativo resalten; aportando así categorías desde y para nuestro 

mundo. Esto también sería una forma de compromiso a adoptar desde la filosofía académica 

en donde se tienen en cuenta las diversas fuentes hermenéuticas del filosofar de Colombia 

como aporte al pensamiento latinoamericano.   

Como se puede ver de acuerdo con el contexto latinoamericano, nuestro país no fue la 

excepción en crear comunidades filosóficas, así se cumpliría de manera formal lo que 

Francisco Romero había precisado acerca de la conformación de sociedades filosóficas, 



62 
 

fundadas para expresar el compromiso de los académicos; pero a su vez, puede interpretarse 

también como una exigencia, un requisito institucional y material de la aceptación y entrada 

de la Normalidad Filosófica a los territorios latinoamericanos.   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
 

CAPÍTULO 3. LA IDEA DE MARGINACIÓN FILOSÓFICA CON LA 

NORMALIZACIÓN FILOSÓFICA 

 

La Historia ha demostrado que las más de las veces, los verdaderos filósofos surgen de lo 

natural y elemental, sin mayores preocupaciones por pergaminos académicos o 

reconocimientos en cenáculos o concilios literarios. En la búsqueda de lo elemental, los 

verdaderos filósofos mientras más sencillos y claros, más profundos e importantes. 

(Jose Luis Angulo Mencos, 1999, p.10). 

Este capítulo aborda el problema de la marginación filosófica que se dio con la Normalización 

Filosófica en Colombia. En la historia de la filosofía, la Normalización Filosófica es una 

categoría interpretada como el inicio de la filosofía moderna en el país, reconocida con la 

fundación del Instituto de Filosofía (1946) e instaurada por los fundadores de la filosofía 

moderna.  

Como la Normalización Filosófica en Colombia empezó con la fundación del Instituto de 

Filosofía, entonces se puede entender que la historia de la filosofía colombiana es un proceso 

donde la filosofía tuvo un momento anterior y otro posterior a la fundación del Instituto. 

Teniendo en cuenta estas dos circunstancias, se generó una marginación filosófica ya que 

algunos pensadores tuvieron conocimiento y escribieron sobre filosofía moderna antes y al 

margen de la Normalización Filosófica; en donde estos pensadores han sido excluidos de la 

historia de la filosofía en Colombia por realizarla por fuera de la institucionalización o de las 

Facultades de Filosofía.  

A continuación se analizará cómo era la filosofía moderna en el país antes de 

institucionalizarla y finalmente, se explica cómo era el quehacer filosófico por fuera de las 

Facultades de Filosofía.  



64 
 

3.1. La filosofía moderna antes de la fundación del Instituto de Filosofía  

 

Retomando el discurso de Francisco Romero, se debe decir que las categorías de “Normalidad 

Filosófica” y “Fundadores” han ocupado un lugar importante en la historia de la filosofía 

latinoamericana. Dichas categorías indican un período y una forma de hacer filosofía en la 

historia, que ha sido desarrollada desde la academia, y la han definido como una actividad seria, 

rigurosa y reconocida entre los intelectuales que tuvieron la posibilidad de ejercer este quehacer 

en ambientes institucionales; quienes hicieron méritos para ser calificados como pioneros de la 

filosofía por dar apertura a la filosofía moderna desde las condiciones académicas. 

 En este contexto, la etapa de Normalidad Filosófica y de los fundadores de la filosofía 

moderna representan un papel destacado y serio de hacer filosofía en la historia de la filosofía 

colombiana, en otras palabras, significa el “inicio de la filosofía” porque ha superado a la 

filosofía hecha desde lo no académico, realizada en condiciones solitarias y de manera 

autodidacta, sin orientación teórica y formación a partir de los grandes sistemas filosóficos 

occidentales.   

Las ideas de Normalización Filosófica y fundadores en Colombia relacionadas con el 

proyecto de Normalidad Filosófica de Romero, han ocupado también un lugar privilegiado en la 

historia de la filosofía en Colombia, puesto que la filosofía moderna se inaugura con la fundación 

del Instituto de Filosofía, y a partir de allí se inicia la etapa de la Normalización y el 

reconocimiento de los fundadores, considerados como pioneros de la filosofía moderna de este 

país. Lo anterior, como se ha remarcado anteriormente ha ocasionado marginación de aquella 

filosofía hecha desde otros contextos no académicos, y hacia los pensadores que han contribuido 

con esta otra forma de hacer filosofía. Para López (2018), “el relato de la normalización no es 

otra cosa que un mito inventado por los filósofos para legitimar su lugar en la academia 



65 
 

colombiana” (p.12). La normalización  para Arturo López es un “mito fundacional” un  “criterio 

ahistórico para toda forma de hacer filosofía, los normalizadores exigen que los textos escritos 

antes de 1930 cumplan con requisitos formales definidos por ellos, recriminándoles así su 

carácter “prefilosófico”” (López, 2018, p.14). 

Cuando la Normalización Filosófica en Colombia inicia con la labor de los intelectuales 

alrededor del Instituto de Filosofía se marca la existencia de un momento previo y posterior de 

cómo hacerse y trasmitirse la filosofía moderna en nuestro país. Sin embargo, antes de la 

Normalización la filosofía en Colombia ya contaba con expresiones consideradas como las 

primeras manifestaciones de la filosofía moderna en Colombia. Con relación a esto, se 

encuentran pensadores colombianos como: Carlos Arturo Torres, Baldomero Sanín Cano, 

Fernando González, Luis López de Mesa y Julio Enrique Blanco quienes fueron calificados 

como integrantes de la etapa de la secularización o generación del centenario, este nombre se 

adjudicó porque en 1910 se publicó la obra Idola Fori (Los ídolos del foro) de Carlos Arturo 

Torres y este año representó para nuestro país la celebración de los 100 años de Independencia.  

Desde la historia de las ideas filosóficas en Colombia, se puede encontrar que los pensadores 

de la secularización provenían de lugares alejados de la capital de Bogotá, la ciudad donde se 

creó el Instituto de Filosofía y entre otros considerada como la urbe de la actividad filosófica
8
; 

además, los seculares fueron reconocidos por cultivar su pensamiento de manera autodidacta, y 

su producción de escritura fue calificada como ensayos filosóficos o literarios.  

                                                           
8
 Para Laura Bernal la Normalización Filosófica tiene como característica considerar únicamente la producción 

filosófica realizada en la institucionalización filosófica de Bogotá; por ello propone la “Descentralización 

intelectual” como un concepto que se debe considerar como antepuesto a las características de la categoría de 

normalización, importante para la reconstrucción historiográfica de la filosofía colombiana. Afirma Bernal (2020): 

“Bogotá se ha convertido en el gran epicentro cultural e intelectual del país, a costa de negar la producción que se 

representa en otras regiones. De hecho, regiones como Caldas, Antioquia o la Costa Atlántica han realizado 

significativos aportes, sin los cuales no se podría comprender esta “evolución” o, por lo menos, su trayectoria” 

(pp.155-156).  



66 
 

La generación de la secularización se distinguió por ejercer un pensamiento diferente, crítico 

y cuestionador del pensamiento hegemónico -o el neoescolasticismo-, es decir en contra del 

pensamiento tradicional (tomista y neotomista) infundido, difundido y defendido por la 

institución eclesiástica. Este tipo de pensamiento tradicionalista fue introducido desde los 

primeros centros de enseñanza con una gran influencia en el pénsum de estudio en la historia de 

Colombia; de esta manera, la secularización intentó una modalidad de reflexión distinta, opuesta 

a lo que se había nominado para la época como un pensamiento oficialmente aceptado en la 

cultura colombiana.  

Los seculares también aportaron a la reflexión sobre problemáticas de la cultura y la sociedad 

colombiana. Para Jaramillo (1987) “[fue una] generación muy preocupada por ciertos problemas 

del país como el de la salud, la raza, el porvenir de la cultura y la educación” (p. 91). De igual 

manera, para Ramírez (1997) los seculares construyeron con su quehacer filosófico aportes muy 

originales a partir de la ironía, la sátira, el anecdotismo, la irreverencia, entre otras.  

Según Sierra (1982), “[los seculares] trataron temas filosóficos muy alejados de la 

metodología y de los problemas del tomismo, pero no se puede decir que en ellos haya un 

pensamiento rigurosamente filosófico o que su interés central estuviese en la filosofía” (p.82). 

De ahí, surge la controversia de considerar o no a los seculares como filósofos, debido a que no 

desarrollaron una filosofía sistemática, y tampoco reflexionaron sobre problemas propios de la 

filosofía occidental desde el ambiente académico. 

De los representantes de la secularización cabe resaltar la producción intelectual del 

boyacense Carlos Arturo Torres (1867-1911) y del barranquillero Julio Enrique Blanco (1890-

1986), ellos son algunos de los ejemplos de la discusión de reconocer su producción como 

filosófica o no, y de ser o no distinguidos como filósofos colombianos por el hecho de haber 



67 
 

realizado su labor de manera no institucional. Algunos teóricos de la historia de la filosofía en 

Colombia los han definido como pensadores que contribuyeron a la secularización, y fueron muy 

sutilmente nombrados como filósofos (Ramírez, 1997); (Herrera, 1992); (Marquínez y 

Rodríguez, 1992).  

Sin embargo, en investigaciones más recientes realizadas con la finalidad de esbozar mejor la 

historia de la filosofía colombiana, los anteriores pensadores son referidos como filósofos 

marginados a causa de la actividad filosófica llevada a cabo de manera institucional, (López, 

2018); (Betancur; 2015); (Pachón, 2011); (Rodríguez, 2003). También se reconoce a Idola Fori 

de Carlos Arturo Torres, para Marquínez y Rodríguez (1992), Torres es identificado como 

pensador del grupo de la generación del centenario, porque contribuyó a la reflexión de la 

realidad social y cultural de la época, haciendo crítica a las tradiciones de la sociedad 

conservadora:  

Dentro de la República conservadora, Torres es el representante de un nuevo humanismo 

liberal que lucha contra todo dogmatismo o “ídolos de la plaza”, que de una u otra manera 

atentaban contra el espíritu de tolerancia en política, en religión y en filosofía (Marquínez y 

Rodríguez, 1992, p. 353). 

Además, de “criticar el fanatismo y las supersticiones del pueblo colombiano” (Ramírez, 

1997, p. 14), Carlos Arturo Torres fue conocedor de la tradición filosófica europea de pensadores 

como Nietzsche, Herbert Spencer, Henri Bergson, entre otros. A su vez, estudió el pensamiento 

latinoamericano surgido en la época por la primera generación de pensadores latinoamericanos, y 

tuvo una estrecha relación de amistad con el escritor uruguayo José Enrique Rodó
9
 (1871-1917) 

                                                           
9
 José Enrique Rodó es considerado como el iniciador del pensamiento latinoamericano del siglo XX con su obra 

Ariel (1900). Leopoldo Zea en su obra Precursores del pensamiento latinoamericano contemporáneo (1979), 

nombra a José E. Rodó como el precursor del pensamiento latinoamericano contemporáneo quien representa “el 

paso de un siglo a otro [que] va ir acompañado de una doble complementaria actitud en el pensamiento 



68 
 

a quien logró conocer y compenetrarse con los ideales de esta forma de pensamiento (Ramírez, 

1997).  

Para Ramírez (1997) y Marquínez y Rodríguez (1992), Carlos Arturo Torres es el primer 

antecedente en Colombia de interés por la filosofía latinoamericana, pues desarrolló un 

pensamiento autodidacta el cual estuvo alejado de la metodología occidental, pero desde estas 

mismas condiciones ambicionó una reflexión “diferente” comprometida con los asuntos de la 

realidad social, es por esto que se considera como el precursor de los ideales del pensamiento 

latinoamericano en Colombia.  Carlos Arturo Torres creó su propio método para reflexionar y 

criticar llamado “literatura de ideas”, el cual puede ser visto como una forma alternativa para 

crear pensamiento
10

 sobre las problemáticas sociales latinoamericanas, como también podría ser 

un anticipo a la historia de las ideas filosóficas en Colombia.  

     En este mismo sentido, Julio Enrique Blanco es un pensador caracterizado porque “fue 

durante toda su vida, un autodidacta, un hombre metódico con un inmenso amor por el estudio” 

(Rodríguez, 2013, p.15). Desde la historia de la filosofía en Colombia narrada desde el siglo XX 

consecuencia de la Normalización Filosófica, se lo reconoció como ensayista y crítico literario, 

representante del pensamiento secular que antecede a la producción de los normalizadores del 

                                                                                                                                                                                           
latinoamericano: decepción y esperanza. Decepción frente a un pensamiento que ha fracasado a lo largo del siglo 

que termina; esperanza frente a un futuro que se abre en el horizonte” (Zea, 1979, p.7).  
10

 Desde la obra de Cerutti Hacia una metodología de la historia de las ideas (filosóficas) en América Latina (1997), 

se puede interpretar y plantear al método de “literatura de ideas” de Carlos A. Torres como una “Hacía” la Historia 

de las ideas, entendido el Hacia como una categoría para delimitar los problemas de la historia de las ideas 

filosóficas, también como una posibilidad de reflexión. Para Cerutti, el Hacia existe como pretexto, es el motivo y la 

voluntad para filosofar sobre el objeto latinoamericano, y mediante el cual se construye históricamente una realidad 

partiendo de varios lenguajes y voces. Teniendo en cuenta la propuesta de Cerutti, el pensador colombiano y el 

método mencionado serían un  aporte a la historia de las ideas filosóficas en Colombia, porque son un referente que 

contribuye a una metodología diferente de hacer filosofía desde América Latina; la cual se diferencia de la historia 

de las ideas filosóficas occidentales porque no es técnica o sistemática como método académico sino surge como 

una posibilidad de un discurso propio; una utopía de los latinoamericanos y/o colombianos comprometidos con la 

producción local para reflexionar su mundo y sus prácticas, esto es hacer filosofía desde la lectura de un contexto, 

un discurso hecho texto de su propio contexto. 

 



69 
 

pensamiento filosófico, pero debido a su trascendencia y gracias a las contribuciones 

investigativas es actualmente reconocido como un filósofo.  

La producción y labor de Julio Blanco como filósofo colombiano es un ejemplo claro de 

marginación a causa de la Normalización Filosófica, esto puede evidenciarse en la obra Filosofía 

en Colombia. Bibliografía del siglo XX publicada en 1985 por la Universidad Santo Tomás, la 

cual fue creada con la finalidad de demostrar el número significativo de autores “filósofos” y de 

su producción filosófica de la época. En este amplio trabajo no se mencionan los aportes de 

Blanco, a pesar de que este ya había escrito y publicado sobre filosofía antes de la época de la 

normalización. Numas Gil Olivera en su libro Reportaje a la filosofía tomo I  publicado en 1993 

hace un homenaje a Blanco y en la presentación de dicho texto dice que fue escrito: 

Con el propósito de hacer justicia y reconocer ante la comunidad filosófica la paciente y 

voluminosa obra de este pensador, poco conocido en nuestro medio, tal vez por las 

condiciones de aislamiento en que vivió, pero que nada demeritan la calidad de su 

producción intelectual (Gil, 1993, p.3).  

Julio Blanco es actualmente reconocido como filósofo gracias a las contribuciones hechas por 

Numas Gil y Guillermo Rodríguez Valbuena, quienes se han empeñado con sus investigaciones a 

demostrar la labor filosófica de este pensador. Para Rodríguez (2008) y Gil (1993), Julio Blanco 

debe ser considerado como pionero de la filosofía moderna, pese a las limitaciones de la cultura 

colombiana en pleno siglo XX este pensador se destacó por su gran esfuerzo personal por tener 

contacto con pensadores y conceptos de la filosofía moderna, lo cual le permite reunir todas las 

condiciones para constituirse como el primer filósofo auténtico e integral para el Caribe y para 

Colombia (2008).    



70 
 

El contexto de Barranquilla y las condiciones de esta ciudad -al ser puerta de entrada de la 

cultura europea y norteamericana por medio del puerto fluvio-marítimo- serían un medio por el 

cual Julio Enrique Blanco pudo haber accedido desde muy joven a conocer la cultura intelectual 

de occidente. Como se sabe, esta localidad fue un lugar de encuentro comercial, entrada de 

migrantes, extranjeros y de la recepción de culturas foráneas, ubicándose como el primer 

contexto avizor de las nuevas corrientes de pensamiento. Dadas estas circunstancias en la vida 

del pensador, sería un puente para acceder desde muy temprano a nuevos pensadores y corrientes 

filosóficas que tardaron en expandirse al centro del país, porque el pensamiento filosófico 

moderno estuvo perseguido por la Regeneración hasta la tercera década del siglo XX, y la 

actividad académica a nivel nacional estuvo limitada al conocimiento de las nuevas corrientes 

del pensamiento occidental.    

Según Rodríguez (2013), Blanco se inició como autodidacta desde el año 1908, debido a 

situaciones familiares que lo llevaron a vivir en Nueva York donde adquirió el dominio de la 

lengua inglesa y se acercó a la literatura de este contexto. También, alrededor del año 1920 tuvo 

la oportunidad de viajar a Alemania y aprendió la lengua alemana, lo que le permitió ser 

traductor del alemán. Además de lo anterior, entre los años 1924 a 1935 realizó un gran recorrido 

por Europa, Alemania, Inglaterra, Francia, España y por el cercano Oriente conociendo Egipto, 

Palestina, Turquía y Grecia. Todas estas circunstancias particulares de la vida del filósofo, 

contribuyeron en su madurez intelectual, acreditándolo como un cosmopolita y “hombre 

universal en pleno silgo XX” (Rodríguez, 2013, p.17). Por esta razón, Guillermo Rodríguez 

decidió llamarlo el “primer filósofo universal de Colombia” (Rodríguez, 2013; 2008; 2003). 

Desde la historia de las ideas filosóficas en Colombia se puede decir que Blanco escribió 

ensayos filosóficos sobre Kant, Hegel, Husserl, Heidegger, Nietzsche, Ortega y Gasset, Bergson, 



71 
 

Newton, Goethe, Haeckel, Shakespeare, y también de pensadores colombianos como 

Carrasquilla, López de Mesa, Cayetano Betancur, entre otros. Sus escritos filosóficos fueron 

publicados en revistas de algunas universidades como la Revista de la Universidad Católica 

Bolivariana, la Revista de la Universidad de Antioquia, la Revista Huellas de la Universidad del 

Norte, y en las revistas Aletheia y Aude de la Universidad del Atlántico. Blanco también escribió 

en periódicos dominicales de Barranquilla como El Heraldo
11

 y Diario del Caribe, además de la 

revista local Voces.   

En la revista Voces (1917-1920) se pueden encontrar algunos ensayos filosóficos de Julio 

Blanco publicados en el año 1918 (Blanco, 1918), en los que se puede observar su temprana 

producción y reflexión de filósofos modernos como es el caso de los artículos Sobre el origen y 

desarrollo de las ideas teleológicas en Kant (Julio, 1918), y La contingencia de la vida. Conduce 

al vitalismo psíquico de Bergson (Diciembre, 1918). Esto muestra que la labor filosófica de 

Blanco se realizó antes de la de los pensadores considerados como pioneros de la filosofía 

moderna y los filósofos modernos del Instituto de Filosofía de la Universidad Nacional, pero 

como su obra no se encuentra dentro de la producción filosófica “tan institucional, no contribuyó 

al proceso de normalización” (Pachón, 2011, p. 126).  

El autor Campis (2006) considera que la revista Voces difundió artículos sobre filosofía 

moderna de autores colombianos e internacionales, y es ella una institución que ha sido 

descuidada por los historiadores, siendo una “publicación más conocida ayer como hoy por fuera 

de Colombia que dentro de ella” (p.421). Es, además, el argumento para desmentir la idea 

                                                           
11

 El Heraldo es un periódico colombiano con sede en Barranquilla fundado en 1933; según el caribeño Numas 

Armando Gil Olivera “ha sido el único periódico de América Latina que mantuvo en su revista dominical una 

polémica filosófica durante dos años,  y mantiene una columna de información filosófica desde hace una década” 

(Gil, 1993, p.8). 

 

 

 



72 
 

aceptada que la filosofía moderna se dio con la fundación del Instituto de Filosofía, de este 

modo, en palabras de Campis (2006): 

Un breve inventario de algunos autores tratados en los textos filosóficos publicaron en 

Voces resulta suficiente para desmentir la idea aceptada por Cayetano Betancur, Rafael 

Carrillo, Danilo Cruz, Sierra Mejía, Jaramillo, Hoyos y muchos otros, y que Gutiérrez 

Girardot expresara líricamente así: “es de justicia reconocer que fueron Rafael Carrillo y 

Danilo Cruz Vélez quienes introdujeron la filosofía moderna en Colombia” (p.421). 

 

3.2.  El quehacer filosófico por fuera de las Facultades de Filosofía en Colombia 

 

El proyecto de Normalidad Filosófica de Romero y la Normalización Filosófica en Colombia, 

han demostrado que la filosofía realizada de manera institucional tiene las ventajas de formar y 

producir un pensamiento riguroso, sistemático, disciplinado, serio y de estar en constante 

actualización con el pensamiento. Sin embargo, en Colombia se ha hecho filosofía desde otros 

contextos no académicos o no necesariamente desde una Facultad de Filosofía, la cual surgió 

como condición y posibilidad material de la Normalización de la Filosofía, fundándose a su vez 

la idea de la filosofía institucional como filosofía en la medida en que se hace desde la academia. 

 La Normalización Filosófica en Colombia se desarrolló bajo la idea de institucionalización 

iniciada con el Instituto de Filosofía y se amplió plenamente con la creación masiva de 

Facultades o Departamentos de Filosofía en el país entre los años 1960 a 1980. A partir de este 

momento, se pueden identificar a algunos pensadores marginados por la institucionalización de 

la filosofía, poco nombrados como filósofos y al margen de la historia de la filosofía colombiana.  

 Para demostrar lo anterior, es necesario traer como ejemplos al medellinense Estanislao 

Zuleta (1935-1990) y al bogotano Santiago Castro-Gómez (1958), aunque esto no quiere decir 



73 
 

que se esté negando la existencia de “otros”
12

, pues redescubrir a otros filósofos marginados o al 

margen de la institucionalización es una tarea pendiente en la historia de las ideas filosóficas en 

Colombia. Algunos teóricos de la historia de las ideas filosóficas de nuestro país han calificado a 

Estanislao Zuleta como un filósofo marginado por la institucionalización de la filosofía (López, 

2018); (Pachón, 2017; 2011); (Betancur, 2015); (Rodríguez, 2003). Y escasamente se nombra a 

Santiago Castro-Gómez, quien también es considerado como un pensador marginado (Pachón, 

2017; 2011).  

En relación a Estanislao Zuleta ha sido considerado como un intelectual autodidacta “que 

escribía como hablaba y viceversa, pues para él no existía barreras entre la filosofía y la vida” 

(Gil, 1993, p.63). Para Gil (1993) Zuleta fue un filósofo comprometido con la realidad social y 

política, defensor de la idea de responsabilidad social del intelectual
13

. Para Pachón (2017), “fue 

un pensador muy erudito, que navegaba en la historia de la filosofía antigua, moderna, la 

literatura, la economía y la historia” (p.418). Entre otros, Zuleta se caracterizó por dictar 

conferencias desde la década de los 60, a través de las cuales logró un gran reconocimiento, 

desarrolló su labor en varias universidades del país como La Universidad Libre, La Universidad 

Nacional, La Universidad del Cauca y la Universidad del Valle.  

La producción filosófica de Zuleta se distingue por hacer crítica hacía la educación, al 

respecto, el filósofo latinoamericano Enrique Dussel en su obra  Pensamiento filosófico 

latinoamericano, del Caribe y “latino”[1300-2000] publicada en el 2009, en el capítulo 

dedicado a los pensadores y filósofos colombianos, afirma que Zuleta:    

                                                           
12

 Pachón Soto menciona a los siguientes pensadores que no han sido reconocidos en la historia de la filosofía 

colombiana como: Fernando González, Rafael Gutiérrez Girardot, Víctor Florían, Jorge Aurelio Díaz, Nicolás 

Gómez Dávila,  Darío Botero Uribe (Pachón, 2017, 2011). 
13

 Para profundizar sobre la responsabilidad social del intelectual se puede ver en “Responsabilidad social del 

intelectual y otras responsabilidades” entrevista a Estanislao Zuleta en Reportaje a la filosofía tomo I de Numas 

Armando Gil Olivera.  



74 
 

Se formó como autodidacta al rechazar la escuela tradicional, para buscar un método 

distinto para pensar filosóficamente, ya que critica la educación por ser una herramienta de 

represión del pensamiento. Su crítica a la educación, la relación de ésta con la filosofía, el 

capitalismo, la juventud, etc., fueron los temas que ocuparon [su] reflexión (Dussel, 2009, 

p.940). 

Desde la década de 1960 Zuleta también se interesó por estudiar de manera autónoma la 

filosofía del marxismo, el existencialismo y los estudios del psicoanálisis, y su labor como 

“filósofo” -al igual como la de otros pensadores- ha estado en reconstrucción. Su actividad 

filosófica desarrollada en la etapa de la Normalización de la Filosofía no fue cuestionada 

porque su producción se realizó de manera aislada de lo institucional, razón por la cual ha 

sido considerada como “poca rigurosa”. Respecto a esto, afirma Pachón (2011): “[Zuleta] no 

estuvo vinculado a Facultades de Filosofía que, valga decir de paso, suelen llamar a estos 

pensadores que desarrollaron su trabajo por fuera de ellas “poco rigurosos” (p.126). Si bien es 

cierto que su producción no fue realizada desde las Facultades de Filosofía, estuvo “en 

permanente contacto con ellas. Esta circunstancia es precisamente la que arroja cierta 

sospecha sobre su actividad filosófica” (Pachón, 2017, p.418).  

Con respecto a Santiago Castro-Gómez, es un actual pensador colombiano, reconocido por 

aportar al pensamiento latinoamericano desde la historia de las ideas latinoamericanas, 

planteada a partir de una reconstrucción genealógica o de las herencias coloniales. Aunque 

este intelectual hace parte de la contribución a la filosofía en el siglo XXI, es importante 

recordar que su primera producción filosófica titulada Crítica de la razón latinoamericana 

publicada en 1996, fue su primer aporte a la filosofía Colombiana. 



75 
 

Su primera formación académica fue en la Universidad Santo Tomás en los años 80 y sus 

estudios posteriores fueron realizados en Alemania donde escribió el libro mencionado, 

además, fue discípulo de los profesores integrantes del Grupo de Bogotá quienes difundieron 

la filosofía latinoamericana en Colombia en los años 80; lo cual permite contextualizar un 

momento donde la etapa de la Normalización Filosófica era vigente. 

La labor filosófica de Santiago Castro-Gómez ha sido marginada y es apenas nombrado 

como filósofo por la historia de la filosofía colombiana (Pachón, 2017, 2011). La razón por la 

cual es traído como ejemplo, es porque puede ser considerado como una muestra para 

demostrar que la Normalización de la Filosofía ha generado marginación filosófica y la ha 

institucionalizado.  

La formación filosófica de Santiago Castro-Gómez inició como fruto del proceso de la 

Normalización Filosófica en Colombia, pero al mismo tiempo su producción filosófica se fue 

realizando en otros contextos académicos fuera de las Facultades de Filosofía de Colombia -la 

cual ha sido poco valorada por estas mismas-, incluso cuando su obra trascendió en 

Latinoamérica y es considerada como un aporte significativo para el pensamiento 

latinoamericano.  

La Normalización Filosófica es una categoría que ha trascendido en la historia de la 

filosofía colombiana, es utilizada para narrar la historia de la actividad filosófica desde el 

marco de lo institucional, como aquella que se hace desde los criterios normativos impuestos 

por la academia, donde pensadores ajenos a los ambientes universitarios son calificados como 

“autodidactas”, “aficionados”, “no sistemáticos” o “faltos de rigurosidad”, entre otros. En este 

sentido, la filosofía puede considerarse como una actividad limitada, no reconocida desde 

otros contextos no institucionales por pertenecer a una producción no académica o por 



76 
 

realizarse al margen de la institucionalización. Sin embargo, esta forma de hacer filosofía, 

representa filosofares como productos de un esfuerzo del pensar, pues son personalidades que 

repiensan las realidades y las manifiestan en discursos aportando “ideas” del pensamiento 

propio de una cultura.  

Actualmente, los intelectuales nombrados en todo este capítulo han sido motivo de 

investigación y reflexión, y ahora se intenta darles un lugar en la historia moderna o 

contemporánea de la filosofía en Colombia porque antes habían sido excluidos de la misma
14

. 

De este modo se evidencia cómo la historia de la filosofía en Colombia en torno a la 

Normalización Filosófica, ha sido configurada a partir de rasgos y condiciones históricas de la 

filosofía desde el proyecto de Normalidad Filosófica de Romero, el cual trascendió en las 

regiones latinoamericanas convirtiéndose como el referente del desarrollo de la filosofía 

académica y la historia realizada a partir de este fenómeno.    

Por consiguiente, la marginación filosófica por la Normalización Filosófica es un problema 

para la historia de la filosofía en Colombia, porque en nuestro país se reclaman voces de la 

filosofía para ser incluidas en la historiografía filosófica, lo que advierte un repensar en la 

metodología y la forma de llevarse a cabo, la cual podría realizarse teniendo en cuenta los 

diferentes escenarios de hacer pensamiento.  

                                                           
14

 Algunas de las investigaciones revisadas donde se puede profundizar a los pensadores nombrados a lo largo de 

este capítulo; contienen una valoración más amplia del desarrollo intelectual de Colombia y surgen con la finalidad 

de hacer el reconocimiento de voces que han filosofado y han sido descuidadas por la historia de las filosofía 

colombiana, como: El terreno común de la escritura: una historia de la producción filosófica en Colombia, 1982-

1910 (2018) publicada por Carlos Arturo López; Cien años de filosofía en Colombia (1910-2011). En torno a la 

lectura de Juan José Botero (2017) por Damián Pachón Soto; Antología filosófica de Julio Enrique Blanco (2013) 

por Manuel Guillermo Rodríguez Valbuena; Estudios sobre el pensamiento colombiano Volumen I (2011) por 

Damián Pachón Soto; Pioneros de la filosofía moderna en Colombia (siglo XX) (2008) coordinada por Hernán Ortiz 

Rivas; La filosofía en Colombia: modernidad y conflicto (2003) por Manuel Guillermo Rodríguez Valbuena; 

Pensamiento colombiano del siglo XX (tres tomos) (2013; 2008; 2007) por Guillermo Hoyos, Carmen Millán de 

Benavides y Santiago Castro-Gómez (Instituto Pensar). Es importante también mencionar la contribución de la obra 

Pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y “latino” [1300-2000] (2009) por Enrique Dussel quien dedica 

una parte al pensamiento colombiano ampliando el conocimiento de pensadores y filósofos de este país. 



77 
 

Algunas propuestas metodológicas importantes para resaltar en la contribución a la 

reconstrucción de la historia tradicional de la filosofía colombiana son: la construcción de una 

historia de la filosofía en Colombia a partir de la relación con la vida de la sociedad 

(Rodríguez, 2003). La historia de la filosofía basada en las condiciones de posibilidad de la 

escritura filosófica (López, 2018). Y la producción filosófica regional para una reconstrucción 

decolonial de la historia de la filosofía en Colombia (Bernal, 2020).  

En consecuencia, para la historia de las ideas filosóficas colombiana los pensadores 

presentados como “filósofos marginados” con la Normalización Filosófica, entrarían a hacer 

parte del discurso de la filosofía desde lo no institucional, es decir, desde lo anormal, desde lo 

desconocido, desde otros contextos. Esto nos permite tener una aproximación a otra forma de 

hacer historia de la filosofía narrada desde lo académico, es decir de profesionales, expertos, 

estudiosos e investigadores preocupados por este asunto.  

La historia de las ideas filosóficas en Colombia tiene como posibilidad reconstruirse no solo 

desde el objeto de estudio de la vida académica sino también desde la realidad social, en función 

de varios aspectos como la actividad filosófica en y desde lo cultural, lo político, lo religioso, lo 

pedagógico, lo educativo, etc. Es la academia quien debe tener compromiso para trabajar y 

plantear metodologías que tenga en cuentas esos “aspectos”¸ y determinar de qué manera la 

actividad filosófica o quehacer filosófico ha surgido desde esas u otras formas no académicas.  

Repensar una reconstrucción de la historia de las ideas filosóficas es también replantear la 

idea occidental de clasificación de autores o filósofos de cada época con relación a la labor 

filosófica hecha desde un ámbito específico como el académico. Una reconstrucción de la 

historia  permitiría comprender las diversas dinámicas del pensamiento y hacer una historia del 

pensamiento alternativa  a partir de las formas de hacer filosofía al margen de la academia, con el 



78 
 

propósito de definir un lugar para este quehacer filosófico en la historia de las ideas filosóficas, 

porque es una producción que si bien no es realizada estrictamente desde la academia es 

“académica”, en el sentido que interviene en los estudios realizados desde la academia, lo que 

significa que es una actividad que deviene desde afuera hacía dentro en un sentido institucional.  

También, conviene señalar el problema de marginación en relación a la producción filosófica 

no académica rechazada por la academia
15

, porque no ajustarse a los criterios académicos. En 

este sentido, aquellas producciones pertenecerían a “otra cosa”, a una: “escritura filosófica no 

escolar [que] debe buscarse en géneros tan variados como el ensayo, la noticia, la reseña 

biográfica o la conferencia pública, y en relación con otras formas de escritura” (López, 2018, 

p.19-20).  

Estas representaciones de escritura filosófica existen como alternativas del quehacer filosófico 

colombiano no académico generadas desde un ejercicio autónomo y autodidacta no académicas.  

El término “no académico” sería importante estudiarse en la comunidad académica, para analizar 

aquella actividad filosófica y cotejarla con los presupuestos conceptuales propios que tiene la 

filosofía institucional. No obstante, el problema de la producción filosófica desde diversas 

formas podría provocar un conflicto de la filosofía entre la poca rigurosidad y lo riguroso como 

fue advertido desde la Normalidad Filosófica de Romero. Por esta razón, la filosofía fue llevada 

a la institucionalidad para formarla académicamente, y la producción en este sentido es producto 

de normas y metodologías filosóficamente establecidas; en consecuencia, la filosofía en 

                                                           
15

 Para Bernal (2020): “Una cuestión que en cierto modo carece de un tratamiento explícito es el énfasis que la 

normalización filosófica de la tradición establece en el aspecto de la “producción filosófica”, vista a la luz de las 

estructuras académicas institucionales, más allá del cultivo de la filosofía como una forma de habitar 

contextualizado y de quehacer cultural frente a las contingencias del mundo. Puede ser que el énfasis puesto en la 

“producción” se avenga con las exigencias ontológicas y de las estructuras sociales que parapetan la Modernidad 

europea, a la vez que resulta funcional a la imposición colonial y excluyente del saber” (p.157). 



79 
 

Colombia realizada de manera no institucional antes y después de la Normalización es 

cuestionada y considerada no filosófica, lo que deja entrever que: 

La historia de la filosofía que escribieron los filósofos profesionales construye un pasado 

que sirve, a contraluz, para universalizar y legitimar sus propias formas de entender el 

oficio. Es una mitología de origen que no es ni filosofía (pues no es capaz de someter a 

crítica sus propios supuestos) ni mucho menos historia (López, 2108, pp. 14-15). 

Hasta lo expuesto hasta aquí, se pude decir que la producción filosófica hecha desde contextos 

diferentes a la academia puede ser una herramienta para descifrar los problemas filosóficos 

presentes en esa escritura o producción, también para identificar las ideas y circunstancias dadas 

en la vida del autor para escribir dicho escrito. Teniéndose en cuenta, además, las situaciones 

socio-políticas presentes en la realidad o época de una producción, es decir, desde dónde el 

pensador habla o escribe y crea su pensamiento filosófico, lo cual podría ser oportunidad para 

incluirse en la historia de las ideas filosóficas en Colombia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 
 

CAPÍTULO 4. LA NORMALIZACIÓN FILOSÓFICA Y LA HISTORIA DE LA 

FILOSOFÍA EN COLOMBIA 

 

“Tenemos que esta “después” de la normalización, pero no en uno que sea la prolongación de la 

normalización, si no que sea el después de la patología, de la anormalidad: la antifilosofía, la 

contrafilosofía o la filosofía hecha de otra manera”  

(Horacio Cerutti, 2009, p.104). 

En este capítulo se presentan dos perspectivas de la historia de la filosofía en Colombia: la 

primera, como un discurso construido desde la categoría de Normalización Filosófica o  filosofía 

académica fundada con la inauguración del Instituto de Filosofía (1946), considerada en este 

trabajo como una narración limitada de la actividad filosófica y de su historia; y la segunda, 

desde una reflexión más allá de la Normalización Filosófica, como posibilidad para ampliar 

horizontes del quehacer filosófico colombiano para la historia de las ideas filosóficas.  

 

4.1. La Normalización Filosófica como un discurso para narrar la historia de la filosofía en 

Colombia  

 

Muchos especialistas en la revisión de la Historia de la Filosofía en Colombia han considerado 

como punto de referencia a la fundación del Instituto de Filosofía y a sus fundadores para narrar 

la historia de la filosofía moderna de este país. Por ende,  surge la definición de la filosofía desde 

la Normalización como un momento propio, auténtico y verdadero del quehacer filosófico. Sin 

embargo, la actividad filosófica pensada en el marco de lo anterior, representa  únicamente un 

espacio-temporal de la filosofía, una forma y función específica que tuvo la actividad filosófica 

en la sociedad colombiana. Puesto que la historia de la filosofía en Colombia no se da 

únicamente alrededor de los años 30-40, en la etapa de Normalización o filosofía académica, 



81 
 

sino que también parte de un relato mucho más amplio de la historia, comprendiéndose otras 

épocas y formas de expresión que ha tenido la filosofía en nuestro país.  

La filosofía en Colombia pensada como una actividad académica, iniciada con la 

Normalización y reconocida con los fundadores de este proceso, es una suposición teórica para 

definir lo que es filosofía y para narrar su historia a partir de las categorías de: Normalización y 

Fundadores; las cuales hacen parte del discurso de la Normalidad Filosófica de Francisco 

Romero, quien define a la filosofía como una actividad normal en la cultura, una filosofía 

auténtica desarrollada desde las condiciones materiales o medios institucionales; una labor 

reconocida únicamente con los fundadores del quehacer filosófico académico (Romero, 1952; 

1950; 1941). El discurso de Romero puede considerarse como un modelo o tendencia 

universalista que se ha impuesto en Latinoamérica, para contextualizar a la historia de la filosofía 

académica desde un contexto geográfico. 

No obstante, desde la historia de las ideas filosóficas en Colombia es importante mencionar 

algunas ideas que ponen en tela de juicio el discurso de Romero en relación con la idea de 

filosofía como auténtica a partir de la Normalidad Filosófica. En Colombia durante la 

Normalización Filosófica se dice que no hubo auténtica y verdadera filosofía; para afianzar, en la 

obra titulada El proceso de la filosofía en Colombia (1960) publicada por Jaime Vélez Sáenz y 

Jaime Jaramillo, un texto que representa el primer intento de reconstrucción de la historia de la 

filosofía moderna del país, se encuentra que varios académicos colombianos dan su opinión con 

respecto a la existencia o no de la filosofía en Colombia durante el proceso de la Normalización. 

Para Vélez (1960): 

Solo en el sentido en que hay filósofos en Colombia. Pero nuestra actividad filosófica no es 

ni mucho intensa como la que existe en otros países latinoamericanos. Muy dispersa 



82 
 

además, demasiado poco dialogamos aquí sus representantes. El pensamiento filosófico 

colombiano no es original, consiste en la meditación de temas provenientes de otros 

ámbitos culturales (p. 898).     

Para Abel Naranjo Villegas “hay una específica vocación filosófica hispanoamericana pero 

no hay un pensamiento propio hispanoamericano y, por consiguiente de Colombia” (Vélez, 

1960, p.898). Dice Cayetano Betancur “no existe a mí  juicio filosofía colombiana porque los 

problemas filosóficos no son “nuestros”, es decir, no los vivimos ni nos va nada en ellos” 

(Vélez, 1960, p.896). 

Desde la concepción de Rubén Sierra la filosofía en Colombia con la Normalización no  

alcanzó la “mayoría de edad”, porque “la producción filosófica en nuestro país adolece aún de 

improvisación y su ejercicio, por razones de ocupación profesional sigue, generalmente, 

limitado a las circunstancias universitarias” (Sierra, 1982, p.79). Por esta razón, para Sierra 

(1985) la filosofía en la etapa de normalización fue un “cambio de actitud” que significó la: 

Ruptura de la práctica filosófica en Colombia, [que permite] tomar a la filosofía de una 

manera autónoma, con problemas propios y sin una función pragmática inmediata. Se trata 

ahora de un trabajo profesional y académico que se manifiesta ante todo como actividad 

eminentemente profesoral (Sierra, 1985, p.11). 

Desde la postura de Rubén Sierra se puede hacer las siguientes observaciones: primero, el 

momento de la Normalización en la historia de la filosofía colombiana representa una ruptura 

y negación del pensamiento de los antecesores, porque la filosofía no ha sido reconocida 

desde otras expresiones no académicas, por tanto, podemos decir que el pasado filosófico 

desde la Normalización se asume como una discontinuidad de la filosofía.  



83 
 

Segundo, el “cambio de actitud” planteado por Sierra para referirse a la Normalización, 

podría servir como una categoría crítica y liberadora del pensamiento para repensar la historia 

de la filosofía y la actividad filosófica como un quehacer no necesariamente en función de lo  

académico; asimismo como una función práctica, es decir una filosofía de la praxis a partir de 

la reflexión de los problemas propios de nuestro contexto.  

A parte de lo anterior, la Normalización Filosófica para la historia de la filosofía moderna 

en Colombia deja entrever las categorías de profesionalización y vocación filosófica, el exilio 

y marginación de la filosofía, estas nos permiten reflexionar a la historia de la filosofía desde 

el marco de lo institucional como una actividad limitada. Así, la filosofía académica es 

entendida como el quehacer filosófico hecho desde lo profesional, regido por normas y 

condiciones institucionales. Empero, la filosofía es también un quehacer de la vida o lo 

cotidiano; con esto surge la confrontación de la idea de filosofía formada desde la lógica del 

concepto de lo institucional y el formado por la lógica de la vida, entendido este último como 

un quehacer que se va haciendo en la trama de lo cotidiano, donde la filosofía surge como un 

proyecto de vida y no únicamente como una actividad exclusiva de la academia y de la élite 

profesional.      

Por eso, es importante detenernos y diferenciar las categorías de profesionalización y 

vocación en la actividad filosófica, puesto que generan un problema para la labor de la 

filosofía en la historia, porque si se aborda históricamente a la filosofía desde la pregunta y 

respuesta del concepto de Normalización Filosófica, encontraríamos una historia de la 

filosofía resumida desde la concepción académica, finiquitando toda posibilidad del filosofar 

que resulta de la reflexión cotidiana, la cual puede forjar auténticos filósofos no de profesión 

y de formación conceptual filosófica occidental, pero sí de vocación, de un quehacer que es  



84 
 

consecuencia de las circunstancias que permean la vida humana, como puede ser entre otros el 

caso del pensamiento hecho en y desde las condiciones de la praxis, del exilio o de la soledad.  

Con lo anteriormente expuesto, no se pretende asegurar que la vocación filosófica no se dé 

a la par con la profesión, más bien, se la presenta como un horizonte para comprender el 

quehacer filosófico realizado desde otros contextos no académicos, considerados como 

posibilidades o filosofares que devienen de una conciencia y contribuyen a la reflexión e 

interpretación de una realidad, ocupando un puesto en la historia de la filosofía porque 

sintetizan una idea o forma de expresión del pensamiento hecho desde una circunstancia o 

realidad concreta que lo produce. 

El filósofo tiene un horizonte finito, determinado por circunstancias históricas y 

personales, dentro del cual pueda ver sólo ciertas cosas. Lo que cae fuera de este horizonte 

escapa a su mirada. Por ello, el campo de la visibilidad no es mismo para todos los 

pensadores. Unos no tienen ojos para los que otro ven claramente. Sin embargo, no todos 

aceptan esta limitación; de aquí que algunos invaden frecuentemente dominios extraños, 

donde se mueven torpes e inseguros. Pero esto no depende del capricho personal de los 

pensadores, sino del modo de ser de la filosofía y del filósofo (Cruz, 1977, p.47).  

Es importante recordar que la Normalización Filosófica en Colombia fue una actividad 

académica iniciada por abogados, así el relato normalizador de la filosofía en nuestro país 

indica que la filosofía “auténtica” y “verdadera” no se dio con filósofos formados 

profesionalmente en filosofía sino desde la disciplina del derecho. En este sentido, la 

Normalización Filosófica fundada con el Instituto de Filosofía no representaría una filosofía 

madura sino un momento más de la actividad filosófica, realizada desde el ámbito 

institucional y desde la investigación de otros filósofos y corrientes filosóficas occidentales, 



85 
 

generando la ampliación de manera autónoma de la forma de estudiar la filosofía en la 

sociedad colombiana. 

En particular, la disciplina del Derecho en Colombia se la puede entender como el puente 

para hacer filosofía de manera institucional, mediante la cual se logró tener acceso a la 

formación y el conocimiento de la filosofía moderna. Desde este contexto, el estudio de la 

filosofía como una ciencia autónoma era algo que podía suceder únicamente desde lo 

académico; esto en la historia de la filosofía colombiana nos indica que estudiar y hacer 

filosofía -desde la diversidad de corrientes filosóficas modernas occidentales- era un 

acontecer alcanzado necesariamente con la institucionalización; como también que la filosofía 

era una actividad marginada en la cultura colombiana. Es a partir de esto que surgen los 

siguientes interrogantes para la historia de las ideas filosóficas en Colombia: 

 ¿Qué puesto ocupa el quehacer filosófico realizado desde lo no institucional? Acaso, se 

considera una actividad no filosófica por no seguir metodologías del pensamiento occidental 

¿Por qué la historia de la filosofía en Colombia no ha narrado la filosofía hecha desde la 

soledad y el exilio, o desde otras condiciones políticas o sociales? Desde donde también se 

despierta la “vocación filosófica”, de la misma forma que se dio con los fundadores-

normalizadores, quienes hicieron filosofía no necesariamente desde la profesionalización de 

esta ciencia sino desde el interés y motivación personal; entonces, habría que preguntarse 

¿Debe reconocerse en la historia de las ideas filosóficas en Colombia únicamente la actividad 

filosófica desde la normalización o es un asunto que debe ampliar horizontes? 

Entonces, las condiciones o circunstancias de hacer filosofía desde la praxis, el exilio o la 

soledad pueden considerarse como elementos o categorías para repensarse en el marco de una 

reconstrucción de la historia de la filosofía en Colombia; entendidos como momentos o 



86 
 

contextos no académicos para contribuir con el quehacer filosófico del pasado, de aquellos 

antecesores a la Normalización de la Filosofía, como también de los que hacen filosofía en el 

presente desde diversos escenarios al margen de las Facultades de Filosofía. 

La Normalización Filosófica como un discurso para configurar la historia de la filosofía en 

Colombia no sólo ha causado marginación en el trabajo filosófico colombiano realizado desde 

otras expresiones diferentes a la producción académica; también ha marginado a la filosofía 

desde la misma academia. En términos de Sierra (1985), la institucionalización filosófica 

tiene como consecuencia la marginación filosófica desde la misma institución, porque existen 

carencia de fuentes de trabajo intelectual distintas a las que se estudian o se reglamentan en la 

cátedra; hay ausencia de medios institucionales como editoriales, institutos de investigación, 

entre otros, y todo esto impide el desarrollo pleno del pensamiento filosófico en Colombia. 

Para Sierra (1982) y Cruz (2014) la filosofía institucionalizada ha traído como 

consecuencia el encerramiento de la actividad filosófica produciendo una “burocratización” 

del quehacer filosófico, porque la academia ha condicionado normativamente a realizar la 

filosofía siguiendo preferencia de autores, textos y corrientes filosófica causando burocratizar 

el saber. Por tanto, la filosofía es una labor reconocida en unos “pocos”, en cuyas voces se ha 

enmarcado la historia de la filosofía, lo cual nos deja ver que “el ejercicio de la filosofía no 

termina siendo precisamente libre, autónomo, sino sometido a ciertos parámetros de turno” 

(Pachón, 2011, p.125). 

 

 



87 
 

4.2. La historia de la filosofía en Colombia más allá de la Normalización Filosófica   

  

Se presenta a la historia de la filosofía en Colombia más allá de la Normalización Filosófica 

como una posibilidad de reconstrucción, con la finalidad de ampliar el horizonte teórico de la 

historia de la filosofía que ha sido limitada y sesgada con la Normalización de la Filosofía. 

La ampliación del horizonte teórico en este trabajo significa desarrollar desde la academia 

la concepción y el reconocimiento del quehacer filosófico hecho de manera no institucional, 

con el propósito de contribuir con una perspectiva de la historia de las ideas filosóficas en 

Colombia que parta de toda experiencia histórica que ha tenido la filosofía en nuestro país. Lo 

anterior, implica repensar la tradicional forma de hacer historia de la filosofía, donde se tenga 

en cuenta las expresiones de la filosofía y el reconocimiento de voces dadas antes y después 

de la Normalización Filosófica iniciada con la institucionalización de la filosofía.      

Antes que nada, la historia de la filosofía en Latinoamérica y Colombia realizada en 

consecuencia del proyecto de Normalidad Filosófica de Romero se caracteriza por seguir el 

modelo europeo y presentarse de manera manualística exteriorizando una “tendencia 

universalista […] que se inicia con la ambición de ser un inventario completo del pensamiento 

de todas las épocas y países” (Romero, 1959, pp. 199-200).  

En el contexto colombiano, la historia de la filosofía realizada desde el siglo XX como 

consecuencia de la Normalización Filosófica se ha caracterizado por narrarse desde la forma 

tradicional. Desde Marquínez (1992), Herrera (1992; 1974), la Universidad Santo Tomás 

(1985), Jaramillo (1960) y Vélez (1960), la historia de la filosofía en Colombia es presentada 

bajo el método descriptivo y clasificatorio de los diferentes períodos de la filosofía, autores y 

producciones en relación a la filosofía producidas en Colombia.  



88 
 

Para Rodríguez (2003), las investigaciones realizadas en Colombia con respecto a la 

historia de la filosofía colombiana representan un “mapa histórico” desarticulado de la vida 

social. Para Hoyos, Millán y Castro-Gómez (2007), el problema de la desarticulación de los 

intelectuales de la participación de la vida social obedece a las dificultades metodológicas de 

la historia de la filosofía, en consecuencia, proponen una reconstrucción historiográfica 

presentada como un “mapa de pensamiento colombiano”, para “reconstruir sus tendencias, las 

propuestas y los logros que se han constituido a partir de las trayectorias individuales, las 

representaciones colectivas y/o prácticas académicas” (Hoyos, Millán y Castro-Gómez, 2007, 

p.10).  

En las contribuciones a la historia de la filosofía realizada en el siglo XX encontramos que 

algunas investigaciones consideran filósofos a unos pensadores, y dejan al margen de la 

historia a otros. Esto es un problema para la historia de la filosofía porque queda sesgada y 

limitada por la falta de reconocimiento de pensadores y de las producciones filosóficas 

propias de todos los contextos o regiones de Colombia. A partir de esto, en la actualidad 

surgen nuevas perspectivas de plantear la historia de la filosofía en Colombia, con el 

propósito de hacer una reconstrucción y reivindicación de la producción filosófica marginada 

por la Normalización Filosófica, reconocida por la labor académica realizada con la 

institucionalización de la filosofía.  

Las nuevas formas de abordar y de superar los sesgos de la historia de la filosofía están 

encaminadas a la búsqueda y al reconocimiento de las producciones filosóficas realizadas 

desde otros contextos, desde este trabajo como lo no académico que en conjunto buscan 

fortalecer: 



89 
 

Un espacio común donde la inercia de los modos hegemónicos de ser filósofo no se 

impongan sobre los materiales filosóficos no canónicos que nos interesan, donde otros 

tipos de actividad filosófica constituidos de la filosofía misma pero silenciados por la 

forma en que se cuenta su historia, en que se establece un canon a partir de la idea de 

tradición, puedan ser investigados y apropiados sin olvidarlos o sin considerarlos como 

esfuerzos infructuosos, débiles o simples repeticiones de lo dicho en otro lugar (López, 

2012, p.323).   

En este contexto,  Bernal (2020) propone que la forma de reivindicar una auténtica historia 

de la filosofía en Colombia es a partir de la producción filosófica regional. En el mismo 

sentido, para López (2012, 2018) es importante la inclusión de las producciones filosóficas 

locales y regionales.   

También, la labor de reconstrucción historiográfica de la filosofía en Colombia propuesta 

por Hoyos, Millán y Castro-Gómez que es presentada en tres tomos titulados Pensamiento 

colombiano en el siglo XX (2013; 2008; 2007), reafirman que la historia de las ideas es la 

herramienta para tomar conciencia de la tradición del pensamiento en Latinoamérica (Hoyos, 

Millán y Castro-Gómez, 2013). Pero a partir de esto, proponen una nueva forma metodológica 

de presentar la historia de la filosofía en Colombia que busca “abrir horizontes de 

pensamiento, antes de sistematizarlos. La tarea de buscar relaciones, vectores, tensiones, 

diferencias e identidades” (Hoyos, Millán y Castro-Gómez, 2008, p.9). 

Teniendo en cuenta las anteriores perspectivas teóricas, este trabajo contempla la 

posibilidad de ampliar el horizonte hacia una reconstrucción de la historia de la filosofía en 

Colombia, hecha a partir del quehacer filosófico realizado al margen de la academia o 

filosofía no académica; una historia de la filosofía presentada desde otras condiciones de 



90 
 

hacer pensamiento como el exilio, la soledad, de pensadores quienes han hecho y hacen 

filosofía desde la práctica o la acción
16

, es decir, desde nuestras circunstancias, también 

teniendo las posibilidades de escritura filosófica como muestra de la producción de diferentes 

expresiones y filosofares de Colombia.   

Además, otro aspecto importante a tener en cuenta en esta discusión es el tema de la 

clasificación de los filósofos colombianos en la historia de la filosofía; al respecto, se debe 

decir que la historia tradicional de la filosofía en Colombia ha hecho un intento por 

clasificarlos por corrientes filosóficas
17

 (Ver anexo cuadro No.4), teniendo en cuenta 

únicamente a los filósofos o académicos más sobresalientes de Colombia por ser un asunto de 

complejidad, como afirma Herrera (1992): 

Ante la imposibilidad de analizar en detalle [los] temas, problemas y filósofos, se 

consideran […] únicamente aquellos pensadores colombianos que han alcanzado un 

reconocimiento unánime, como los representantes más significativos del quehacer 

filosófico colombiano y como maestros, en buena parte, de las nuevas generaciones 

(p.383). 

La historia de la filosofía realizada en el marco de la Normalización Filosófica se ha hecho 

a partir de los filósofos reconocidos desde la academia, por tanto, la posibilidad de ampliar el 

horizonte en la historia de la filosofía en Colombia supone que desde la filosofía académica se 

reconozca a los filósofos colombianos hacedores de filosofía desde condiciones no-

                                                           
16

 El pensador latinoamericano Leopoldo Zea en su libro La filosofía americana como filosofía sin más (1985) 

menciona y reconoce la labor de los colombianos: el sociólogo Orlando Fals Borda (1925-2008) y el teólogo de la 

liberación Camilo Torres (1929-1966) como uno de los tantos ejemplos para demostrar que en nuestro país se ha 

realizado un pensamiento comprometido con la praxis o “filosofía de la acción”, una filosofía hecha desde nuestras 

circunstancias. 
17

 Según el filósofo colombiano Daniel Herrera uno de los contribuyentes a la reconstrucción de la historia de la 

filosofía en nuestros país, menciona en su texto La filosofía en la Colombia contemporánea (1930-1988) las 

corrientes o tendencias filosóficas más sobresalientes que aportaron a la normalización de la filosofía en Colombia: 

la fenomenología, el hegelianismo, la hermenéutica, la filosofía analítica, la filosofía latinoamericana, la metafísica, 

la filosofía de la ciencia y el pensamiento de Zubiri (Herrera, 1992).  



91 
 

institucionales, y además se reconstruya a las categorías clasificatorias de aquellos filósofos o 

de las diversas posibilidades de filosofía hechas en el país. 

En cuanto a los aportes de la historia de la filosofía en Colombia, es conveniente hacer 

mención nuevamente de la obra El proceso de la filosofía (1960), donde Jaime Vélez Saénz 

propone una interesante clasificación de autores que muy poco se ve en obras coetáneas en 

relación al tema, las cuales podrían servir de antecedentes para seguir ampliando el horizonte 

de la historia de la filosofía. Para Vélez (1960), los filósofos colombianos son clasificados en 

tres grupos llamados así: Primer grupo: Pensadores Independientes. Segundo grupo: 

Pensadores fundados en la tradición filosófica. Tercer grupo: Filósofos de la historia, 

Historiadores de la filosofía y Filósofos del arte.  

Así mismo, es provechoso traer los aportes realizados por Enrique Dussel en su obra El 

pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y “latino” [1300-2000] (2009), donde 

presenta una amplia exposición histórica de autores, temas y corrientes filosóficas de 

diferentes nacionalidades, dedicando una parte a Colombia. Dussel, (2009) para hacer esta 

reconstrucción histórica del pensamiento filosófico hace una clasificación de “filósofos” y 

“pensadores”, sería interesante tener en cuenta esta clasificación en la ampliación del 

horizonte teórico para la reconstrucción de la historia de la filosofía en Colombia. En donde la 

categoría de “filósofos” es definida como “aquellos que recibieron una formación académica 

como tales y que, además, escribieron obras en el mismo sentido” (Dussel, 2009, p.701), y en 

cuanto a los “pensadores” cuando hacen referencia: 

A grandes personalidades que han influido en la vida cultural, política y filosófica de 

nuestro continente, sin haber recibido una formación formalmente filosófica, o sin haber 

escrito obras filosóficas en un sentido restringido. Ellos pueden ser estudiados en cuanto a 



92 
 

sus expresiones teóricas en diversos campos que es bueno no ignorar (Dussel, 2009, 

p.701). 

En la posibilidad de ampliar horizontes para la historia de la filosofía en Colombia, sería 

esencial amplificar y descifrar todo tipo de discurso de la actividad filosófica desarrollada en 

nuestro contexto. Siguiendo a Dussel (2009) se debería tener en cuenta y clasificar de manera 

más puntual las corrientes y temas filosóficos; por ejemplo, la inclusión de la filosofía moral, 

la filosofía política, la filosofía del derecho, la filosofía intercultural, la filosofía de la 

pedagogía, el pensamiento filosófico del “giro descolonizador”, etc., incluyendo así todas las 

tendencias y expresiones de la filosofía.  

La clasificación de corrientes filosóficas ayuda a clarificar las diversas representaciones de 

la filosofía en Colombia a lo largo de la historia, también a la categorización de autores y de 

discursos filosóficos de cada época, que sirven para diferenciar la producción de textos 

filosóficos unívocos y equívocos, como los realizados por filósofos o pensadores que 

contribuyen a las ideas del pensamiento filosófico colombiano, y sobre todo a la 

reconstrucción de categorías filosóficas para aportar al pensamiento filosófico 

latinoamericano.   

Por consiguiente, la clasificación es un elemento fundamental en la historia de la filosofía 

occidental, latinoamericana y colombiana, aunque también es un método que la condiciona 

porque su presentación se resume únicamente en un inventario clasificatorio dejando de lado 

la realidad crítica e histórica. Por eso, en este trabajo se plantea la posibilidad de ampliar 

horizontes teóricos para la historia de la filosofía como una experiencia histórica del pensar en 

Colombia, importante para redescubrir y reconstruir la filosofía en la historia no sólo desde la 



93 
 

Normalización Filosófica, sino también a partir de la diversidad de discursos y expresiones 

filosóficas o filosofares presente en nuestra región.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



94 
 

CONCLUSIONES 

 

Esta investigación tuvo como tema central la importancia y los alcances de la Normalización 

Filosófica en la historia de la filosofía colombiana. Para la revisión y reflexión de este tema fue 

necesario recurrir a la historia de las ideas de Colombia, es decir, a las fuentes, teorías y aportes 

que se han hecho en nuestro país con respecto a la historia de la filosofía -y en especial con la 

categoría de Normalización Filosófica-.Se pudo comprender que la historia de la filosofía en 

Colombia presenta dificultades metodológicas para hacerse, investigarse y reflexionarse; además 

porque Colombia y Latinoamérica han heredado las tradiciones filosóficas del mundo occidental.  

La historia de la filosofía occidental es un problema de tradición heredado por los españoles a 

la cultura latinoamericana y, por ende, colombiana. Esto significa que la forma de hacer historia 

de la filosofía en nuestro continente y en nuestro país debe discutir sobre cómo hacer historia de 

la filosofía similar a la de occidente. Pero además de esto, lo anterior se ha constituido como un 

problema filosófico porque no sólo se debe contribuir con un inventario clasificatorio de 

filósofos y épocas, sino que también se debe exigir que se tenga en cuenta la función social y las 

diversas ideas o formas de hacer filosofía.    

Así, para poder comprender, interpretar y cuestionar la forma tradicional de historiar la 

filosofía en Colombia, consistente en una estructura de clasificación de épocas, de ideas 

filosóficas y reconocimiento de filósofos, a su vez significa ir a la historia de la filosofía 

occidental porque es un problema de herencias filosóficas.  

Desde los antecedentes de la historia de la filosofía colombiana se pudo encontrar que esta se 

desarrolló a partir de la primera década del siglo XX, con continuidad en los años treinta, 

cuarenta y también en los años setenta. La historia de la filosofía se hace a partir de la historia de 



95 
 

las ideas filosóficas, es decir, desde la recepción de las ideas filosóficas de occidente presentes 

en la historia de Colombia.  

La historia de la filosofía desarrollada en el siglo XX ha sido presentada siguiendo la forma 

tradicional de la historia de la filosofía de occidente; clasificando a la filosofía por períodos o 

épocas, autores o filósofos y producciones filosóficas de Colombia. La filosofía en la historia de 

Colombia al clasificarse por épocas nos indica el desarrollo del pensamiento a partir de 

diferentes circunstancias; las cuales se resumen en que la filosofía en nuestro país ha tomado la 

forma de ser una disciplina de estudios y una actividad académica.  

En la historia de la tradición filosófica en Colombia, la filosofía del año 40 es reconocida 

como Normalización Filosófica. En esta etapa surgió una generación de pensadores dedicados a 

la filosofía, quienes fundaron el Instituto de Filosofía de la Universidad Nacional (1946). Este 

acontecimiento en la historia de la filosofía representó la institucionalización de la filosofía, la 

inauguración de la filosofía moderna y el reconocimiento de los fundadores, quienes contaron 

con las condiciones institucionales para hacer esta filosofía, considerada como una actividad que 

alcanzó madurez institucional. Los fundadores de la normalización fueron académicos-

profesores de la Facultad de Derecho de la Universidad Nacional. 

En la historia de la filosofía colombiana, la Normalización Filosófica es una idea y categoría 

cuestionada por las nuevas formas de plantear la historia de la filosofía. En este trabajo, la idea 

de Normalización Filosófica se identificó como una categoría filosófica e histórica que resulta 

polémica e interpretativa en la historia de la filosofía latinoamericana y colombiana. De igual 

manera, esta es una representación que afirma el desarrollo de la filosofía académica a partir del 

Instituto de Filosofía de la Universidad Nacional; lo que quiera decir que es una categoría 

histórica que señala una etapa histórica de la filosofía, y una experiencia o forma de hacer 



96 
 

filosofía -filosofía académica- iniciada con la fundación del Instituto de Filosofía; que para la 

historia de la filosofía colombiana realizada en el siglo XX no sólo representaría la inauguración 

y el ingreso de la filosofía moderna al país y el reconocimiento de los pioneros o “fundadores” 

de la filosofía, sino que también significaría un punto de referencia para narrar la historia de la 

filosofía moderna.  

La categoría de Normalización Filosófica es un discurso para demostrar el quehacer filosófico 

académico como un acontecimiento común y normal en la cultura colombiana, esto se relaciona 

con el proyecto filosófico de Normalidad Filosófica propuesto por Francisco Romero, 

desarrollado en el contexto de Argentina y extendido por toda Latinoamérica. Dicho proyecto 

filosófico también daba continuidad a la labor filosófica de occidente realizada por el filósofo 

español Ortega y Gasset, que tuvo como función poner al día a España con el pensamiento 

moderno occidental por medio de la Revista Occidental y la Biblioteca de Occidente de Ortega y 

Gasset; estos instrumentos normalizadores también fueron dados a conocer a Latinoamérica para 

recibir las ideas filosóficas del pensamiento moderno de occidente.  

El proyecto de Normalidad Filosófica de Romero pensado para Latinoamérica se construyó 

bajo la premisa de que la filosofía es un quehacer académico, distinguido por ser un trabajo de 

calidad, serio y disciplinado, realizado desde los métodos de estudio de los sistemas de la 

filosofía occidental. La filosofía es filosofía académica, es decir que debe ser desarrollada dentro 

de la academia, considerándola a esta como el espacio por excelencia para garantizar la 

formación adecuada de la filosofía y el desarrollo del pensamiento; este suceso, en sentido pleno 

sólo sería posible con la Normalidad Filosófica, un acontecer que posibilitó la 

institucionalización, profesionalización o escolarización de la filosofía, pues fue la condición 



97 
 

material para hacer filosofía bajo los métodos conceptuales que posibilitarían la producción de 

un trabajo riguroso y que servirían para enjuiciar lo que es o no filosofía.  

Para el proyecto de Normalidad Filosófica, la filosofía académica hace ruptura con las 

anteriores formas de hacer filosofía en la historia, que consistieron en una actividad basada 

únicamente en filosofar como requisito del pénsum de estudio o en función de la cátedra, y como 

un quehacer personal o autodidacta; circunstancias de la filosofía que para Romero significaron 

un riesgo y peligro para la filosofía porque no contó con los métodos y metodologías académicas 

para hacer una filosofía auténtica  y reconocida.  

Hablar de Normalidad Filosófica desde el discurso de Romero, significa que la filosofía 

cuenta con las condiciones institucionales para hacer filosofía académica, es decir se funda la 

Institución o Facultades de Filosofía y junto con ello también surgen académicos o filósofos que 

contaron con esas circunstancias para hacer filosofía como un trabajo digno en la historia, 

quienes tuvieron la oportunidad para ser reconocidos como los representantes de la filosofía 

moderna o en palabras de Romero como “Fundadores”, categoría que se deriva de la Normalidad 

Filosófica.   

Para la historia de la filosofía colombiana y de Latinoamérica, la Normalidad Filosófica, y los 

Fundadores de la filosofía moderna son fenómenos que ocurren con la institucionalización de la 

filosofía o con la fundación de una Institución Filosófica; un referente para narrar la historia de la 

filosofía moderna en cualquier contexto de Latinoamérica.  

Otros elementos como criterios o requisitos del proyecto de Normalidad Filosófica de Romero 

o como parte de esta experiencia de hacer filosofía son: la producción masiva de filosofía y las 

publicaciones en revistas filosóficas, la conformación de comunidades o sociedades filosóficas y 

la realización de eventos filosóficos. Estos referentes de la Normalidad Filosófica fueron 



98 
 

expandidos a Colombia y Latinoamérica como idea para organizar la filosofía desde la academia; 

son además un punto de partida para narrar la historia de la filosofía moderna y construirla como 

un discurso fundante de la filosofía académica.  

La Normalización Filosófica en Colombia tiene relación con el discurso del Proyecto de 

Normalidad Filosófica de Francisco Romero; por lo tanto, la Normalidad Filosófica y 

Normalización Filosófica representan una etapa histórica de la filosofía y una experiencia o 

forma de hacer filosofía -filosofía académica-, y como se expresó anteriormente esta filosofía se 

distingue por su formación académica, unos métodos de estudio definidos y por un trabajo 

disciplinado y riguroso de investigación. En la historia de la filosofía, el discurso de la filosofía 

académica no considera como filosofía a la anterior forma de hacer filosofía, porque no tuvo la 

posibilidad de una formación académica; fue una filosofía que se dio como requisito de estudio, 

o a su vez porque se filosofaba de manera personal o autodidacta sin ninguna orientación de 

métodos académicos. 

Además, la Normalización Filosófica en Colombia se considera como un proceso tardío e 

inacabado de la filosofía porque nuestro país tuvo un atraso intelectual que se le atribuyen a los 

conflictos políticos y sociales que dificultaron el desarrollo de un nuevo pensamiento, y que 

además fueron consecuencia de la herencia de la Decadencia Española en Latinoamérica como 

herederos de su cultura; también, una etapa donde la filosofía es entendida como una ciencia que 

requiere de estudio de su historia, del dominio de sus categorías o conceptos y manejo de 

metodología, una filosofía académica disciplinada y con métodos de estudio. 

En la historia de la filosofía colombiana, la Normalización Filosófica es considerada como el 

momento de la actividad normal y aceptada socialmente, identificada con la actividad filosófica 

institucionalizada con el Instituto de Filosofía, lo que resulta en que este espacio se represente 



99 
 

como la condición material de la filosofía, y con ello el reconocimiento a los pioneros o 

fundadores de la filosofía moderna en Colombia, quienes fueron profesores de Derecho de la 

Facultad de Derecho de la Universidad Nacional, aunque estos mismos tuvieron una formación 

autodidacta en filosofía al estudiar las nuevas corrientes filosóficas del pensamiento occidental. 

Por estas mismas razones, la Normalización Filosófica en la historia de la filosofía colombiana 

es un tema polémico y presenta discusiones en cuanto a las ideas de definición, periodización, y 

el no reconocimiento y marginación de filósofos en la historia de la filosofía moderna.  

Teniendo en cuenta lo anterior, también hay que recalcar que en la historia de la filosofía en 

Colombia, la fundación del Instituto de Filosofía y los fundadores han sido un punto de 

referencia para hablar de normalización, pero esta categoría puede interpretarse desde otros 

horizontes como un proceso de la filosofía en la historia, un acontecimiento histórico-filosófico 

del cual hace parte un momento anterior y posterior de esta etapa, que podrían considerarse como 

pre-normalización y post-normalización. 

 En este sentido, la Normalización Filosófica podría interpretarse como un acontecimiento que 

no necesariamente se da con el Instituto de Filosofía, es decir, específicamente con la 

institucionalización, admitir únicamente esto ha sido la razón para afirmar que la Normalización 

Filosófica para la historia de la filosofía colombiana es una categoría que ha traído un sesgo 

filosófico y una delimitación de la filosofía; pues se deja al margen a los pensadores que tuvieron 

contacto con la filosofía moderna y realizaron producciones de este nuevo pensamiento desde 

otros contextos no académicos. 

 La filosofía realizada en circunstancias no académicas hace parte de un proceso –pre-

normalizador–, una filosofía desarrollada de manera autodidacta, marginada por la historia de la 

filosofía moderna oficial del país, es decir por la filosofía académica o por el proceso de la 



100 
 

Normalización Filosófica, todo esto como se ha dicho porque los que no son considerados como 

filósofos sino sólo como pensadores o literatos no se formaron con las mismas exigencias y 

métodos académicos. Asimismo, los hacedores de la filosofía no académica no son reconocidos 

como filósofos, aunque su quehacer filosófico también haya aportado a la historia de la filosofía 

y el pensamiento filosófico colombiano.  

La marginación filosófica desde la institucionalización de la filosofía es un problema para la 

historia de la filosofía porque es deja expuesta la gran importancia de reconocer las voces de 

todos los pensadores marginalizados, además de que apunta a la dirección de darles un lugar en 

la historia, pues su quehacer filosófico desde otros contextos no académicos también ha 

enriquecido la vida intelectual y social del país.  

La idea de Normalización Filosófica en Colombia se resume como una categoría, un 

referente, un mito utilizado para narrar la historia de la filosofía moderna en el país desde el 

ámbito académico; marginando el quehacer filosófico colombiano realizado antes de la 

fundación del Instituto de Filosofía y la filosofía realizada por fuera de las Facultades de 

Filosofía del país. Tanto la filosofía no académica realizada antes y después de la 

institucionalización o realizada por fuera de las Facultades de Filosofía resultan un problema 

para la historia de la filosofía, por tanto, desde este trabajo se propone considerarlas como guías 

para redescubrir los aportes de las ideas filosóficas de nuestro país, una forma alternativa para 

narrar la historia de la filosofía moderna que va más allá de la filosofía académica o de la 

categoría de Normalización Filosófica. 

Asimismo, la historia de la filosofía en Colombia presenta dificultades metodológicas porque 

es una historia que se cuenta a partir de lo académico, dejando de lado, otros contextos no 

académicos, la función social, la desarticulación de los pensadores con la realidad social y la 



101 
 

expresión de la filosofía en las culturas nativas, etc. En consecuencia, es importante poder 

repensar una reconstrucción de la historia de la filosofía en Colombia que se narre desde otras 

ideas, conceptos, y pensadores no académicos.  

La filosofía no académica es una idea para la historia de la filosofía colombiana; es un 

quehacer filosófico relacionado con la cultural y lo social; una forma alternativa del pensamiento 

desarrollado en Colombia y Latinoamérica. Esta filosofía realizada desde otros contextos son 

filosofares, discursos e ideas que aportan a la personalidad y a la cultura. Esta forma es una 

relectura hecha a la historia de la filosofía colombiana, como una posibilidad que contribuye a 

repensar la metodología o forma de hacer historia de la filosofía, encaminada a la filosofía no 

académica en relación a lo social, a las posibilidades de escritura, la filosofía desde las 

condiciones del exilio, a discursos desde lo no institucional, lo desconocido, y desde otros 

contextos. 

Por esto, resulta necesario repensar la historia de la filosofía colombiana, la clasificación y el 

reconocimiento de los quehaceres o producciones filosóficas y filósofos no académicos, como 

una herramienta para indagar en las ideas filosóficas y aportar a una nueva forma de narrar la 

historia de la filosofía en el país. Desde este trabajo se plantea que la historia de la filosofía a 

partir de la categoría de Normalización Filosófica es un discurso que narra la historia filosófica 

académica, una narración limitada de la actividad filosófica y de la historia. Por tanto, se propone 

la perspectiva de ampliar horizontes del quehacer filosófico en la historia como una reflexión que 

va más allá de la normalización o filosofía académica; repensar la filosofía no académica, como 

una posibilidad y contribución del desarrollo del pensamiento latinoamericano; una experiencia y 

forma de hacer filosofía en la historia, que sirve para contar las experiencias históricas del pensar 

en Colombia.  



102 
 

Finalmente, todas las anteriores indicaciones son importantes para la discusión y contribución 

a la construcción de la historia de la filosofía colombiana; tanto la historia de las ideas como las 

diversas metodologías o aportes a las formas de hacer y reflexionar este tema, ofrecen un 

panorama distinto de abordar el quehacer filosófico en la historia como alternativas que fortalece 

a la investigación. Así, la idea de Normalización Filosófica en la historia de la filosofía es una 

categoría que queda abierta a la interpretación y a la posibilidad de ampliar la perspectiva teórica 

de la historia de la filosofía moderna, con la finalidad de superar la exclusión y la marginación de 

la filosofía y las producciones filosóficas no académicas, una manera de reivindicar al 

pensamiento que ha sido realizado desde diferentes contextos y regiones, lo cual amplia el 

horizonte y la reconstrucción de la filosofía sin sesgos y limitaciones de la tradicional historia 

filosófica colombiana.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

RECOMENDACIONES 

 

A continuación, se plantean algunas sugerencias abordadas desde el punto de vista metodológico, 

académico y práctico. 

Metodológicamente es importante decir que la idea de Normalización Filosófica es una 

categoría histórica-filosófica; hablar de este tema implica ir no sólo a la historia de la filosofía 

colombiana, sino también comprender que la forma de historiar la filosofía es un problema de 

herencias filosóficas. En consecuencia, la historia de la filosofía en Colombia y Latinoamérica es 

un problema de interpretación, presenta dificultades metodológicas y discusiones teóricas. La 

forma de hacer historia de la filosofía es la historia de las ideas filosóficas que permite indagar 

las ideas filosóficas de occidente presentes en nuestro contexto latinoamericano. Sin embargo, 

existen diversas formas de interpretar y de plantear la forma de describir o hacer historia de la 

filosofía, que contribuyen a la ampliación de las ideas filosóficas, formas válidas de hacer 

relectura, formas subjetivas que aportan al quehacer filosófico de Colombia.  

Desde este trabajo se deja planteada la idea de la historia de la filosofía en Colombia más allá 

de la Normalización Filosófica como una posibilidad de ampliar las ideas filosóficas a partir de 

contextos diferentes a la filosofía académica, considerada por el discurso normalizador como 

filosofía no académica. Esta relectura e interpretación sugiere la importancia de ampliar 

horizontes de la filosofía para la historia de la filosofía colombiana con el propósito de contribuir 

a la indagación de la filosofía realizada desde otros contextos no institucionales, la filosofía 

autodidacta, y las producciones filosóficas presentes en las diversas regiones realizadas por fuera 

de las Facultades de Filosofía, donde existen ideas y discursos como muestras del quehacer 

filosófico que aporta al desarrollo del pensamiento latinoamericano. Además, es una manera de 



104 
 

reivindicar a la filosofía no académica que ha sido marginada y sesgada por el discurso de la 

Normalización Filosófica en las tradiciones de la filosofía colombiana y la historia de ésta.  

Desde lo académico, se extiende la invitación a seguir investigando sobre la filosofía en 

Colombia desde los contextos no académicos y sus aportes para la historia de la filosofía. Así 

mismo, es necesario fortalecer las discusiones en torno a la reconstrucción de la historia de las 

ideas filosóficas, un tema académico que necesita dialogarse de manera permanente. Desde cada 

contexto o región, también en las academias universitarias se debería considerar este tipo de 

investigación desde el campo de la filosofía, estudiar el quehacer filosófico y las producciones 

filosóficas de la región para redescubrir ideas y categorías en aporte al proyecto latinoamericano.  

Para el programa de Maestría en Estudios Latinoamericanos sería importante contemplar la 

posibilidad de consolidar una nueva línea de investigación como la historia de la filosofía 

Colombiana, con el propósito de fortalecer las investigaciones en este campo y contribuir con la 

producción del conocimiento, este trabajo es una muestra de la importancia del quehacer 

filosófico para el desarrollo del pensamiento latinoamericano. 

Desde lo práctico, es importante decir que se debe hacer una reivindicación del quehacer 

filosófico académico y la filosofía no académica; así como también contribuir con diversas 

alternativas y reflexiones de la construcción de la historia de la filosofía, como posibilidades para 

trazar caminos y rutas para conocer las circunstancias del quehacer filosófico en nuestra región y 

país. La labor de la filosofía implica filosofar desde diversos horizontes, un esfuerzo y 

experiencia del pensar, que en la historia no debe ser entendida únicamente como una actividad 

normalizada en la sociedad, una filosofía académica; también debe considerarse como un 

quehacer filosófico, una tarea de compromiso y responsabilidad intelectual presente en diferentes 

contextos que históricamente necesitan ser reivindicados. 

 



105 
 

 BIBLIOGRAFÍA 

 

Angulo, M. (1999). Rasgos de la filosofía en Colombia. Barranquilla, Colombia: Antillas.  

Betancur, J. (2015). Para un análisis crítico del concepto de normalización filosófica. Universitas 

Philosophica, 32 (65), 137-158. 

Bernal, L. (2020). Decolonizar la historia de la tradición filosófica en Colombia: la necesidad de 

reevaluar los postulados historiográficos actuales. Cuadernos De Filosofía 

Latinoamericana, 41(123), 149-165.  

Botero, A. (1948). Necesidad y posibilidad de la filosofía en Colombia. Revista colombiana de 

filosofía, 1(1), 3-8. 

Blanco, J. (1918). Sobre el origen y desarrollo de las ideas teleológicas en Kant. Voces, 4(29), 

37-48.  

Blanco, J. (1918). La contingencia de la vida. ¿Conduce al vitalismo psíquico de Bergson? 

Voces, 5(43-45), 168-175. 

Campis, R. (2006). Filosofía en Colombia: ¿hay o no hay tradición? Primer Congreso 

Colombiano de Filosofía (409-428). Bogotá: Sociedad Colombiana de Filosofía. 

Recuperado de 

https://www.researchgate.net/publication/253559423_Filosofia_en_Colombia_hay_o_no

_hay_tradicion 

Castro-Gómez, S. (1996). Crítica de la razón latinoamericana. Barcelona, España: Editorial 

Puvill Libros S.A. 

Cataño, G. (1997). Colombia y la historia de las ideas. En Revista Credencial Historia, (90), 4-5.  

Recuperado de http://www.banrepcultural.org/biblioteca-virtual/credencial-

historia/numero-90/colombia-y-la-historia-de-las-ideas   

Cerutti, H. (1997). Hacia una metodología de la historia de las ideas (filosóficas) en América 

Latina. México D.F., México: Miguel Ángel Porrúa. 

Cerutti. H. (2009). “Normalización” y después. En. H. Cerutti (Ed), Seguimos filosofando. 

(pp.89-105). La Habana, Cuba: Ciencias Sociales. Recuperado de 

https://pt.scribd.com/document/399724525/Cerutti-Y-seguimos-filosofando-pdf 

Cuartas, J. (2017). Voces de la filosofía en Colombia. Medellín, Colombia: Editorial EAFIT. 

Cruz, D. (2014). Tabula rasa volumen IV obras completas. Bogotá, Colombia: Ediciones 

Universidad de los Andes, Universidad de Caldas y Universidad Nacional de Colombia. 



106 
 

Cruz, D. (1977). Aproximaciones a la filosofía. Bogotá, Colombia: Instituto Colombiano de 

Cultura.    

Deraso, M. (2014). Repensar la cultura latinoamericana: Aproximación al Otro y al Carnaval 

como expresión cultural del pensamiento. En Clave Social, 3 (2), 82-92. Recuperado de 

http://repository.lasallista.edu.co:8080/ojs/index.php/EN-Clave/article/view/928 

Dussel, E. (2009). El pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y “latino” [1300-

2000]. México D.F., México: Siglo XXI. 

Gadamer, H. (1977). Verdad y método tomo I. España: Sígueme S.A. 

Gil, N. (1993). Reportaje a la filosofía tomo I. Bogotá, Colombia: Punto inicial. 

Herrera, D. (1992). La filosofía en la Colombia contemporánea (1930-1988). En Marquínez A, et 

al, (Eds.), La filosofía en Colombia-Historia de las ideas (pp.377-405). Bogotá: El Búho. 

Herrera, D. (1979). La filosofía en la colonia. Ideas y valores, (55-56), 59-81. 

Herrera, D. (1974). La filosofía en Colombia. Bibliografía 1627-1973. Cali, Colombia: 

Universidad del Valle.  

Hoyos, G., Millán, C., y Castro-Gómez, S. (2013). Pensamiento colombiano en el siglo XX tomo 

III. Bogotá, Colombia: Editorial Universidad Pontificia Javeriana.   

Hoyos, G., Millán, C., y Castro-Gómez, S. (2008). Pensamiento colombiano en el siglo XX tomo 

II. Bogotá, Colombia: Editorial Universidad Pontificia Javeriana.   

Hoyos, G., Millán, C., y Castro-Gómez, S. (2007). Pensamiento colombiano en el siglo XX tomo 

I. Bogotá, Colombia: Editorial Universidad Pontificia Javeriana.   

Hoyos, G. (1999). Medio siglo de filosofía moderna en Colombia. Reflexiones de un 

participante. Revista de estudios sociales, (3), 43-58.  

Jaramillo, J. (1987). La filosofía en el siglo XIX y principios del XX. Análisis, 23 (45), 89-94.  

Jaramillo, J. (1960).  Antecedentes de la filosofía en Colombia. En  J. Vélez y J. Jaramillo (Eds.), 

Proceso de la filosofía en Colombia (pp.878-891). Medellín: Editorial Universidad de 

Antioquía. 

Jaramillo, J. (1954). Tradición y problemas de la filosofía en Colombia. Ideas y Valores, 3 (9-

10), 58-82. 

López, C. (2018). El terreno común de la escritura: una historia de la producción filosófica en 

Colombia, 1892-1910. Bogotá, Colombia: Pontificia Universidad Javeriana. 

http://repository.lasallista.edu.co:8080/ojs/index.php/EN-Clave/article/view/928


107 
 

López, C. (2012). Normalización de la filosofía y filosofía latinoamericana en Colombia. 

Vivencia de un proceso. Universitas Philosophica, (58), 309-327. 

Marquínez, G. et. al. (1992). La filosofía en Colombia-Historia de las ideas. Bogotá, Colombia: 

El Búho. 

Marquínez, G. (1992). La filosofía latinoamericana. En Marquínez A, et al, (Eds.), La filosofía 

en Colombia-Historia de las ideas (pp.423-451). Bogotá: El Búho 

Marquínez, G. y Rodríguez, E. (1992). Sociedad y cultura: hacia la secularización de la filosofía. 

En Marquínez A, et al, (Eds.), La filosofía en Colombia-Historia de las ideas (pp.353-

364). Bogotá: El Búho.  

Molano, M., Ronderos, k., Chavarro, D., y Orozco, L. (2006). La historia de la filosofía en 

Colombia y el proyecto sistema de información sobre la filosofía en Colombia (SIFCO). 

Hallazgos, (5), 187-206. 

Miró, F. (1974). Despertar y proyecto del filosofar latinoamericano. México D.F., México: 

Fondo de Cultura Económica. 

Ortiz, H. (2008). Pioneros de la filosofía moderna en Colombia (siglo XX). Bogotá, Colombia: 

Grupo Editorial Ibañez. 

Ortega y Gasset, J. (1944). Dos prólogos. Madrid, España: Revista de occidente  

Ortega y Gasset, J. (1952). España Invertebrada. Madrid: Revista de Occidente.  

Pachón, D. (2019). Debate: López Jiménez, Carlos Arturo. El terreno común de la escritura. Una 

historia de la producción filosófica en Colombia 1892-1910. Ideas y Valores, LXVIII, 

(170), 291-303. 

Pachón, D. (2017). Cien años de filosofía en Colombia (1910-2010). En torno a la lectura de 

Juan José Botero. Ideas y Valores, LXVI, (164), 413-421. 

Pachón, D. (2015). Hacia una historia social de la filosofía. Preludios a un programa de 

investigación. Praxis Filosófica, (41), 113-124. 

Pachón, D. (2011). Estudios sobre el pensamiento colombiano volumen I. Bogotá, Colombia: 

Ediciones Desde Abajo. 

Porras, G. (1919). Apuntamientos para la historia de la filosofía en Colombia. Boletín historial, 4 

(45-46), 339-411. 

Ramírez, E. (1997). Neoescolástica y secularización de la filosofía en Colombia. Bogotá, 

Colombia: El Búho. 



108 
 

Rodríguez, M. (2013). Antología filosófica Julio Enrique Blanco. Bogotá, Colombia: Editorial 

USTA Universidad Santo Tomás. 

Rodríguez, M. (2008). Julio Enrique Blanco: el filósofo universal. En Ortiz, H (coord.), Pioneros 

de la filosofía moderna en Colombia (siglo XX) (pp. 179-212). Bogotá, Colombia: Grupo 

Editorial Ibañez. 

Rodríguez, M. (2003). La filosofía en Colombia: modernidad y conflicto. Rosario, Argentina: 

Laborde Editor. 

Rodríguez, E. (1992). Problemática sobre la historia de las ideas filosóficas. En Marquínez A, et 

al, (Eds.), La filosofía en Colombia-historia de las ideas (13-24). Bogotá, Colombia: El 

Búho.  

Romero, F. (1959). Historia de la filosofía moderna. México D.F., México: Fondo de Cultura 

Económica.  

Romero, F. (1952). Sobre la filosofía en América. Buenos Aires, Argentina: Raigal. 

Romero, F. (1950). El hombre y la cultura. Buenos Aires, Argentina: Espasa-Calpe. 

Romero, F. (1941). Sobre la filosofía en Iberoamérica. Universidad Católica Bolivariana, 6, (19-

20), 403-409.  

Universidad Santo Tomás. (1985). La filosofía en Colombia. Bibliografía del siglo XX. Bogotá, 

Colombia: Editorial USTA Universidad Santo Tomás. 

Sierra, R. (1985). La filosofía en Colombia siglo XX. Bogotá, Colombia: Procultura. 

Sierra, R. (1982). Temas y corrientes de la filosofía colombiana en el siglo XX. Cuadernos de 

filosofía latinoamericana, 12,78-101. 

Tovar, L. (2017). La historia de las ideas en América Latina, modelo para desarmar. En Reyes, 

G., y Tovar, L (Eds.), Investigaciones en filosofía y cultura en América Latina (41-58). 

Bogotá, Colombia: Universidad Santo Tomás. 

Tovar, L. (2006). Las fundaciones de la filosofía latinoamericana. Cuadernos de filosofía 

latinoamericana, 27 (95), 15-24. 

Tovar, L. (2005). Trayectoria y carácter de la filosofía en Colombia (texto actualizado).Versión 

original. Pensamiento y Vida, (3), 49-64. 

Tovar, L. (1998). La normalización de la filosofía en Colombia. Cuadernos de filosofía 

latinoamericana, (72-73), 19-25. 

Vélez, J. (1960). Proceso de la filosofía en Colombia. Medellín, Colombia: Universidad de 

Antioquia.  



109 
 

Windelband, W. (1948). La filosofía de los griegos. México D.F., México: Antigua librería 

Robredo.  

Zea, L. (1985). La filosofía americana como filosofía sin más. México D.F, México: Siglo XXI. 

Zea, L. (1979). Precursores del pensamiento latinoamericano contemporáneo. México D.F., 

México: Sep Diana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 
 

ANEXOS  

 

Anexo cuadro No.1. Ejemplo de relación de algunas
18

 Instituciones Universitarias de Colombia y el aporte a 

la profesionalización y difusión de la filosofía en la Normalización. 

Institución 

Universitaria 

Facultad, Departamento, 

Centro y/o Instituto de Filosofía 

Año de 

creación 

Revista 

filosófica 

Año de 

creación 
Vigente 

Universidad 

Santo Tomas 

(Bogotá) 

-Facultad de Filosofía 

-Centro de Investigaciones de la 

Facultad de Filosofía (CIFF) 

-Centro de Documentación en 

Filosofía- Fray Bartolomé de las 

Casas 

-1967 

-1981 

 

-1983 

 

 

-Revista Análisis 

-Cuadernos de Filosofía 

Latinoamericana 

-1968 

-1979 

-Si 

-Si 

Pontificia 

Universidad 

Javeriana 

(Bogotá) 

-Facultad de Filosofía 

 

 

-1930 

 

 

-Revista Univesitas 

Philosophica y Notas de 

Filosofía 

 

-1983 

 

 

 

-Si 

Universidad del 

Rosario 

(Bogotá) 

-Facultad de Filosofía -1974 

- Revista Colegio 

Mayor de Nuestra 

Señora del Rosario 

-1905 

 

 

-Si 

Universidad de 

San 

Buenaventura 

(Bogotá) 

-Facultad de Filosofía -1961 -Revista Franciscanum -1959 -Si 

Universidad 

Nacional de 

Colombia 

(Bogotá) 

-Instituto de Filosofía y Letras 

-Facultad de Filosofía 

-Facultad de Filosofía y Ciencias 

Humanas 

-Departamento de Filosofía y 

Humanidades 

-1946 

-1952 

-1966 

 

-1966 

-Revista Ideas y Valores 

-Revista Studium 

-1951 

 

-1956 

-Si 

 

-No 

Universidad de la 

Salle (Bogotá) 
-Facultad de Filosofía y Humanidades -1965 -Revista Logos -1973 -Si 

Universidad 

Pontificia 

-Escuela de Educación y 

Humanidades: Programa de Filosofía 

-1952 

 
-Revista Escritos -1974 -Si 

                                                           
18

 Hay que mencionar que durante la etapa de normalización surgieron otras instituciones universitarias que crearon 

la Facultad de Filosofía y Letras y/o Departamento de Filosofía y/o programa de Filosofía; sin embargo, en algunas 

de ellas no se encontró que tuvieran revista estrictamente dedicada a la filosofía, algunas contaron con una revista 

institucional donde se publicó diferentes temas de estudios incluyendo el interés por la filosofía. Algunas de ellas, 

por ejemplo: La Universidad de Caldas (Manizales) abrió la Facultad de Filosofía y Letras (1959) y contó con una 

revista institucional Revista Universidad de Caldas (1957); La Universidad La Gran Colombia (Bogotá) abrió el 

Departamento de Filosofía e Historia adscrito a la Facultad de Ciencias de la Educación (1962). La Universidad San 

Buenaventura (Cali) abrió el programa de Filosofía e Historia adscrito a la Facultad de Educación (1970). La 

Universidad Mariana (Pasto) abrió el Programa de Filosofía y Teología (1970) adscritas al Instituto Mariano (1968) 

y contó con una revista institucional Revista Unimar (1982) vigente hasta la actualidad. La Universidad de Nariño 

(Pasto) abrió El Departamento de Filosofía y Humanidades (1963) adscrito a la Facultad de Educación, desde 1991, 

en la actualidad pertenece a la Facultad de Ciencias Humanas, contó con la Revista Awasca (1974), Revista Nomade 

(1977),  la Revista Mopa Mopa (1983) adscrita al Instituto Andino de Artes Populares -IADAP- creado en 1979 

(actualmente vigente), la Revista Meridiano (1967) adscrita a la Facultad de Educación, actualmente pertenece a la 

Facultad de Ciencias Humanas (vigente). La Revista Estudios Latinoamericanos (1997) adscrita al Centro de 

Estudios e Investigaciones Latinoamericanas –CEILAT- creado en 1996 (vigente). No se puede negar que en la 

Universidad de Nariño también existieron otras revistas institucionales como “Anales de la Universidad de Nariño” 

(1933), entre otras. La Universidad del Atlántico (Barranquilla) abrió el programa de Filosofía adscrito a la Facultad 

de Ciencias Humanas (1996), contó desde 1935 con la Revista Universidad de Antioquía, y en 1990 se fundó la 

Revista Estudios de Filosofía.  

 



111 
 

Bolivariana 

(Medellín) 

y Letras 

-Facultad de Filosofía Eclesiástica 

adscrita a la Escuela de Ciencias 

Eclesiásticas (Filosofía y Teología) 

 

-1984 

Universidad del 

Valle (Cali) 

-Departamento de Filosofía. Adscrito 

a la Facultad de Humanidades 
-1964 

-Revista Praxis 

Filosófica 
-1977 -Si 

Universidad de 

los Andes 

(Bogotá) 

-Facultad de Filosofía y Letras 

-Departamento adscrito a la Facultad 

de Humanidades y Ciencias Sociales 

-Departamento de Filosofía 

-1955 

-1983 

 

 

-1997 

-Cuadernos de Filosofía 

y Letras 
-1978 -No 

Universidad de 

Antioquia 

(Medellín) 

-Departamento de Filosofía Adscrito 

a la Facultad de Ciencias Humanas 

 

-1965 

 

 

-Revista Estudios de 

Filosofía 
-1990 

-Si 

 

 

Universidad del 

Cauca (Popayán) 

-Departamento de Humanidades 

-Facultad de Humanidades 

-Facultad de Ciencias Humanas y 

Sociales 

-Departamento de Filosofía y Letras 

Adscrito a la Facultad de 

Humanidades 

-1969 

-1970 

-1970 

-Revista  Utopía 

 
-1993 -Si 

Fuente: Cuadro adaptado a esta investigación desde Universidad Santo Tomás (1985). 

 

Anexo cuadro No.2. Ejemplo de eventos filosóficos realizados en la Normalización (años 50-80). 

Evento 
Año de 

Realización 
Institución Organizadora Temática 

Homenaje a Ortega y Gasset 
Octubre 

1955 

Instituto de Cultura 

Hispánica 
La recepción de Ortega y Gasset en Colombia 

Seminario Colombiano de 

Filosofía y Letras 

Octubre 

1956 

Fondo Universitario 

Nacional, coordinado por 

Félix de Restrepo 

Varios 

Homenaje a Menéndez y 

Pelayo 

Noviembre 

1956 

Instituto de Cultura 

Hispánica 

Recepción de Menéndez y Pelayo en 

Colombia 

Homenaje a Miguel de 

Unamuno 
1964 

Instituto de Cultura 

Hispánica 

La recepción del pensamiento de Unamuno 

en Colombia 

Seminario Nacional de 

Filosofía 

Noviembre 

1974 

Centro de Investigación y 

Asociación Social CIAS 
Filosofía y Sociedad 

I Foro Nacional de Filosofía 
Junio 

1975 
Universidad de Nariño 

Implicaciones políticas de la práctica 

filosófica 

Cursillo de Filosofía 
Octubre 

1975 

Oficina Interuniversitaria de 

Asuntos Culturales por el 

Frente Cultural 

Universitario 

Varios 

Seminario Nacional de 

Epistemología 

Junio 

1976 

Facultad de Filosofía y 

Letras de la Universidad de 

los Andes 

Varios 

II Foro Nacional de Filosofía 
Noviembre 

1976 
Universidad de Córdoba 

-Filosofía Política 

-Marxismo y Psicoanálisis 

Simposio Internacional sobre 

Investigación Activa y 

Análisis Científico 

Abril 

1977 

Asociación Internacional de 

Sociología, la UNESCO y 

otras entidades 

-Metodología de la investigación activa 

-Relaciones ente investigación activa y 

ciencia aplicada 

-Relaciones entre los intelectuales y los 

movimientos políticos 

III Foro Nacional de Filosofía 
Julio 

1978 

Departamento de Filosofía 

de la Universidad Nacional 

de Colombia-Financiación 

del Icfes y Colciencias 

-Metafísica 

-Epistemología 

-Filosofía del lenguaje 

-Filosofía social 

III Seminario sobre 

Epistemología y Política 

Mayo 

1979 

“Epistemología y política” 

del Consejo 

Epistemología y política. El problema de las 

relaciones entre racionalidad positiva y 



112 
 

Latinoamericano de 

Ciencias Sociales 

(CLACSO).  Patrocinada 

por Secretaria de Clacso, 

Colciencias, y la Fundación 

Friedrich Nauman de 

Colombia 

racionalidad dialéctica en las ciencias sociales 

Simposio sobre 

Manifestaciones Culturales 

de la Sociedad Colombiana 

Contemporánea. 

Aproximaciones 

Interdisciplinarias 

Noviembre 

1979 
Universidad Javeriana Varios 

I Coloquio Sociedad 

Colombiana de Filosofía 

Noviembre 

1979 

Sociedad Colombiana de 

Filosofía apoyo financiero 

del Icfes y la Universidad 

Nacional de Colombia 

Heidegger y la historia de la filosofía 

I Congreso Internacional de 

Filosofía Latinoamericana 

Junio 

1980 

Centro de Enseñanza 

Desescolarizada y la 

Facultad de Filosofía de la 

Universidad Santo Tomás 

Problemas y temas de la filosofía 

latinoamericana 

II Coloquio Sociedad 

Colombiana de Filosofía 

Agosto 

1980 

Sociedad Colombiana de 

Filosofía 

Segundo centenario de la publicación de la 

Crítica de la razón pura de Inmanuel Kant 

IV Foro Nacional de 

Filosofía 

Noviembre 

1980 

Universidad de Caldas 

apoyado por Colciencias e 

Icfes 

-Metafísica 

-Epistemología 

-Filosofía del Lenguaje 

-Filosofía Social 

Seminario de Filosofía 

Científica 

Diciembre 

1980 

La Universidad Incca a 

través del Instituto Central 

de Socialismo Científico 

Bases teóricas y metodológicas de la 

investigación científica sobre realidad 

objetiva 

I Encuentro Nacional de 

Investigadores en Filosofía 

Diciembre 

1980 

Icfes y la Universidad de 

los Andes 

Problemas fundamentales de la investigación 

filosófica en Colombia y sus posibles 

soluciones 

Conferencia de Hans Georg 

Gadamer 

Febrero 

1981 

Goethe Institut y la 

Sociedad Colombiana de 

Filosofía 

Conferencias: 

-“Fenomenología, hermenéutica y la 

posibilidad de la metafísica” 

-“Heidegger y el existencialismo” 

III Coloquio de la Sociedad 

Colombiana de Filosofía 

Septiembre 

1981 

Sociedad Colombiana de 

Filosofía 
La filosofía francesa actual 

V Simposio Latinoamericano 

de Lógica Matemáticas 

Julio-agosto 

1981 

La Universidad Nacional de 

Colombia, la Universidad 

de los Andes y la 

Asociation for Symbolic 

Logic 

Matemáticas, relaciones de la lógica 

matemática con la filosofía y la informática 

I Foro Nacional de 

Estudiantes de Filosofía 

Septiembre 

1981 

Coordinadora Nacional de 

Estudiantes de Filosofía 

Contribución al diálogo interuniversitario 

filosófico 

V Foro Nacional de Filosofía 
Marzo 

1982 

Universidad del Valle 

apoyo financiero del Icfes y 

Colciencias 

Varios 

II Congreso Internacional de 

Filosofía Latinoamericana 

Julio 

1982 

Centro de Enseñanza 

Desescolarizada y la 

Facultad de Filosofía de la 

Universidad Santo Tomás 

Historia de las ideas en América Latina 

Ciclo de Conferencias de la 

Sociedad Colombiana de 

Filosofía 

Noviembre 

1982 

Sociedad Colombiana de 

Filosofía 
Varios 

IV Congreso Internacional de 

Metafísica 

Julio 

1982 

La Unión Mundial de 

Filosofía Católica-

Universidad Javeriana 

Bien y sociedad: la metafísica de la justicia 

social y del desarrollo 

II Foro Nacional de 

Estudiantes de Filosofía 

Octubre 

1982 

Coordinadora Nacional de 

Estudiantes de Filosofía 

-Filosofía y sociedad 

-Epistemología 



113 
 

(miembros de las 

Universidades Santo 

Tomás, Nacional y 

Javeriana) 

-Metafísica 

-Temas abiertos 

IV Coloquio de la Sociedad 

Colombiana de Filosofía 

Diciembre 

1982 

Sociedad Colombiana de 

Filosofía 
La filosofía de Hegel 

Conferencias de Iring 

Fetscher 

Marzo 

1983 

Goethe Institut y la 

Sociedad Colombiana de 

Filosofía 

Conferencias: 

-“Individuo y sociedad a la ley de la filosofía 

hegeliana del espíritu” 

-“Actualidad y significado del concepto de 

“sociedad civil” en el pensamiento político de 

Hegel” 

-“La creencia en el progreso tecnológico y 

ecología en el pensamiento de Marx y 

Engels” 

Seminario sobre la vigencia 

de la obra de Carlos Marx 

Marzo 

1983 
CINEP Varios 

VI Foro Nacional de 

Filosofía 

Mayo 

1983 

Universidad de Antioquia 

apoyo financiero del Icfes y 

Colciencias 

-Historia de la filosofía y metafísica 

-Epistemología e historia de las ciencias 

-Filosofía del lenguaje y lógica 

-Filosofía social y política 

 

Primer Encuentro de la 

Cultura Hispanoamericana 

Noviembre-

diciembre 

1983 

Banco de la República con 

la colaboración de la 

Presidencia de la República, 

la Embajada de España, 

Colcultura y otras entidades 

Homenaje a la generación del 27. 

Homenaje a Xavier Zubiri 

Octubre-

noviembre 

1983 

Facultad de Filosofía de la 

Universidad Santo Tomás 
Perspectivas actuales de la filosofía de Zubiri 

V Coloquio de la Sociedad 

Colombiana de Filosofía 
1983 

Sociedad Colombiana de 

Filosofía 
La filosofía analítica 

Cursos sobre problemas 

actuales del materialismo 

dialectico 

1984 

Instituto Central del 

Socialismo Científico de la 

Universidad Incca a través 

del Centro de Filosofía 

Curso libre sobre problemas actuales del 

materialismo dialéctico 

Fuente: Cuadro adaptado a esta investigación desde Universidad Santo Tomás (1985). 

 

Anexo cuadro No 3. Comunidades filosóficas de Colombia surgidas en la Normalización. 

Nombre de la 

Asociación 

Año de 

Creación 

Lugar de 

Creación 
Integrantes 

 

 

 

Sociedad  

Colombiana de 

Filosofía  

(SCF) 

 

 

 

 1957 

 

   *1978 

 

 

 

 

Bogotá 

1 Generación:  

-Antonio María Bergmann 

-Cayetano Betancur 

- Jaime Jaramillo Uribe 

-Carlos Holguín 

-Abel Naranjo Villega 

-Jaime Quijano Caballero 

-Reverendo Padre Bernardo Saldarriaga 

- Alfredo Trendall 

- Jaime Vélez Saenz 

- Carlos Valderrama 

-Reverendo Padre Félix Antonio Wilches. 

 

*2 Generación: 

- Juan José Botero 

- Rafael Carrillo 

- Víctor Florián 

- Carlos B. Gutiérrez 

-Danilo Guzmán 

- Gonzalo Hernández de Alba 

-Daniel Herrera 

-Guillermo Hoyos 

- Juan Manuel Jaramillo 

-Guillermo Mina 

- Luis Enrique Orozco 

-Ramón Pérez Mantilla 

-Gerardo Remolina 

-Alfonso Rincón 

- Rubén Sierra 

 

 

 

 

 

 

-Gemán Marquínez Argote 

-Daniel Herrera Restrepo 



114 
 

 

Grupo de 

Bogotá 

 

1970 

 

Bogotá 

-Jaime Rubio Angulo 

-Joaquín Zabalza Iriarte 

-Eudoro Rodríguez 

-Luis José Gonzales 

-Teresa Houghton 

-Juan José Sanz Andrados 

-Saúl Barato 

-Angél María Sopo 

-Roberto Salazar Ramos 

Asociación de 

Filosofía y 

Liberación 

(AFYL) 

 

1982 Bogotá No se encontró integrantes puntuales. 

“La Asociación cuenta con una Asamblea General, compuesta por el conjunto de 

sus miembros, que se reúnen cada dos años, y unas coordinaciones regionales o 

nacionales, integradas por los miembros a ese mismo nivel” (Universidad Santo 

Tomás, 1985, p. 200) 

En la época era coordinador Roberto Salazar Ramos  

Seminario 

Xavier Zubiri de 

Bogotá 

 

1985 

 

Bogotá 

 

Director: Germán Marquínez Argote  

Fuente: Cuadro adaptado a esta investigación desde Universidad Santo Tomás (1985). 

 

Anexo cuadro No.4.  Clasificación de filósofos colombianos y corrientes filosóficas en la Normalización. 

Representantes de la filosofía Corrientes filosóficas 

-Guillermo Hoyos 

-Daniel Herrera Restrepo 

-Gonzalo Serrano 

-Juan Manuel Botero 

La fenomenología 

-Jorge Aurelio Díaz 

-Alberto Restrepo 

-Angelo Papacchini 

-Ramón Pérez Mantilla 

Hegelianismo 

-Carlos B. Gutiérrez 

-Jaime Rubio  

-Angel M. Sopó 

Hermenéutica 

-Rubén Sierra Mejía 

-Adolfo León Gómez 

-Magdalena Holguín 

-Danilo Guzmán 

-Juan Manuel Jaramillo 

Filosofía Analítica 

-Germán Marquínez Argote 

-Luis José Gonzáles 

-Roberto Salazar 

-Eudoro Rodríguez  

Filosofía Latinoamericana 

-Jaime Vélez Sáenz  

-Jaime Hoyos 

-William Betancur  

Metafísica 

-Luis Enrique Orozco  

-Víctor Florián  

-Gonzalo Hernández de Alba  

Filosofía de la ciencia 

-Fidedigno Niño 

-Luis Enrique Ruiz  

-Germán Marquínez Argote  

Pensamiento de Zubiri 

 Fuente: Cuadro adaptado a esta investigación desde Herrera (1992). 

 


