La Idea de Normalizacién Filosofica en la Historia de la Filosofia Colombiana

Mayerli Alejandra Deraso Andrade

Universidad de Narifio
Centro de Estudios e Investigaciones Latinoamericanas -CEILAT-
Maestria en Estudios Latinoamericanos
San Juan de Pasto

2020



La Idea de Normalizacién Filosofica en la Historia de la Filosofia Colombiana

Mayerli Alejandra Deraso Andrade

Trabajo de investigacion presentado como requisito para optar al titulo de

Magister en Estudios Latinoamericanos

Asesor

Dr. Pedro Pablo Rivas Osorio.

Universidad de Narifio
Centro de Estudios e Investigaciones Latinoamericanas -CEILAT-
Maestria en Estudios Latinoamericanos
San Juan de Pasto

2020



“Las ideas y conclusiones aportadas en la tesis de grado son responsabilidad
exclusiva de los autores”
Articulo 1ro del Acuerdo No. 324 de octubre 11 de 1966 emanado del Honorable

Consejo Directivo de la Universidad de Narifio.



Nota de Aceptacién

Firma del Presidente del Jurado

Firma del Jurado

Firma del Jurado

Firma del Jurado

San Juan de Pasto, diciembre 11 de 2020.



AGRADECIMIENTOS

Esta seccion de este trabajo la considero de gran importancia porque refleja las diversas
emociones que hicieron parte de este proceso de investigacion y de ensefianza; escalar en la
formacion académica es un trabajo de emociones. Reconozco que el esfuerzo del pensar y el
acercamiento al conocimiento son dones que Dios ha regalado al ser humano, por eso, quiero
agradecerle por permitirme la vida y dotarme de inteligencia para capacitarme y tener las
capacidades para acceder al aprendizaje.

Quiero agradecer a Guillermo Lagos mi comparfiero de vida, de viajes y de suefios; complice
de este anhelo académico, quien me acompafié en el proceso, ri6 y entristecio por todos los
contratiempos presentados en esta formacion y las renuncias a nuestras travesias.

A mis padres Gloria Maria y José Maria por darme la vida, acompafiarme, apoyarme,
preocuparse y animarme siempre a lograr mis propdsitos académicos. A mis hermanos: Carolina,
Yuli, Juan José y a mis queridas sobrinas Fernanda y Amélie por compartir conmigo y celebrar
nuestros triunfos. A Lenon por desvelarse y acompariarme a escribir este texto.

Mis mas sinceros agradecimientos al Doctor Pedro Pablo Rivas Osorio, la persona que no sélo
orientd este trabajo; mi maestro quien me form6 y me ensefi6 a caminar en el mundo de la
academia, mi deuda con €l en mi formacién profesional, por ensefiarme que los grandes logros
son de disciplina, de dedicacion, de sacrificios y de paciencia.

A la Universidad de Narifio, y en especial al Centro de Estudio e Investigaciones
Latinoamericanas -CEILAT- por creer y crear el programa de Maestria en Estudios
Latinoamericanos, por abrirme las puertas y darme la oportunidad de conocer, trabajar y sobre

todo aprender y formarme en este centro de investigaciones.



DEDICATORIA

“Puesto que ya muchos han tratado de poner en orden la historia de las cosas que entre
nosotros han sido ciertisimas, tal como nos lo ensefiaron los que desde el principio lo vieron con
sus ojos, y fueron ministros de la palabra,

Me aparecido también a mi, después de haber investigado con diligencia todas las cosas desde

su origen, escribirtelas por orden [...] ” (Lc 1: 1-3 Reina Valera).

A Guillermo Lagos, mi compafiero de vida y de viajes
A mis padres: Gloria Maria y José Maria

A mis hermanos: Carolina, Yuliy Juan José

A mis sobrinas: Fernanda y Amélie

A Lenon...



RESUMEN

Esta tesis expone y discute la idea de Normalizacion Filoséfica en la historia de la filosofia
Colombiana. Para ello, se presenta una contextualizacion, una serie de ideas e interpretacion de
la Normalizacion Filoséfica como un momento y categoria que ha tenido implicaciones en la
historia de la filosofia, demostrando la limitacion y marginacion del quehacer filoséfico en la
historia de las ideas filosoficas, y la importancia de ampliar los horizontes filosoficos desde la
filosofia no académica como posibilidad de reconstruccion de la historia de la filosofia en

Colombia.



ABSTRACT

This thesis exposes and discusses the idea of Philosophical Normalization in the history of
Colombian philosophy. For this, it is presented a contextualization, a series of ideas and
interpretation of the Philosophical Normalization as a moment and category that has had
implications in the history of philosophy, showing the limitation and marginalization that
philosophical work has had in the history of philosophical idea, and the importance of
broadening the philosophical horizons from non-academic philosophy as a possibility of

reconstruction of the history of philosophy in Colombia.



TABLA DE CONTENIDO

INTRODUCCION
CAPITULO 1. CONTEXTUALIZACION DE LA HISTORIA DE LA FILOSOFIA Y LA
NORMALIZACION FILOSOFICA EN COLOMBIA........coooiteeeseeese s 16
1.1.Aproximacion a la historia de la filosofia en Colombia .........ccccoeiiiiiiiiniiee 17
1.2.La Normalizacion Filosofica en Colombia y la Normalidad Filoséfica.........ccocevveiviviinnee, 38
CAPITULO 2. IDEAS DE LA NORMALIZACION FILOSOFICA EN COLOMBIA....... 49
2.1.Periodizacion de la Normalizacion FiloSOfiCa .........c.covcvveieieiiii i 49
2.2.Definicion de la Normalizacion FIlOSOfICa...........cccviiiieicicicce e 52
2.3.Escenarios institucionales en la Normalizacion FilosOfica............ccocvvvveievievierescsi e 55
CAPITULO 3. LA IDEA DE_.MARGINACION FILOSOFICA CON LA
NORMALIZACION FILOSOFICA ...ttt 63
3.1. La filosofia moderna antes de la fundacion del Instituto de Filosofia.........cccvvvevviiieiiinenne 64
3.2. El quehacer filosofico por fuera de las Facultades de Filosofia en Colombia....................... 72
CAPITULO 4. LA NORMALIZACION FILOSOFICA Y LA HISTORIA DE LA
FILOSOFIA EN COLOMBIA ... .ottt et e e e e e nee s 80
4.1. La Normalizacion Filoséfica como un discurso para narrar la historia de la filosofia en
(070} (0] 111 o - RS SR 80
4.2. La historia de la filosofia en Colombia més alla de la Normalizacion Filosofica................. 87
CONCLUSIONES ..ottt sttt st be st et ese et e st et ebeete st enseresaens 94
RECOMENDACIONES ...ttt e et nnae e e e e e 103
BIBLIOGRAFTA. ...ttt 105



LISTA DE ANEXOS

Anexo cuadro No. 1. Ejemplo de relacion de algunas Instituciones Universitarias de
Colombia y el aporte a la profesionalizacion y difusion de la filosofia en la Normalizacion

Anexo cuadro No. 2. Ejemplo de eventos filosoficos realizados en la Normalizacion (afios
00 OO 111

Anexo cuadro No. 3. Comunidades filoséficas de Colombia surgidas en la Normalizacion.

Anexo cuadro No. 4. Clasificacion de filésofos colombianos y corrientes filoséficas en la
[N\ [oT g 4 1 F= 11172 Tod o] o PSPPSR 114

10



GLOSARIO

Historia de la filosofia en Colombia: significa la reconstruccion de la tradicion filoséfica a
través del tiempo en el contexto colombiano.

Historia de las ideas filosoficas en Colombia: representa una metodologia de la historia de la
filosofia y un quehacer filosofico realizado desde Colombia en aras de reconstruir la historia de
la filosofia del pais.

Normalidad Filosofica: es una categoria que corresponde al proyecto filosofico en
Latinoamérica, para explicar historicamente a la filosofia como una actividad normal en la
cultura desarrollada desde las condiciones académicas.

Normalizacion Filoséfica: es una idea o categoria filosofica y un problema histérico-filoséfico
de la historia de la filosofia en Colombia que se deriva de la Normalidad Filosofica, surgido para
indicar el proyecto de institucionalizacion de la filosofia y la produccion de la filosofia moderna.
Filosofia académica: hace referencia a la produccién y el quehacer filoséfico realizado desde la
academia y los métodos filosoficos occidentales empleados en una institucién académica.
Método filosofico: la forma de hacer la filosofia desde las corrientes filoséficas occidentales.
Institucionalizacion filoséfica: término utilizado para indicar la institucionalizacion de la
filosofia en el contexto colombiano que corresponde con la creacion del Instituto de Filosofia de
la Universidad Nacional y a la produccidn filos6fica moderna.

Academia: corresponde a la institucion académica como espacio de la produccion filosofica.
Quehacer filosofico: la actitud de reflexionar y hacer filosofia a partir de nuestras realidades
sociales, expresada en la diversidad de discursos que estan al margen de la academia; y la labor
filosofica académica que reconoce las diversas expresiones de hacer filosofia en la historia de la

filosofia.

11



INTRODUCCION

El propdsito de esta tesis es abordar la idea de Normalizacion Filoséfica en Colombia, a través
de la interpretacion y el entendimiento de algunos conceptos e ideas presentes en el estudio de la
historia de la filosofia en Colombia.

Para desarrollar este trabajo de investigacion se tuvo en cuenta la pregunta ¢Cuales son las
ideas de Normalizacion Filosofica en Colombia para reflexionarlas en el marco de la historia de
su filosofia? Se abordaron desde un enfoque hermenéutico por sus posibilidades de analisis e
interpretacion, por otra parte, se presenta la posibilidad de llegar a conclusiones diferentes a las
conocidas.

En el presente trabajo se acudid al concepto de interpretacion; para Gadamer (1977)
“interpretar significa justamente aportar propios conceptos previos con el fin de que la referencia
del texto haga realmente lenguaje para nosotros” (p.477). Este enfoque de investigacion permitio
hacer interpretaciones y comprender la Normalizacion Filoséfica como una categoria o idea
filoséfica y como un problema histérico-filosofico.

Para llevar a cabo la pregunta orientadora, se formulo el objetivo general: Exponer las ideas
de la Normalizacion Filosofica en Colombia para reflexionarlas en el marco de la historia de la
filosofia. A su vez que se formularon los objetivos especificos: a) Contextualizar la historia de la
filosofia colombiana, el concepto de Normalizacién Filosofica y de Normalidad Filoséfica. b)
Identificar ideas y/o elementos de la Normalizacién Filosofica en la historia de la filosofia en
Colombia. c) Interpretar o repensar la categoria de Normalizacidn Filoséfica en la historia de las

ideas filoséficas en Colombia.

12



Para dar respuesta a estos objetivos, fue importante también formular la pregunta qué es la
historia de la filosofia, razén por la cual, debe enfatizarse que esta temética presenta discusiones
diversas en cuanto a su definicion y objeto. La historia de la filosofia es historiar significa “la
historia de los problemas y de los conceptos” (Windelband, 1948, s.p.). El modo como se han
presentado y abordado las diferentes expresiones filoséficas, las polémicas sobre lo que es la
historia de la filosofia han sido heredadas por los estudiosos de la filosofia en Colombia y en
Latinoamérica.

La historia de la filosofia occidental tradicionalmente ha sido escrita y es presentada
“sencillamente la exposicion de las doctrinas filosoficas en orden cronoldgico o el trabajo
especial, pero igualmente expositivo, sobre una de ellas o sobre una tesis o concepto particular
de una de ellas” (Ortega y Gasset 1944, p.159). La forma tradicional de hacer historia de la
filosofia occidental es una herencia filos6fica que se han aplicado a los contextos colombiano y
latinoamericano. En Latinoamérica y Colombia encontramos que una de las formas de hacer
historia de la filosofia ha sido la historia de las ideas filosoficas que se tratara mas adelante.

De este modo, indagar en la historia de la filosofia significaria ir a las ideas o conceptos en
relacion a la filosofia, con la finalidad de entender el pasado y reconstruirlos. Cabe resaltar que
en lo revisado por este trabajo no se encontrd criterios para determinar qué ideas deben ser
consideradas como filoséficas y cuales se deben excluir de la historia de la filosofia, lo cual
podria ser un problema para este tipo de investigacion; a grandes rasgos, la historicidad de la
filosofia se hace y se estudia a través de la interpretacion y discurrir de las ideas singulares
existentes en relacion a la filosofia, y del modo de hacerse de ella presentes en la sociedad y en

su historia o0 en una época determinada.

13



En concordancia con lo anterior, esta investigacion se construyé teniendo en cuenta la
dominancia de una bibliografia especializada, se realizd una revision de fuentes o documentos de
referencia, seleccionados a partir del rastreo de la historia de las ideas filosoficas en Colombia.
Por ende, se tendrdn en cuenta datos y elementos logrando una aproximacion a las ideas y
circunstancias de la Normalizacion Filosofica en la historia de la filosofia en Colombia.

La técnica de recopilacion necesaria en esta indagacion es de informacion tedrica, puesto que
se revisaron fuentes documentales primarias que reposan en las diferentes sucursales de la Red
de Bibliotecas Luis Angel Arango pertenecientes a la Red Cultural del Banco de la Republica en
Colombia, y las bases de datos de bibliotecas digitales de universidades colombianas como: la
Pontificia Universidad Javeriana y la Universidad Santo Tomas.

Como primer momento de la presente investigacion se revisé la bibliografia y los
antecedentes del tema en los diferentes repositorios, que fueron clasificados por autor y afio de
publicacion. Posteriormente, se registrd informacion en fichas bibliograficas, especialmente
fichas de lectura como instrumento de recoleccién de datos para ordenar y clasificar autores,
temas, conceptos y categorias importantes en la interpretacion, analisis y construccion del texto.

En virtud de la naturaleza documental de la investigacién, se hizo un rastreo de
investigaciones, reflexiones y estudios realizados con respecto a la historia de la filosofia en
Colombia, los cuales permitieron contextualizar la problemética de la Normalizacion Filosoéfica.
Ademas, se abordaron antecedentes historicos para conocer elementos y circunstancias alrededor
de la actividad filosofica colombiana desarrollada en el contexto mencionado. Por dltimo, se
identificaron y se seleccionaron antecedentes tedricos en el campo de la historia de la filosofia en
Colombia como Jaime Jaramillo Uribe, Jaime Veélez Correa, German Marquinez Argote, Eudoro

Rodriguez Albarran, Daniel Herrera Restrepo, Rubén Sierra Mejia, Leonardo Tovar Gonzalez,

14



Guillermo Rodriguez Valbuena, Damidn Pachon Soto, Carlos Arturo Lopez, Juan Camilo
Betancur, entre otros. También, fue necesario abordar el concepto de Normalidad Filoséfica
desarrollado por el filésofo argentino Francisco Romero relaciondndolo con la idea de
Normalizacion Filosofica en Colombia.

Este trabajo es presentado en cuatro capitulos. En el primero, se realiza una contextualizacion
de antecedentes y aproximacion tedrica de la historia de la filosofia en Colombia, del concepto
de Normalidad Filosofica y de la Normalizacién Filoséfica en Colombia. En el segundo, se
desarrollan algunas ideas de la Normalizacion de la Filosofia en Colombia. En el tercero, se
presenta la idea de marginacion en la Normalizacién Filoséfica. Y en cuarto y Gltimo capitulo, se
exponen algunas ideas y reflexiones de la categoria de Normalizacion Filosofica y la historia de
la filosofia en Colombia.

Por altimo, es importante sefialar algunos contratiempos presentados en esta investigacion en
relacion a la revision bibliografica. En la busqueda y rastreo de la historia de la filosofia en
Colombia se encontr6 que el tema investigado no ha sido muy elaborado en nuestro pais; por
consiguiente la bibliografia sobre historia de la filosofia en Colombia y la Normalizacion
Filoséfica es muy escasa en nuestro medio y las bibliotecas o repositorios fisicos donde se
encuentran las publicaciones existentes son muy limitados.

Ademas, el proceso de esta investigacion se desarrollé en medio de las condiciones del
acontecimiento de la Pandemia Mundial Covid-19, lo cual no permitié tener acceso a las
bibliotecas de manera personal, y el proceso de lectura y revision de alguna bibliografia se
realizd en linea, esto es una dificultad para este tipo de investigacion donde es de gran

importancia el contacto fisico para hacer revision bibliogréafica.

15



CAPITULO 1. CONTEXTUALIZACION DE LA HISTORIA DE LA FILOSOFIA Y LA
NORMALIZACION FILOSOFICA EN COLOMBIA

La historia de las ideas filos6ficas en América Latina pero también ella en general nos ha
ensefiado no solo que son inseparables historia de la filosofia e historia de las ideas, sino
que esta Ultima precede a aquella, en tanto la cuestion intra-filosofica de la verdad solo se
reconoce en los efectos historicos de verdad de cada doctrina, como también la

hermenéutica gadameriana nos ha revelado

(Tovar, 2017, pp.46-47).

Este capitulo tiene como objetivo presentar los antecedentes de la historia de la filosofia en
Colombia, la historia de las ideas filoséficas colombiana y la idea de Normalizacion Filoséfica
mientras se hace una contextualizacion teorica de las mismas. Ademas, de hacerse una
introduccién a las categorias de Normalizacion Filoséfica en Colombia y Normalidad Filosofica.
En este sentido, para tratar el tema de la Normalizacion Filoséfica, un problema de la historia de
la filosofia en Colombia (afios cuarenta del siglo XX), fue necesario hacer un rastreo de los
primeros intentos de reconstruccién de la historia de la filosofia realizados en Colombia en el
siglo XX. Esto con el fin de identificar las discusiones en el marco de esta problematica, en
donde ademas se presenta una descripcion de la historia de la filosofia, teniendo en cuenta que
profundizar en este aspecto sugiere tener en cuenta las condiciones: econdémicas, sociales,
politicas, educativas y culturales que permean la labor del quehacer filoséfico de un pais, las

cuales seran importantes para la investigacion, pero no seran el centro de la misma.

16



1.1.  Aproximacion a la historia de la filosofia en Colombia

Tratar a la tradicion filoséfica en Colombia como un tema de investigacion es una tarea vigente y
relevante. Esto, porque alrededor de la filosofia en Colombia surgen varias polémicas como:
cexiste 0 no una tradicion filosofica en nuestro pais? ¢ Como ha sido la evolucion de la filosofia?
¢Como es la filosofia? y sobre todo (Cémo se ha construido la historia de la filosofia
colombiana, bajo qué principios o categorias y como deberia seguirse construyendo?

Una de las formas para responder a ciertos interrogantes ha sido la historia de las ideas
filosoficas en Colombia, comenzada desde el siglo XX como necesidad para la reconstruccion de
nuestro pasado intelectual y de nuestras herencias filosoficas. Para los autores German
Marquinez, Leonardo Tovar y Damian Pachon esta es una metodologia para indagar las ideas
filosoficas del mundo occidental presentes en nuestro medio, pues es “entendida como recepcion
de los sistemas filosoficos europeos” (Tovar, 2017, p. 46). Esto significa que “se fija en los
contextos, el proceso de recepcion del pensamiento europeo en Ameérica, el ingreso de autores y
corrientes en los distintos paises de América Latina” (Pachén, 2019, p.297).

En la tradicién filosofica colombiana desde la concepcion de Marquinez (1992):

No hemos tenido grandes pensadores, como si Europa: ni un Descartes, ni un Kant o

Hegel, ni un Marx o Nietzsche, etc. Pero si esto es verdad, también lo es que en nuestros

paises latinoamericanos ha existido siempre una intelectualidad que, apropiandose de

ciertas ideas vigentes en el Viejo Continente, ha tratado de pensar los problemas inherentes

a nuestra historia econémica, social, politica o religiosa (p.9).

La historia de las ideas filos6ficas en Colombia es un trabajo que ha presentado
dificultades y discusiones metodoldgicas, pues es una labor en reconstruccion. Los trabajos de

historia de la filosofia realizados en el siglo XX “son parciales, se limitan a determinadas

17



épocas, corrientes o pensadores” (Marquinez, 1992, p.10). Se basan en el principio de la
periodizacion para dar cuenta de los diferentes momentos que ha tenido el desarrollo del
pensamiento; donde se intenta abarcar las ideas filosoficas presentes en la historia de nuestro
pais. Esto significa que hacer historia de la filosofia es reconstruir las ideas filoséficas que
representan:

Iméagenes, nociones, conceptos o proposiciones sobre 1o que son o deberian ser las cosas.

Como muchas veces ellas apenas estan enunciadas en las fuentes originales, el analista

debe comenzar por explorar su contenido, por registrar sus elementos constitutivos y por

aclarar sus posibles contradicciones con el fin de descifrar su verdadero significado. En el
desarrollo de esta labor la historia de las ideas se convierte a menudo en un ejercicio de

desmitificacion, de desenmascaramiento [...] (Catafio, 1997, p.4).

En el ejercicio de conocer las ideas filoséficas, es importante decir que estas pueden estar en
relacion con la funcion social y la vida cotidiana. Afirma Rodriguez (2003) que “las ideas, y en
especial las filosoficas, estan relacionadas con la vida social, de manera que el mundo cotidiano
expresa a través de ellas la complejidad de las relaciones objetivas y subjetivas (p.7). Es decir, la
historia de la filosofia es una labor que se desarrolla a partir de diferentes relecturas de las ideas
presentes en la vida intelectual y social.

En palabras de Eudoro Rodriguez Albarracin, la historia de las ideas filosoficas es una
disciplina:

Cuyo horizonte parece moverse en esta articulacion dindmica entre ideas y sociedad,

suscita al mismo tiempo una cierta “crisis” en la forma de entender la historia de la

filosofia, su validez, su autonomia y su caracter necesario como dimensién constitutiva del

filosofar mismo (Rodriguez, 1992, pp.13-14).

18



Como se puede comprender, la historia de la filosofia no solo presenta problemas
epistemoldgicos a la hora de estudiar su objeto, sino que también presenta dificultades
metodoldgicas en su reconstruccion y reflexion. La forma de historiar la filosofia es un
problema que puede adjudicéarsele unicamente a Colombia, por el contrario, es un problema
de tradicion heredado desde la filosofia occidental. Esto, porque la filosofia en la historia
presenta diversas ideas, suscitando intereses subjetivos, entonces, la manera de describir la
filosofia depende de la orientacion investigativa:

La manera de historiar, que presupone la historicidad, funda el pluralismo metodoldgico-

historico y el nacleo de interés fundamental, segun se oriente la historia de la filosofia a la

investigacién monogréfica, al estudio de los problemas basicos, a los comentarios, a las

biografias, al contexto social, cientifico o cultural, etc. (Rodriguez, 1992, p.15).

Los primeros antecedentes de la reconstruccién de la historia de la filosofia en Colombia
aparecen desde la primera década del siglo XX. Segin Molano, Ronderos, Chavarro, y Orozco
(2006) una de las primeras producciones realizadas en el pais se intitul6: Una historia de la
filosofia colombiana (1917) y fue escrita por Francisco Franco Quijano. Esta obra recopilé datos
de autores y obras relacionadas con la filosofia, y es una base para los estudios posteriores sobre
esta tematica. Posteriormente, fue publicada La filosofia en Colombia (1923), un articulo
divulgado en la Revista Colegio Mayor de Nuestra Sefiora del Rosario por Francisco Rengifo,
realizado a partir del primer escrito mencionado. Este texto a diferencia del anterior contribuye a
la presentacion de la historia de la filosofia de manera metodoldgica por periodos: Periodo
Colonial, Reaccidn antiescolastica y Renacimiento neotomista.

En el periodo comprendido entre los afios 1930-1940 surgieron las autoridades: Jaime

Jaramillo Uribe y Cayetano Betancur, quienes se interesaron por el tema de la historia de la

19



filosofia; pero, s6lo en los afios setenta del siglo XX se dieron los primeros intentos por aumentar
y recopilar mas informacion relacionada con escritos filosoficos realizados en nuestro pais. Los
representantes de esta labor: Jaime Jaramillo Uribe, Jaime Vélez Correa y Daniel Herrera
Restrepo escribieron compilaciones, indices y bibliografia de autores y textos relacionados en
filosofia (\VVélez, 1960) (Jaramillo, 1987; 1960; 1954) (Herrera, 1974; 1992), (Universidad Santo
Tomaés, 1985). En los afios ochenta del siglo XX se publicaron textos similares por German
Marquinez Argote, Rubén Sierra Mejia, Leonardo Tovar, Gloria Reyes, Rafael Pinzon Garzon y
Roberto Salazar (Molano, Ronderos, Chavarro, y Orozco, 2006).

A su vez, en la historia de la filosofia colombiana producida en el siglo XX se encuentra que
la filosofia es presentada de acuerdo a la forma tradicional de la historia de la filosofia de
occidente, clasificada por periodos o etapas, autores y producciones filosoficas de Colombia.
Para Rodriguez (2003) “las investigaciones existentes se han movido en dos direcciones que, en
nuestra opinion, conducen al mismo punto al que llegan la mayoria de las historias de la filosofia
académica colombiana: una exposicion o mapa historico sin relacion con la vida de la sociedad”
(p-12). Para Hoyos, Millan y Castro-Gomez (2007) la historia de la filosofia en Colombia
presenta problemas metodoldgicos, generando que los intelectuales se desarticulen de la
participacién de la vida social.

En las investigaciones revisadas sobre historia de la filosofia en Colombia se encontr6 que en
algunos textos denominan filésofos a ciertos pensadores o académicos colombianos, en contraste
con otros textos que mencionan intelectuales diferentes. De lo cual, se puede deducir que en los
intentos investigativos realizados en Colombia sobre historia de la filosofia se ha dejado al
margen algunos “autores-pensadores-filosofos”, y “las producciones filosoficas” dadas en

diferentes contextos y regiones. Lo anterior ha parcializado la historia de la filosofia o historia de

20



las ideas filosoficas en Colombia como el quehacer filosofico realizado desde nuestro pais en
aras de reconstruir la historia, las ideas, los conceptos y los pensadores relacionados con la
filosofia.

¢Pero a qué se debe esta dificultad? Desde los siguientes autores Jaime Jaramillo Uribe
(1954; 1960; 1987), Manuel Guillermo Rodriguez (2003), René Campis (2006), Juan Camilo
Betancur (2015), Carlos Arturo Lopez (2012; 2018), Damian Pachon Soto (2011), Laura Patricia
Bernal Rios (2020) el problema surge en que la historia de la tradicion filoséfica colombiana
toma como referente a la “Normalizacion Filos6fica” como un momento y categoria para
periodizar el proyecto de institucionalizacion de la filosofia, fundada en la década del cuarenta
con el Instituto de Filosofia de la Universidad Nacional de Colombia por una generacion
especifica. Este momento es definido como el desarrollo de la actividad y produccién filosofica
que hace ruptura con el proceso del pensamiento colombiano. Para la historia de la filosofia la
categoria de Normalizacion Filosofica:

Ha generado una condicidon excluyente, en la medida en que concibe a la tradicion

filoséfica como un proyecto monocultural. Por lo tanto, es imprescindible replantear su uso

para llegar a una historia mas amplia que pueda describir mejor la complejidad del proceso

de formacion de la tradicion filoséfica colombiana, que abarcaria mas momentos,

generaciones y autores (Bernal, 2020, p. 152).

Actualmente en Colombia han surgido aportes para la historia de la filosofia que plantean
nuevas formas de como abordar la historia de la filosofia en nuestro pais. Algunas de estas
investigaciones son: La filosofia en Colombia: modernidad y conflicto (2003) de Manuel
Guillermo Rodriguez; Pioneros de la filosofia moderna (siglo XX) (2008) coordinada por

Hernan Ortiz Rivas; Estudios sobre el pensamiento colombiano volumen I (2011) de Damian

21



Pachdn Soto; Pensamiento colombiano en el siglo XX (tomo I, 2007), (tomo II, 2008), (tomo
I11, 2013) de Guillermo Hoyos, Carmen Millan de Benavides y Santiago Castro-Gomez; El
terreno comun de la escritura: una historia de la produccidn filoséfica en Colombia 1892-1910
(2018) de Carlos Arturo Lopez.

Las nuevas propuestas sobre la historia de la filosofia en Colombia, tienen en comuin que
amplian las perspectivas de las ideas filosoficas de pensadores marginados por el Ilamado
pensamiento oficial, el cual fue dado con la modernidad filosofica y los fildsofos e historiadores
de la filosofia moderna del pais en el siglo XX. Estos académicos delimitaron el panorama
intelectual y referenciaron Gnicamente ciertas producciones filoséficas y a ciertos filésofos de la
historia colombiana, dando lugar a un amplio espectro de marginalizacion.

Manuel Guillermo Rodriguez en La filosofia en Colombia: modernidad y conflicto propone
una relectura de las obras pioneras en la investigacion de las ideas filoséficas, con el fin de hacer
un reconocimiento de pensadores marginados por la institucionalizacién de la filosofia. Asi,
plantea la historia de la filosofia colombiana desde una metodologia critica social:

El desarrollo de las ideas desde una perspectiva coherente con la historia social y critica

[...] se requiere de la investigacion, no sélo de los acontecimientos sociales a través de

técnicas y teorias historicas, sino de la fundamentacion filoséfica para comprender los

procesos de formacion de las corrientes de pensamiento” (Rodriguez, 2003, p.9).

Para Hoyos, Benavidez y Castro-Gomez (2013), la historia de las ideas es la herramienta
para conocer las tradiciones intelectuales en América Latina. Con su obra Pensamiento
colombiano en el siglo XX aportan a la ampliacion del pensamiento intelectual de la época
para la historia de la filosofia en Colombia, el cual orientan desde los siguientes criterios

metodoldgicos:

22



a. Antes que limitarse a los productos intelectuales de filésofos y cientificos sociales, los
articulos procuran incluir la produccion de artistas, literatos y politicos en la categoria
“pensamiento”.

b. Antes que centrarse en una “historia de las ideas”, los articulos tienen en cuenta la
incidencia de estas ideas (su apropiacion) en el devenir nacional.

c. Antes que, en los logros de algunas figuras individuales, los articulos hacen énfasis en
los elementos sociales e institucionales que contribuyeron a la produccion del
conocimiento (Hoyos, Benavidez y Castro-Gomez, 2008, p.10).

Otra forma de abordar la historia de la filosofia en Colombia es: La historia social de la
filosofia propuesta por Pachon Soto y encaminada a “los procesos de produccion, circulacion,
distribucion y consumo de la filosofia en América Latina” (Pachon, 2015, p.113). Para la historia
de la filosofia colombiana esta metodologia significa aportar a las ideas desde un campo
especifico:

La filosofia es asumida como un producto del espiritu, cuya produccidn, circulacion,

consumo, etc. tiene sus dindmicas propias, donde existen entre la sociedad y la filosofia un

conjunto de mediaciones, esto es, de modos, de maneras, caminos, formas, puentes, etc.,
que comunican y permiten transitos entre la filosofia y la sociedad y la sociedad y la
filosofia (Pachdn, 2015, pp.117-118).

Carlos Arturo L6pez plantea una historia de la filosofia en Colombia que se narre desde las
condiciones de posibilidad de la escritura filosofica; propuesta que nace de su investigacion
denominada: El terreno comdn de la escritura. Una historia de la produccion filosofica en
Colombia 1892-1910, obra que contribuye a la construccién de la historia de las ideas

filosoficas desde un enfoque historico, critico y social.

23



Este trabajo ofrece una comprension de aquellos textos de filosofia, a través de una historia

de la produccidn escrita de filosofia en Colombia durante las dos décadas que conectan el

siglo XIX y el XX. Un tipo de historia que se debe entender como la descripcion de las

condiciones que definen el ejercicio de la escritura filosofica en un lugar y un momento
dados. Por esta via, al ofrecer una relectura de esos textos filosoficos se espera que este
trabajo abra la posibilidad de encontrarles un lugar que hasta ahora no les reconocen ni las

historias nacionales ni las historias de la filosofia (L6pez, 2018, p.17).

Para Carlos Arturo Lopez la historia de la escritura es una metodologia para estudiar la
historia de nuestro pasado filoséfico, interesada por indagar los modos de escribir, las
condiciones y las reglas de la escritura dadas en este tiempo especifico. Es una relectura a la
historia de la filosofia del siglo XX realizada desde el marco de referencia de la Modernidad.
Esto significa que, la filosofia moderna en Colombia fundada con el Instituto de Filosofia de
la Universidad Nacional en 1946, es el punto de referencia de los filésofos o historiadores
colombianos para narrar la filosofia moderna, empezada con los mismos fundadores; un
“relato fundacional” que juzga el pasado filoséfico desde sus propias reglas y criterios de
hacer filosofia.

Desde la historia de las ideas filoséficas de Colombia, la filosofia en nuestro pais es
clasificada en cuatro periodos historicos: la filosofia en La Colonia, la filosofia de la Ilustracion,
la filosofia del siglo XIX, y la filosofia en la Normalizacién y/o filosofia del siglo XX
-clasificacion que surge a la par con los periodos de la historia colombiana-. Por esto, es
primordial tener presente que la vida y el espiritu de cada época es fundamental porque estan
permeadas de acontecimientos historicos, concepciones y formas de vida; son formas de

expresion del pensamiento propias de un espacio temporalmente determinado.

24



Teniendo lo anterior en mente, la presente investigacion no pudo establecer de manera
concisa el momento inicial de la filosofia en Colombia debido a que surgen muchas
interpretaciones para el pensamiento. Para los historiadores de la filosofia, el inicio de la filosofia
en Colombia es identificado con la idea de la ensefianza de la filosofia desde los claustros
universitarios en la Epoca Colonial. La verdadera filosofia se identifica con la inauguracion del
Instituto de Filosofia y Letras de la Universidad Nacional de Colombia fundado en la segunda
mitad del siglo XX, con el cual se da inicio a la Normalizacion Filosofica y a la filosofia
moderna en el pais, considerandola para este momento como un verdadero quehacer filoséfico.
Sin embargo, algunos autores® insisten que la filosofia puede identificarse y estar presente con el
rastreo de mitos en las culturas nativas de Colombia. Lo anterior, deja evidenciar tres problemas:
el primero, la filosofia entendida como ensefianza académica. El segundo, la filosofia como
actividad filos6fica académica. Y el tercero, la filosofia como la forma de expresion de las
culturas nativas.

También, es problematica la delimitacion de fechas de los periodos historicos de la filosofia;
para algunos historiadores, la filosofia en La Colonia estd comprendida entre los siglos XVII-
XVIII. Mientras otros toman el inicio de la filosofia como punto de partida de los primeros
colegios en la Nueva Granada (siglos XVI-XVII), o en relacion al afio de instalacion de la
Primera Audiencia en la Nueva Granada (1760).

Siguiendo los aportes de la reconstruccion de la historia de las ideas filoséficas en Colombia,
se debe decir que, la filosofia surgié en La Colonia y se dio a conocer a traves de la ensefianza
impartida por las comunidades religiosas (jesuitas, dominicos, franciscanos y agustinos) en los

primeros colegios y universidades fundadas a finales del siglo XVII y principios del XVIII. La

! Leonardo Tovar Gonzalez en su texto Trayectoria y caracter de la filosofia en Colombia cita a los autores:
Francisco Beltran Pefia, Gerardo Reichel-Dolmatoff, Fernando Urbina Rangel y Guillermo Paramo Rocha quienes
han estudiado el pensamiento mitico de las culturas nativas del territorio colombiano.

25



ensefianza de la filosofia en La Colonia heredé los principios y métodos de estudio empleados en
la ensefianza medieval europea, caracterizados por trasmitir un saber basado en la filosofia
escoléastica.

Segln Jaime Jaramillo Uribe (1917-2015) “a comienzos del siglo XVII donde se empezaron a
dar las primeras lecciones de filosofia escolastica en los seminarios, colegios y universidades de
Santa Fe, eran los depositarios, mantenederos y cultivadores de una parte muy considerable del
saber filosofico tradicional” (Jaramillo, 1960, p.881). Para Tovar (2015), el saber filosofico en
Colombia es una labor iniciada con los maestros -de trasmitir el saber escolastico- desde los
claustros en La Colonia.

La escolastica colonial en la Nueva Granada se desarrollé en los espacios académicos de la
época, es decir en los claustros universitarios y/o iglesias, similares a los de la Epoca Medieval
Europea. La ensefianza de la filosofia en nuestro pais estuvo delimitada por la doctrina tomista y
por el pensamiento heredado de la cultura espafiola, la cual manifesté un atraso intelectual y
anacronico como consecuencia del proceso histdrico de la Decadencia Espafiola. Para Pachén
(2011):

La filosofia de La Colonia en América estd condicionada por el rumbo que en la
modernidad tomé Espafia. Como ha sido ampliamente documentado, la Espafia que nos
conquisto se separo de los paises europeos. En Europa nacia el espiritu burgués, la ética del
trabajo, nuevas concepciones sobre la organizacién del Estado, el auge de la Reforma
luterana, asi como la eclosion de la ciencia y la investigacion de la naturaleza. Esparia, por
su parte, en la época del descubrimiento instauré una especie sui generis de feudalismo, el

cual no habia tenido durante la Edad Media (p.18).

26



La escolastica colonial en la Nueva Granada es una filosofia heredada por la escolastica
espafiola, y fue caracterizada por: 1) trasmitirse a través de una ensefianza basada en el saber
mecéanico de la doctrina tomista y 2) por ser un saber dogmatico defendido por la Corona
Espafola, pues era fiel solidaria del Catolicismo quienes conquistaron a los territorios
latinoamericanos. Para Tovar (2015), el objetivo de la escoléstica en la colonia hispanoamericana
fue formar ideoldgicamente las autoridades civiles y eclesiasticas del Nuevo Reino, rechazando
cualquier otro fin practico y critico de la filosofia. Para Pachén (2011), “el objetivo [de la
escolastica colonial] era la fundamentacion racional de los dogmas. No era una educacion libre
encaminada a la investigacion, sino encaminada a sustentar la fe. Por eso la universidad en la
época no contribuyd al desarrollo de la sociedad” (p.20).

Para la historia de la filosofia, el periodo colonial al parecer manifesté una pobre actividad
intelectiva en materia filoséfica regida por una rigurosa ortodoxia y filosofia tomista dominante,
controlada y vigilada por la Inquisicién establecida en Cartagena desde el afio 1610, quien
examinaba los libros introducidos al pais, aprobando los que contenian principios filoséficos de
la Monarquia (Porras, 1919). Esta forma de aprobar los textos filoséficos en la Nueva Granada
resulté ser una condicién en y para la ensefianza de la filosofia, alejando otras posibilidades de
reflexion y concepciones del pensamiento. Sin embargo, la filosofia en La Colonia para Daniel
Herrera Restrepo (1930-2017):

Fue ella, sin duda alguna, el elemento fundamental en la formacién del espiritu de respeto a

la tradicion, al orden, a la ley, y en la estructuracion de ese ser del colombiano, incapaz de

vivir dialécticamente, es decir, incapaz de negar el pasado, en el sentido de asimilarlo,

como paso necesario para lo que se quiere llegar a ser (Herrera, 1979, pp. 61-62).

27



La filosofia escolastica de La Colonia reflexiond sobre problemas filosoficos; segin Jaramillo
(1960) se ensefiaron las obras de Aristételes y Santo Tomas, y se discutieron problemas
filosoficos propios de la filosofia medieval como: la metafisica, sustancia y materia, la 16gica, los
universales, la ética, la fisica, entre otros. Asi mismo, el plan de estudios dado en los claustros
universitarios fueron los mismos que se emplearon en la Edad Media: el Trivium (gramatica,
retorica, y dialéctica) y Quatrivium (aritmética, astronomia, geométrica y mausica); de igual
forma, el método de ensefianza o forma de trasmitir el conocimiento se basé en la lectio (lectura
oral), la quaestio (cuestion) y la disputatio (defensa).

El estudio de la filosofia escoléstica en La Colonia estuvo en funcién de la teologia como lo
afirma el reconocido lema “la filosofia es sierva de la teologia” propio de la filosofia de la Epoca
Medieval de Occidente. Ademas, para Jaramillo (1960) el pensamiento escolastico permed la
mente de la generacion precursora de la Independencia en la Nueva Granada (Zea, Caldas,
Narifio, y Torres); cuyos protagonistas se caracterizaron por haber batallado a través de las armas
y un discurso en contra de la dominacion espafiola, y fueron los difusores de las ideas
independistas.

Ya en el periodo de 1760 hasta 1810 se gestaron nuevas ideas en la Nueva Granada como
parte del periodo de la época conocida como La llustracion. La llustracién en relacion al tiempo
anterior -el colonial- representd un nuevo despertar de las ideas filosoficas. Para German
Marquinez Argote “un despertar cultural, social y politico que desemboca hacia el futuro en la
revolucion emancipadora” (Marquinez, 1992, p.135).

La lustracion en la Nueva Granada es un proceso historico-filosofico influenciado por el
pensamiento europeo, el cual tiene antecedentes desde el siglo XVII con diversos pensadores

como Descartes, Francis Bacon, entre otros, quienes contribuyeron con ideas y pensamientos

28



para la ciencia moderna. El periodo de la llustracion, es el transito a un nuevo pensamiento que
permite el desarrollo de la filosofia moderna comprendida desde la segunda mitad del siglo
XVIIly la primera década del siglo XIX; en donde se considera al filésofo Immanuel Kant como
el méximo representante del espiritu de la llustracion occidental.

Hispanoamérica heredd de Espafa las ideas de la llustracion, influenciadas principalmente
por la llustracion Francesa, un movimiento filosofico conformado por pensadores como
Rousseau, Voltaire, Montesquieu y Diderot. Esta corriente filosofica estuvo marcada por tres
elementos fundamentales: 1) los fildsofos modernos, 2) la Revolucién Francesa y 3) la obra La
Enciclopedia la cual representa las ideas de la ciencia y el progreso del ser humano. Se afirma
que el idedlogo mas representativo de la llustracion en Espafia fue el religioso Benito Feijéo
(1676-1764) y junto con los pensadores de la ilustracion inglesa, fueron los defensores de la
ciencia moderna e influenciaron con sus ideas en la Nueva Granada. Afirma Marquinez (1992):

La ilustracion en América y particularmente en Colombia es sélo parte y reflejo de un

movimiento ideol6gico mas amplio que tiene origen en Europa. Mal podriamos, pues

comprender nuestra ilustracion sin ir mas a las raices de la misma en el viejo continente

(p.138).

La llustracion en la Nueva Granada tiene como punto de partida el afio 1760 con la llegada
del cientifico espafiol José Celestino Mutis a tierras neogranadinas. Mutis representa la figura
central y el espiritu de la ilustracion en este territorio. Este contribuyé con la Expedicion
Botanica y la introduccidn de nuevas ideas basadas principalmente en Newton y Copérnico en el
Colegio Mayor de Nuestra Sefiora del Rosario, ademas de influenciar en la formacion intelectual
de muchos neogranadinos. Los representantes de la generacion ilustrada en la Nueva Granada

fueron: José Felix de Restrepo, Francisco José de Caldas, Antonia Zea, Eloy Valenzuela, Jorge

29



Tadeo Lozano, Fermin de Vargas, Francisco Moreno y Escandon, Manuel del Socorro
Rodriguez, Antonio Caballero y Goéngora, Antonio Narifio, Camilo Torres, entre otros,
(Marquinez, 1992). Este grupo, para Marquinez (1992):

Representa los intereses de la naciente burguesia peninsular y criolla, capaz de analizar el

anacronismo de las viejas instituciones coloniales. Les duele el atraso cientifico, y por lo

mismo la decadencia econdémica y politica de Espafia y su imperio en relacién con las
naciones mas avanzadas de Europa. La raiz ultima del atraso y decadencia se la achacan al
sistema pedagdgico firmemente anclado, como un viejo barco, a la tradicion aristotélica-

escolastica medieval (p.143).

El periodo de la llustracion intentd desplazar la escolastica por una nueva ensefianza de la
filosofia, se dio un cambio de Aristoteles a Newton, o de la teologia a la ciencia fisica, natural y
matematica. Este nuevo periodo reemplazé los ideales dogmaéticos por un ideal técnico-
cientifico, y fue para la época el inicio de una nueva concepcion de ensefianza que debia
implementarse desde la educacion. Para Jaramillo (1960) el pensamiento ilustrado comienza
con un cambio en el método mas que un cambio en el contenido de las ideas; es una nueva forma
de acercarse a la naturaleza, surgiendo dos campos de conocimientos -la escolastica y la
ilustracion- provocando un conflicto de conciencia en la forma de conocer.

La llustracién representd para el territorio neogranadino la idea de progreso para la sociedad,
la cual se vio reflejada en la nueva propuesta de plan de estudios para la Nueva Granada, como
diria Jaime Jaramillo un cambio de método de estudio, realizado por Francisco Antonio Moreno
y Escandon, Fiscal de la Real Audiencia de Santa Fe, el primero en presentar una reforma de
estudios basada en un pensamiento ecléctico; es decir, distanciado de la escolastica, considerada

como una labor renovadora en el campo del pensamiento cientifico. También, esta labor se le

30



debe a la influencia de José Celestino Mutis y la contribucion de la Expedicion Botéanica en la
ensefianza de la filosofia. Ademas, Jaramillo (1960) resalta la labor de Francisco José de Caldas
quien contribuyd en el campo de la ciencia natural y José Félix de Restrepo en la transformacion
en el campo filosofico basado en la ciencia moderna. No obstante, la idea de reformar los
estudios orientados a un nuevo pensamiento y a la creacion de la universidad oficial en la Nueva
Granada fue un ideal que no se pudo materializar en esa época.

Para Pachon (2011), la llustracion en la Nueva Granada se dio de manera limitada, pues
fueron pocas las personas con acceso a este nuevo conocimiento y su difusion se dio de manera
reducida. Como habia mencionado anteriormente Germé&n Marquinez, el movimiento
representado por la llustracién fue por un grupo de personas pertenecientes a la burguesia criolla.
Sintetizando, el afio de 1810 corresponde al extremo de la llustracién neogranadina, afio de la
independencia de Colombia (20 de julio de 1810); a partir de la fecha surgieron los primeros
acontecimientos politicos del pais, los cuales propiciaron la caida del orden tradicional
establecido en La Colonia, dando paso al nacimiento de nuevos estados independientes.

En relacion a la filosofia en Colombia en el siglo XIX se caracterizd por enmarcarse en el
complejo problema coyuntural dado entre la religion de la Iglesia Catdlica y el Estado a causa de
la formacién de los partidos politicos Conservador y Liberal, y la forma de pensamiento que
tienen cada uno para la organizacion del Estado. Definir la filosofia de la época no es facil, es
complejo y debe entenderse en el marco de lo anterior, una lucha de pensamiento incesante entre
la tradicion y la modernidad. De manera general, siguiendo a Jaramillo (1960) en esta época la
filosofia amplio sus fuentes con nuevas corrientes filosoficas: el utilitarismo de Bentham vy el

sensualismo de Destutt de Tracy; las cuales fueron desarrolladas a la par junto con otras

31



doctrinas filosoficas como el eclecticismo y las ideas roménticas, ademas se sumd el apogeo del
pensamiento liberal en el campo de la politica y la economia.

Segln Tovar (2005), el benthamismo o las ideas utilitaristas del jurista y pensador inglés
Jeremias Bentham (1748-1832) y la divulgacion del sensualismo de Destutt de Tracy fueron
doctrinas impulsadas en Colombia por Vicente Azuero, Ezequiel Rojas, Francisco Eustaquio
Alvarez, entre otros. Estas corrientes filosoficas hicieron parte del pénsum académico de la
época, ocasionando criticas y ataques por los defensores del tradicionalismo. La filosofia del
siglo XIX resulta una actividad filosofica desarrollada a manera de ensefianza desde la academia
-dada como imposicion-, configurada desde el pénsum de estudio y desde los centros de
educacidn similar a la filosofia de La Colonia; aunque en esta nueva época se avanza, se amplian
y se estudian otras ideas filoséficas en relacion a los intereses del Estado.

Por ejemplo, al comenzar la ultima decada del siglo XIX, en Colombia surgieron las
corrientes del neoescolasticismo o neotomismo liderado por el Monsefior Rafael Maria
Carrasquilla desde la Facultad del Colegio Mayor de Nuestra Sefiora del Rosario, y el
pensamiento filosofico espafiol de Jaime Balmes defendido por Miguel Antonio Caro; cabe
anotar que los representantes de estas corrientes son de formacion fielmente religiosa. A saber, el
neotomismo se produjo en Italia a finales del siglo XIX, cuyo movimiento estuvo defendido por
pensadores catolicos quienes aclamaron las ideas de Santo Tomas de Aquino, respaldado por
varias instituciones como la Escuela de Lovaina en Bélgica, el Instituto Catélico de Paris, la
Universidad Catolica de Milan y la Universidad de Friburgo en Alemania (Cuartas, 2017).

Las anteriores corrientes filosoficas en Colombia nacieron en contraposicion al utilitarismo y
sensualismo, con el propésito de volver nuevamente al tradicionalismo escolastico y el tomismo;

también, al mismo tiempo en el pais surgid la corriente del positivismo spenceriano difundida

32



desde el Centro Universitario Externado creado por algunos pensadores liberales; la aparicion del
positivismo estuvo en contra del pensamiento escolastico que pretendia resurgir con el
neotomismo.

En Colombia se difundié el neotomismo con tal fuerza, que durante décadas dejo sin

opcion cualquier otra tentativa de indagacion filosofica. De este modo, universidades y

colegios catdlicos asumieron el monopolio de un pensamiento moralista y acritico, que

vino a sumarse a otra corriente que ya hacia carrera en las catedras jesuiticas: se trataba del
suarismo. El neotomismo permed el pensamiento filoséfico de finales del siglo XX, dando
una imagen de apertura y cambio, pero debido a la ausencia de aparato critico fue incapaz
de entablar didlogos con las tesis socioldgicas, antropoldgicas y evolutivas que debatian los

pensadores europeos (Cuartas, 2017, p.30).

Ademas, las corrientes filosoficas del utilitarismo y sensualismo “habian estado ligadas a las
luchas de los partidos politicos, porque de su ensefianza se habian hecho bandera y
contrabandera ideoldgica” (Jaramillo, 1960, p.889). Mientras el positivismo Spenceriano intent6
conciliar la ciencia con la religion, el neotomismo luché por mantener el pensamiento dogmatico
y tradicional defendido por la filosofia religiosa (Jaramillo, 1960). Es importante mencionar que
la filosofia de este periodo histdrico se desarrolld bajo las ideas e intereses marcados por la
ideologia de los partidos politicos; por tanto, fue una actividad filosofica hecha desde las
condiciones politicas y sociales del pais, para afianzar:

La accion politica parece incompatible con el espiritu de sistema y la Idgica de las

disciplinas teoricas. Incluso se ha llegado a pensar que el politico y el tedrico -cuyo tipo

mas puro es el filésofo- corresponden a dos estructuras espirituales diferentes, cada una

obedeciendo a su propia ley de actuacion (Jaramillo, 1954, p.69).

33



A su vez, en la década de los ochenta se dio en Colombia un cambio politico conocido
como la Regeneracion, el cual fue un proyecto del partido conservador estructurado
ideoldgicamente por las ideas neoescolasticas. EI pensamiento de la regeneracion marco la
historia nacional junto con la Constitucién de 1886, la Iglesia Catolica y el Concordato de
1887, lo cual intervino en la ensefianza del pais -incluyendo la universitaria- determinando
que se debia “volver a la filosofia catélica como guia de la educacioén superior” (Jaramillo,
1987, p.90).

En consecuencia, los anteriores escenarios definieron la guia o método que debia seguir la
vida intelectual del pais; esto podria ser motivo para pensar si las situaciones politicas de un
Estado pueden considerarse como circunstancias que permite o0 no avanzar en otras formas de
pensamiento en la época, también pueden presentarse como un obstaculo para el desarrollo
autébnomo de la actividad filoséfica en Colombia, porque colegios y universidades debian
ensefiar y producir un pensamiento filoséfico guiado en una lucha de intereses ideoldgicos,
los cuales contribuyeron con el triunfo de regresar nuevamente con el escolasticismo; afirma
Jaramillo (1987) “las condiciones en que se desarrollaba el pensamiento filoséfico y tedrico
colombiano, durante este periodo no fueron las méas estimulantes” (p.94).

Desde la concepcion de Manuel Rodriguez Valbuena la filosofia de la Regeneracion no
aporto al desarrollo del pensamiento filoséfico pero si al pensamiento politico:

La filosofia de la Regeneracion aporta muy poco al pensamiento filos6fico pues representa

una hibridacion anomala de conceptos anacrénicos. Logro desarrollarse en el campo de las

conveniencias politicas de la alianza de las clases que ejercia el poder a finales del siglo

X1X, lo cual implica un forzamiento violento de las tendencias historicas del pensamiento,

con consecuencias funestas para la cultura filosofica (Rodriguez, 2003, p.191).

34



En contraste, para Carlos Arturo Lopez en el transito del siglo XIX al siglo XX surgieron
textos considerados filos6ficos como Estudios sobre el utilitarismo de Miguel Antonio Caro,
Tratados del ser de José Eusebio Caro e ldola Fori de Carlos Arturo Torres, considerados
como parte del pasado, alejados de la disciplina filosofica, y que no han sido tomados en
cuenta por la historia de la filosofia colombiana reconstruida desde el siglo pasado?. Esta
produccion textual ha sido considerada “como parte de un momento seudofiloséfico o incluso
afiloséfico; en el mejor de los casos, los textos se presentan como la prehistoria del oficio”
(Lopez, 2018, p.17). Ademas, para el historiador aquellos textos filosoficos que no fueron
introducidos en el pénsum de estudio o manuales de ensefianza de la filosofia en Colombia,
son producciones del pensamiento propias de la cultura colombiana, significando en la
historia la negacién del quehacer filosofico propio de nuestro contexto (L6pez, 2018).

Los aportes de Carlos Arturo Lopez ponen en cuestion la perspectiva historica de algunos
historiadores colombianos sobre la produccidn filos6fica de la Regeneracion:

Leida mayoritariamente como oscurantista, resultado de un periodo donde la educacion

estaba bajo el control de la Iglesia y el Estado; donde la presencia del neotomismo de

Lovaina o de Jaime Balmes, sumada a la censura y las disputas partidistas, reproducian un

tradicionalismo que impedian la modernizacion del pais. Esa narrativa, que contiene

elementos de verdad, tuvo un efecto negativo: permitié borrar de un plumazo la produccién

? Para Carlos Arturo Lépez, la historia de la filosoffa en Colombia del siglo pasado se desarrollé bajo “el marco de
referencia de la modernidad. Este marco de referencia se puede resumir en los siguientes dos vectores: de un lado,
unas condiciones contextuales y, de otro, unos procesos intelectuales foraneos” (LOpez, 2018, p.30). En palabras de
Pachon (2019), “aqui la Modernidad opera como criterio normativo que ha condicionado la lectura del pensamiento
producido durante la llamada Hegemonia Conservadora. Desde este punto de vista, la obra de Miguel Antonio Caro
o Rafael Maria Carrasquilla, para mencionar dos ilustres ejemplos, aparece como pensamiento premoderno,
prefilosofico, tradicionalista, conservador. Aparece como un pensamiento deficitario frente a las caracteristicas de lo
que la narrativa moderna impone como criterios validos para calificar una obra estrictamente filosofica” (pp.293-

294).

35



filosofica, e impidio leerla y valorarla de acuerdo con sus propias logicas, contenidos,

temas, debates epistemoldgicos (Pachdn, 2019, pp. 295-296).

De acuerdo con la perspectiva de Carlos Arturo Lopez, el afio de 1892 seria el punto de
partida para indicar el inicio de un nuevo giro de la filosofia en Colombia, porque a partir de
alli:

Se concretd una transformacion institucional importante para la filosofia: el Gobierno

colombiano cristalizé reformas educativas que, primero, convirtieron a la filosofia en una

carrera independiente bajo el modelo propuesto desde el Colegio Mayor de Nuestra Sefiora
del Rosario; segundo, hicieron de la filosofia un puente entre la vida escolar y la educacion
superior, y, finalmente, marcaron la pauta para que este saber fuera la clave que el

Gobierno colombiano disefid en el establecimiento de un sistema escalonado de ensefianza

(Lbpez, 2018, p.24).

A saber, antes de entrar a la celebracion del Primer Centenario de la Independencia (1910),
el pensador boyacense Carlos Arturo Torres con su obra Idola Fori publicada en 1909
representaria un momento importante para la historia de la filosofia. Asi mismo, a comienzos
del siglo XX surgieron otros pensadores como José Maria Vargas Vila, Baldomero Sanin
Cano, Fernando Gonzélez Ochoa, Luis Lopez de Mesa y Julio Enrique Blanco, quienes fueron
considerados representantes de una vida intelectual y contribuyentes a la secularizacion del
pensamiento.

Pero desde la historia de las ideas filosoéficas en Colombia, se dice que so6lo hasta el afio 1940
empezaron las nuevas generaciones del menester filosofico enfrentdndose “a captar con mayor
precision los problemas auténticos de la filosofia” (Jaramillo, 1960, p. 891). Dicho periodo

corresponderia a la etapa de la Normalizacion Filosofica en el pais, esto significa que la filosofia

36



es institucionalizada y surgiria con ello la inauguracion de la filosofia moderna con sus
fundadores o normalizadores.

Momento en el que la filosofia, segun los mismos normalizadores, adquiria por primera

vez un papel claro y destacado dentro de la sociedad y la cultura de este pais. Momento en

el que también, para el afio de 1945, la filosofia alcanzaria su madurez institucional con la

fundacion del Instituto de filosofia de la Universidad Nacional de Colombia, adscrito a la

facultad de Derecho de la misma universidad (Lopez 2012, p.312).

La etapa de la Normalizacion Filoséfica en Colombia se enmarca en un discurso mas amplio,
el cual tiene como antecedentes el concepto de “Normalidad Filosofica” del filosofo argentino
Francisco Romero, término que utilizé para referirse “al ejercicio de la filosofia como funcion
ordinaria de la cultura” (Romero, 1941, p.405). Esto significo tanto para Colombia como para
Latinoamérica un “momento en el cual la filosofia académica se convierte en una funcién normal
de la cultura” (Tovar, 1998, pp.72-73). Sin embargo, el proceso de Normalizacién Filosofica en
nuestro pais ha sido un proceso tardio, pues para Pachon (como se cit6 en Lopez, 2012):

El retraso se debid al periodo de la violencia (que comenzaria en 1948 con la muerte de

Jorge Eliecer Gaitan y que oficialmente terminaria en 1953, con la posesion del General

Gustavo Rojas Pinilla como presidente no-electo) y el Frente Nacional (1958-1974), dos

procesos que habrian frenado la modernizacion politica, material y cultural de Colombia.

Hay que afadir que para Pachdn esa modernizacion es la condicion necesaria y suficiente

para que se dé la filosofia moderna, posible en Europa, segin él mismo, a partir del siglo

XVIl'y en Colombia solo en las postrimerias del siglo XX (pp.313-314).

Ademas, la actividad filos6fica en Colombia alrededor del afio 1940 se produjo gracias a

diversas condiciones de posibilidad como resultado de un largo proceso historico. El origen y

37



desarrollo de la filosofia moderna se dio durante el periodo de la Republica Liberal (1930-1946),
el cual trajo consigo momentos como la Revoluciéon en Marcha (1934-1938), las reformas de
educacion y la transformacion de la universidad (Ley Orgénica de la Universidad de 1936), lo
cual contribuyé a un nuevo ambiente cultural, abriendo campo a la discusién de ideas cientificas
y filosoficas del mundo contemporéneo. Las anteriores situaciones en la historia de filosofia
serian oportunidades para la filosofia y para la inauguracion del Instituto de Filosofia, porque
ayudaria al fortalecimiento, al estudio y a la produccion de la filosofia moderna.

Para terminar con este apartado quiero resaltar que la filosofia en Colombia se normaliza
plenamente alrededor de los afios 1960, y a partir de esta época tomé auge como una disciplina
de estudios desde las nuevas Facultades y Departamentos de Filosofia en diferentes
universidades del pais. Del mismo modo, la produccion del saber filoséfico se difundié mediante
revistas especializadas en filosofia, y se dio a conocer en eventos periodicos realizados en varias

ciudades.

1.2.  LaNormalizacion Filoséfica en Colombia y la Normalidad Filosofica

La Normalizacion Filoséfica en Colombia es una categoria de la historia filosofica que hace
referencia a una etapa historica de la filosofia y a una experiencia o forma de hacer filosofia. En
nuestro pais, este acontecimiento se identifica con la fundacién del Instituto de Filosofia de la
Universidad Nacional en el afio 1946; hecho que representd la inauguracion y el ingreso de la

filosofia moderna y el reconocimiento de los pioneros de la filosofia colombiana, que conocemos

38



bajo el nombre de la generacién del 40, con sus representantes: Rafael Carrillo®, Cayetano
Betancur, Luis Eduardo Nieto Arteta, Abel Naranjo Villegas y Danilo Cruz.

La etapa de la Normalizacion Filosofica en nuestro pais esté relacionada con el proyecto de
Normalidad Filoséfica realizado por el filosofo Argentino Francisco Romero (1891-1962), el
cual se origind en Argentina en la primera mitad del siglo XX y se difundié por toda
Latinoamérica. El término de Normalidad Filosdfica se dio a conocer por primera vez en el
discurso pronunciado por Romero al catedratico espafiol Manuel Garcia Morente (1886-1942) en
el evento que le organizé el Club de “Poetas, Escritores, Novelistas” conocido con las siglas
P.E.N de Buenos Aires el 15 se septiembre de 1934, donde comunico:

[...] lo que faltaba hasta hace poco en Espafia, lo que acaso falta todavia en nosotros, es lo

que llamaré «normalidad filos6fica»; quiero decir, la filosofia concebida como comdn funcién

cientifica, como trabajo y no como lujo o fiesta (Romero, 1950, p.130).

La Normalizacion Filoséfica de Colombia es una categoria derivada del proyecto de Romero,
por eso, fue necesario recurrir al discurso de Romero para identificar las ideas alrededor del
concepto de Normalidad Filosofica y posteriormente analizarlo en nuestro contexto.

Una de las labores fundamentales de Francisco Romero en Latinoamérica fue la de contribuir
con la organizacion de la filosofia académica, por lo cual es considerado como el “gran forjador”
de la filosofia latinoamericana (Mird, 1974). Este fildsofo latinoamericano representa la
conciencia que reflexiono sobre la inmadura filosofia realizada en nuestro continente a causa de

la ausencia de posibilidades formativas, es decir, por falta de la formacion académica, metodica

* El filésofo colombiano Rafael Carrillo (1907-1996) fue el primer director del Instituto de Filosofia. En una
entrevista realizada por el profesor Numas Armando Gil Olivera publicada en Reportaje a la filosofia tomo | (1993),
da a conocer que un hecho decisivo para la fundacién del Instituto fue la carta que algunas figuras prominentes
enviaron a las directivas de la Universidad Nacional, solicitando la creacién de dicho instituto; entre ellas el profesor
Lopez de Mesa, el doctor Gerardo Molina y el académico German Arciniegas. Una vez se fundé el instituto,
hicieron parte de él los colaboradores mas cercanos de Rafael Carrillo: Danilo Cruz, Jaime Jaramillo Uribe, Jaime
Vélez Sdenz, Cayetano Betancourt, Lopez de Mesa, Luis Eduardo Nieto Arteta (Gil, 1993).

39



y disciplinada de la filosofia. Dichas dificultades fueron tenidas en cuenta para la creacion del
proyecto filos6fico conocido como la Normalidad Filoséfica, dado desde las condiciones
académicas y el cual fue posible gracias a otras circunstancias sociales, politicas y culturales de
la época que permitieron a Latinoamérica el ingreso de la filosofia moderna occidental y la
materializacion de la filosofia como una disciplina de estudio.

El proyecto de Romero tiene raices occidentales, especificamente en la labor que hizo el
filésofo espafiol Ortega y Gasset (1883-1955) en su pais, quien contribuy6 con el proceso de
actualizar el pensamiento filosofico contemporaneo; como se sabe, Espafia sufrié un atraso
cultural e intelectual en relacion a otros paises europeos a causa del fendmeno de la “Decadencia
Espafiola”:

En cuanto Espafia... Es extrafio que de nuestra larga historia no se haya esfumado mas de

cien veces el rasgo mas caracteristico, que es, a la vez, el mas evidente y a la mano la

desproporcion casi incesante entre el valor de nuestro vulgo y el de nuestras minorias

selectas. La personalidad autonoma, que adopta ante la vida una actitud individual y

consciente, ha sido rarisima en nuestro pais. Aqui lo ha hecho todo el “pueblo”, y lo que el

“pueblo” no ha podido hacer se ha quedado sin hacer. Ahora bien: el “pueblo” sélo puede

ejercer funciones elementales de vida; no puede hacer ciencia, no arte superior, ni crear

una civilizacién pertrechada de complejas técnicas, no organizar un Estado de prolongada
consistencia, ni destilar de las emociones magicas una elevada religion (Ortega y Gasset,

1952, p.107).

La Decadencia Espafiola fue una circunstancia nombrada por Ortega y Gasset como
“anormalidad” del pensamiento, para referirse a la marginalidad que tuvo la filosofia no sélo

en su nacion sino también en Hispanoamérica (Cruz, 2014). De ahi, la anormalidad filosofica

40



Latinoamericana fue consecuencia de la anormalidad filosofica de Espafia, en este sentido, el
proceso de la normalidad de la filosofia significaria lo contrario, es decir, el progreso y la
actualizacion en el pensamiento contemporaneo occidental.

Ortega y Gasset pretendid poner al dia a Espafia y a Hispanoamérica en el pensamiento
occidental a través de la Revista de Occidente, fundada por €l en el afio 1923, donde publicd
varios articulos y realizo traducciones del pensamiento moderno. Esta revista fue un medio
difusor, un instrumento institucional para que la filosofia se normalizara en ambos territorios,
por tanto, la tarea de occidentalizacion del pensamiento a la cultura hispanoamericana
iniciaria por medio de la gestion y condicién material de lo intelectual.

Para Romero (1952), la presencia de Ortega y Gasset en Buenos Aires en los afios 1916 y
1917 fue de gran importancia, porque aportd a la preparacion y recepcion de la nueva postura
antipositivista y a la instruccién para el ingreso de la Revista de Occidente y de la Biblioteca
de Occidente de Ortega y Gasset al territorio latinoamericano. Segun Cruz (2014), Ortega y
Gasset también hizo presencia en los paises de Chile y Uruguay, en donde se puede ver como
el filésofo espafiol cooperd con el proceso de la normalizacion filoséfica en Hispanoamérica
tanto presencial como materialmente.

Continuando esta labor, Romero (1941) dio a conocer el concepto de Normalidad
Filoséfica a nuestro continente, para indicar y determinar que la actividad filos6fica de la
época consistia en una tarea comun y regular de la cultura, asi como también una labor que se
desarrolla en el ambiente académico. La etapa de la Normalizacion Filosofica en la historia de
la filosofia Latinoamericana indicé el ingreso y la preocupacion filoséfica por entrar en el

“comun cauce Cultural” (Romero, 1941, p.404).

41



Para Romero (1941), la época de la Normalidad Filoséfica en Latinoamérica es un
momento de la nueva filosofia que se diferencia de las anteriores formas de filosofar por su
calidad, interés y seriedad hacia el quehacer filosofico. Esto significa, que la actividad
filosofica antes de la Normalizacion se limitaba como un requisito del pénsum de estudio, es
decir, se filosofaba en funcién de la céatedra, o el interés por la filosofia era un asunto
personal; entonces, se meditaba de manera solitaria y autodidacta.

Desde la perspectiva de Romero, esta Gltima forma de hacer filosofia fuera de las aulas
representd un peligro para la filosofia porque no existia la formacion escolar adecuada para
garantizar el desarrollo del pensamiento. Para este filésofo, iniciarse en la etapa de
Normalidad Filosofica significaba que la filosofia debia ir “a la escuela”, es decir,
escolarizarse y profesionalizarse.

La Normalidad Filosofica en el contexto latinoamericano también significaba que se debia
contar con las condiciones externas o materiales de la filosofia. Es decir, el espacio
académico/institucional y los instrumentos 0 métodos necesarios para producir el trabajo

filosofico de manera rigurosa e intensa.

Ademas, la Normalidad Filosofica se regia por un cierto “clima filos6fico”, es decir, por un

conjunto de condiciones creadas como “una especie de opinidon publica especializada” (Romero,

1941, p.405). Con el objetivo de estimular, reprender y dar juicios criticos a la forma de hacer

filosofia. Para Romero (1941), la filosofia es una labor realizada bajo la idea de disciplina,

formacion, seriedad, preparacion en la obtencion de informacion y lectura estricta de filosofos, e

intercambio del conocimiento o publicaciones entre los que se ocupan de la filosofia; bajo este

ambiente oriento la actividad filosofica de su pais y de todo el continente latinoamericano.

42



La etapa de la Normalidad Filos6fica en Latinoamérica estuvo representada por un grupo de
académicos con vocacion filosofica, quienes contaron con las condiciones institucionales
necesarias para llevar a cabo la actividad filosofica, estudiada y difundida mediante la institucion
universitaria, Facultades de Filosofia, Departamentos y Centros de estudios de la filosofia, las
revistas filosoficas, editoriales, etc. Este grupo es conocido como la generacion normalizadora
de la filosofia, para Romero (1952) fueron nombrados como ‘““fundadores” porque son los
pensadores merecedores de dar origen a la filosofia en nuestra region. Las figuras representativas
iniciadoras de la Normalidad Filosofica en Latinoamérica tienen a Francisco Romero y a
Alejandro Korn como méaximos representantes en Argentina, a Antonio Caso y José Vasconcelos
en México, a Alejandro Deustua en Per(, a Enrique José Varona en Cuba, y a Carlos Ferreira 'y
Enrique Molina en Chile.

El término “Fundadores” es también una categoria de Romero que se da con la “Normalidad
Filoséfica”, pues ambas hacen parte de su proyecto filoséfico. La expresion fundadores surgid
como un criterio para nombrar a los representantes de la filosofia en Latinoamérica, y esta idea
trascendié en la historia de la filosofia de un pais para indicar a los iniciadores o pioneros de la
filosofia moderna realizada de manera institucional; en palabras de Romero (1952):

Es deber de cada pais levantar las figuras que le tocaron en suerte y pugnar porque sean

reconocidas en su aporte y jerarquia, asi como es obligacion de todos los paises

hispanoamericanos acoger como propios todos estos varones eminentes, primera avanzada
de una legion que ahora busca conscientemente el mutuo conocimiento, la articulacion, la

estrecha cooperacion futura, convencida de la unidad esencial del destino americano

(p.72).

43



Teniendo en cuenta lo anterior, cada pais latinoamericano al entrar en la etapa de la
Normalidad Filoséfica, procederia a nombrar los fundadores o representantes insignes de la
filosofia moderna, y con ello también a la configuracion de la historia de la filosofia de su
pais.

La Normalidad Filos6fica de Romero se estructura bajo las siguientes caracteristicas o ideas:

1) Es una etapa que surge gracias a la condicion material de la filosofia, es decir, la fundacién
de la Facultad de Filosofia o el ambiente institucional es un hecho para “la creacién de un nuevo
clima filosofico” (Romero, 1952, p.43).

2) Es una fase con la cual se inaugura la filosofia moderna y se nombra los iniciadores o
“fundadores” que dan origen al nuevo pensamiento, caracterizado por ser serio y solido en
Latinoamérica, y a su vez se da inicio a la historia de la filosofia moderna.

3) Es una época que se distingue por la intensificacion del trabajo filosofico, manifestado en
la publicacion de libros y articulos sobre filosofia. Al respecto, dice Romero (1941) que en los
afios 1939 a 1940 se registraron mas de cien publicaciones de filosofia en Latinoamérica, en
donde esa cifra representd una cantidad significativa de produccion filoséfica para la época. De
esta manera, la cuestion cuantificable de la filosofia resulto ser un criterio importante para medir
el trabajo filosofico serio de cada region.

4) La Normalidad Filoséfica tiene como signo promisorio la idea de conformacion de una
comunidad filosofica, que significo para Romero (1941):

La voluntad de agrupacion y de mutuo conocimiento entre quienes se consagran a la faena

filosofica por profesion o vocacion. Van surgiendo nucleos o sociedades en varios paises,

que retnen a muchos, sino a todos los que en ellos trabajan en filosofia (p.406).

44



Para Romero (1941), la Normalidad Filosofica no era Gnicamente un proceso de estabilidad
institucional de la filosofia, sino también un llamado y un compromiso de reflexion filoséfica de
cada pais. Por esto, una de las formas para demostrarlo era mediante la creacion de nacleos o
sociedades filoséficas, lo cual, puede ser entendido como un requisito para hacer parte de aquel
proceso, mostrando el trabajo filosofico solido y organizado desde cada region.

A grandes rasgos, la Normalidad Filos6fica de Romero fue un proyecto filoséfico que se
expandio en todo el territorio latinoamericano, estando basicamente conformado por los
elementos anteriormente descritos, los cuales, por un lado, permitieron organizar y coordinar la
vida filosofica académica; por otro lado, surgieron como una especie de reglamento para hacer
filosofia en Latinoamérica. Por consiguiente, hacer parte de esta etapa signific para cada pais
contar con las condiciones materiales o externas de la filosofia, las cuales facilitarian la
escolaridad de la misma como una disciplina de estudios, proveyendo los instrumentos
necesarios para adquirir la formacion y madurez del trabajo filosofico; asi como también, desde
lo académico se inauguro la filosofia moderna y la historia oficial de la filosofia.

En el contexto de la historia de las ideas filos6ficas en Colombia no se habla de una etapa de
“Normalidad Filosofica” sino de “Normalizacion Filosofica” (Betancur, 2015). Mientras
Francisco Romero hablé de normalidad, en Colombia se reconoce este momento como
normalizacion; este término para algunos filésofos colombianos como Danilo Cruz Vélez,
Guillermo Hoyos y Rubén Sierra Mejia, significé un proceso inacabado de la filosofia. La
normalizacion en Colombia es una idea propia que deviene del proceso histdrico de la filosofia,
determinado por las condiciones sociales, politicas y culturales propias de nuestro territorio.

La filosofia colombiana en la Normalizacion, como se nombrd al principio, hace referencia a

la actividad filosofica institucionalizada surgida en la primera mitad del siglo XX, periodo que

45



coincide con el proyecto de Normalidad Filoséfica de Romero. La Normalizacion Filoséfica en
el contexto colombiano se dio gracias a la generacion de los 40, pero también por diversas
circunstancias socio-politicas de la época, como las reformas educativas ejercidas por el
liberalismo en el periodo de 1930 a 1946, las cuales posibilitaron la creacion del Instituto de
Filosofia de la Universidad Nacional adscrito a la Facultad de Derecho. Los inicios de la filosofia
moderna se dieron a través de la disciplina del Derecho, ya que este seria el puente o pretexto
para que el pais pudiera realizar la filosofia desde la academia.

A partir de la creacion del Instituto de Filosofia, la filosofia en Colombia se institucionaliza, y
es reconocida como una actividad por medio de la academia y para la academia. El instituto fue
creado con el objetivo de investigar la filosofia y abrir discusiones teéricas de nuevas corrientes
filosoficas, en especial, el estudio de la filosofia moderna con pensadores alemanes; afirma
Herrera (1992) “[que] el Instituto fue pensado y organizado académicamente de tal manera que
permitiera la asimilacion critica y creadora del pensamiento contemporaneo y la investigacion
seria y rigurosa” (p.380).

Para Cuartas (2017), la labor de la filosofia en la Normalizacion desarrollada al interior del
Instituto de Investigacion de Filosofia se caracterizd por introducir un pensamiento riguroso,
critico y antidogmatico, abordado principalmente desde la filosofia del derecho y la
fenomenologia. La actividad filoséfica desde la Universidad Nacional de Colombia represent6
un hito para la filosofia porque contribuy6 con el espacio institucional para la filosofia, destinado
a la investigacion de nuevos problemas filosoficos distanciados del pasado colonial y
republicano.

Con respecto a la generacion de los 40 conviene decir que estuvo conformada por un grupo de

profesionales en abogacia y profesores de la Facultad de Derecho, quienes tuvieron formacion

46



autodidacta en filosofia y decidieron iniciar por su propia cuenta la normalizacién del filosofar
moderno (Ortiz, 2008). Para Sierra (1982) “los primeros filosofos modernos colombianos
tuvieron una formacion bésicamente juridica, fueron la filosofia del derecho, o los problemas
colindantes a ella, los temas que méas los atrajeron y para los cuales estaban intelectualmente
mejor equipados” (p.86). Por consiguiente, a los normalizadores se les reconoce la labor de la
institucionalizacién de la filosofia y, el inicio del estudio de las nuevas corrientes de pensamiento
europeo lo cual ocasiond una ruptura con la escolastica.

Siguiendo a Cuartas (2017); Herrera (1992); Marquinez (1992); Sierra (1982) la generacion
de los 40 se intereso por conocer las corrientes del pensamiento influenciadas por la Revista de
Occidente de Ortega y Gasset, donde estudiaron autores contemporaneos principalmente
alemanes como: Wilhelm Dilthey, Friedrich Nietzsche, Edmund Husserl, Karl Robert Eduard
von Hartmann, Max Scheler, Martin Heidegger, y otros como Hans Kelsen quien contribuy6 en
el campo de la filosofia del derecho.

En la historia de la filosofia, el legado de los fundadores del Instituto de Filosofia es de gran
aporte para la filosofia colombiana, porque ha sido considerado como el “inicio” institucional de
la filosofia y por ende el de la actividad filosofica que indica la etapa de la normalizacion,
ademas:

Fue por tanto la labor de estos autores, de su compromiso con la filosofia, que clarearon

los albores de una tradicion filosofica importante. A partir de aqui, las siguientes

generaciones recogieron el interés por la filosofia como un espectro de disciplinas: la
filosofia analitica y la teoria de la argumentacion, la fenomenologia y la hermenéutica, los
estudios helenisticos, la filosofia politica, la filosofia de la ciencia, y la filosofia de la

mente, la deconstruccion y el existencialismo (Cuartas, 2017, p.35).

47



Como se puede observar, el momento de la fundacion del Instituto de Filosofia represento el
ingreso de la filosofia moderna al pais y con ello la Normalizacién Filosofica, considerada en
términos de Romero como una actividad “normal”, aceptada en la cultura y sociedad
colombiana. En este sentido, la idea de creacion del instituto corresponde a la expresion de la
filosofia en su condicién material porque posibilitaria la realizacion de esta ciencia y donde ella
“alcanzaria su madurez institucional con la fundacion del Instituto de Filosofia de la Universidad
Nacional” (Lépez, 2012, p.312). No obstante, el Instituto de Investigacion de la Filosofia paso a
ser Facultad de Filosofia en 1952, es decir, la finalidad investigativa en filosofia por el cual fue
creado cambi6 para formar profesionales en filosofia ajustado a un plan de estudios.

Para terminar, segun Cuartas (2017); Pachén (2011); Herrera (1992); Sierra (1982) el
programa en formacion de la filosofia desde la Universidad Nacional fue especificamente en
filosofia neotomista, instruida por el catedratico vienés Victor Frankl (1899-1979) profesor
invitado para ensefiar filosofia alemana, pero su ensefianza tuvo como propésito regresar al
tomismo, porque ese era el camino prometedor para que Colombia encontrara la orientacion de
su cultura y configurara su destino. Filoséficamente, esto significada para nuestro pais volver a
redescubrir las raices de nuestra cultura a partir de “nuestro medioevo”, porque para el
catedratico, Colombia no estaba preparada y no tenia la edad filoséfica para reflexionar sobre

autores contemporéneos.

48



CAPITULO 2. IDEAS DE LA NORMALIZACION FILOSOFICA EN COLOMBIA

“[...] 1a “normalizacion de la filosofia” tiene una historia que comienza antes de los que

los historiadores de la filosofia suelen admitir”.

(Lopez, 2018, p.122).

Este capitulo tiene como propoésito exponer algunas ideas acerca de la Normalizacion Filosofica
en Colombia, en torno a las cuestiones de periodizacién, definicion y los escenarios

institucionales de la filosofia como una actividad normalizada.

2.1. Periodizacion de la Normalizacién Filosofica

La Normalizacién Filoséfica en nuestro pafs resulta un tema poco estudiado®. Siguiendo a la
historia de las ideas filosoficas en Colombia realizada desde el siglo XX, se encuentra que la
Normalizacion Filoséfica es una etapa iniciada con la fundacion del Instituto de Filosofia de la
Universidad Nacional (1946); sin embargo, hay discusiones en relacién a la definicion espacio-
temporal de este momento histérico-filosofico, presentandose dificultades de periodizacion y de
perspectivas tedricas, lo cual, podria ayudar como antecedentes para reestructurar la historia de
la filosofia en Colombia.

Algunos autores como Leonardo Tovar y Pachon Soto reconocen que la Normalizacion de la
Filosofia en Colombia no se dio estrictamente con la fundacion del Instituto de Filosofia. Para

Tovar iniciaria en los afios 20, para demostrarlo parte de las evidencias relacionadas con el

* En esta indagacién se encontré los autores colombianos: Leonardo Tovar, Damian Pachén Soto, Carlos Arturo
Lépez, Juan Camilo Betancur y Laura Patricia Bernal Rios quienes han escrito y profundizado sobre la
normalizacién filosofica en nuestro pais.

49



estudio de la filosofia moderna, la lectura y produccion basada en pensadores alemanes en
nuestro pais, lo cual se dio antes de la fundacion del instituto, asi lo afirma Tovar (1998):

No debemos asumir simplemente que sélo desde 1946 se conocieron en Colombia los

nombres de Cassier, Husserl, Scheler, Bergson y Heidegger. Una somera revision de las

publicaciones de la época indica que desde mucho antes habia personas con interés

particular por el filosofar, no en pocas ocasiones con un notable grado de especializacion, y

quizd con mayor voluntad creativa de la estilada después. Basta mencionar al

barranquillero Julio Enrique Blanco (1890-1985), quien ya desde la segunda década del

siglo dio a la luz estudios en torno a fil6sofos modernos y contemporaneos (p.20).

Por su parte, para Pachon la Normalizacion Filoséfica se da después de la fundacion del
Instituto de Filosofia, en palabras de Pachon (2011):

La normalizacion filoséfica en Colombia so6lo es posible hablar a partir de los afios setenta.

Si bien gran parte de los maestros que se formaron en Alemania regresaron en los afios

setenta, el fruto de sus ensefianzas, sus incitaciones, sus primeros discipulos, etc., se da

afios después (p.119).

Algunos maestros: Danilo Cruz Vélez y Rafael Carrillo, pertenecientes al circulo de los
fundadores del Instituto de Filosofia viajaron a estudiar a Alemania y al regreso de sus viajes de
estudios fortalecieron con su preparacion a las nuevas generaciones de filésofos en Colombia.
Para Pachon (2011), hablar de Normalizacion Filosofica en Colombia significa tener en cuenta el
desarrollo de la filosofia y los intelectuales de los ultimos treinta afios del siglo XX y lo que

corresponde al siglo XXI°.

> Pachén (2011) menciona algunos de los maestros significativos de la Normalizacion que contribuyeron al
fortalecimiento y la formacién de la filosofia colombiana -Rafael Gutiérrez Girardot, Daniel Herrera Restrepo,
Guillermo Hoyos Vasquez, Rubén Sierra Mejia, entre otros-.

50



De acuerdo con las ideas esbozadas por Tovar y por Pachdn, la Normalizacion Filoséfica se
define a partir de dos criterios: el primero, segun la idea de estudio y el conocimiento de la
filosofia moderna en Colombia. El segundo, es en relacién con la madurez y formacion
filosofica, lo cual nos indica que la Normalizacion es un proceso en la historia de la filosofia, por
tanto, seria inadecuado admitir que se da a partir de un solo momento.

De todas maneras, la idea de fundacion del Instituto y sus fundadores son considerados en la
historia de la filosofia en Colombia como el punto de partida de la Normalizacion de la Filosofia.

Los “fundadores™ del Instituto son los pioneros del espiritu filos6fico moderno e hicieron
posible que la filosofia se normalizara; de ahi, la filosofia dada desde la institucion ha sido el
limite para hablar acerca de la actividad filoséfica y socialmente aceptada. La filosofia en la
Normalizacion se caracterizd por ser practicada por personas “que se han preparado de modo
disciplinario para el trabajo filosofico, que se dedican profesionalmente a labor filoséfica y que
con regularidad exponen sus indagaciones en eventos y publicaciones especializadas en una
“opinion publica” filosofica creciente” (Tovar, 2006, p.22).

La Normalizacion Filoséfica es un concepto histérico con diversas interpretaciones; en este
trabajo es interpretada como un proceso de la filosofia, es decir, la Normalizacién es una etapa
con un momento previo y posterior de hacer filosofia, los cuales podrian definirse como
momento pre-normalizador de la filosofia y post-normalizador de la filosofia. En Colombia el
término Normalizacion Filosofica se usa para distinguir la labor de los intelectuales alrededor del
Instituto de Filosofia, esto significa que este momento de la filosofia se diferencia de la anterior

y posterior forma de expresion y quehacer filoséfico realizado en nuestro pais.

51



2.2. Definicion de la Normalizacién Filosofica

Varios filosofos colombianos definen a la Normalizacion Filos6fica como un momento de atraso
del pensamiento filosofico. Para Cruz (2014) “el rasgo distintivo de nuestro pasado filosofico es
la anormalidad” (p.37). Para este pensador, la filosofia en esta etapa represento la “anormalidad
filos6fica”, una cualidad para definir a nuestro pasado filoséfico. Para Guillermo Hoyos (1935-
2013) la normalizacion en Colombia corresponde a una “normalizacion tardia” (Hoyos, 1999).

Para Sierra (1985) la filosofia dada en la década de los 40 representa un “cambio de actitud”;
esta perspectiva en la etapa de la Normalizacion significo que la actividad filosofica desarrollada
en esa época hizo ruptura con la tradicional forma de pensamiento e inicié nuevos metodos de
estudiarse; por esto, se sefiala que hubo:

Un cambio de actitud, pues ahora se entiende que la filosofia es un campo del saber que

requiere del estudio de su historia, del dominio de sus categorias o conceptos, de un

manejo de metodologia o metodologias, y sobre todo que es una disciplina a la que hay que

llegar desprovisto del temor a perder la fe (Sierra, 1985, p.10).

Este planteamiento de Sierra también es reconocido por Pachén para quien la actividad
filosofica de los afios 40 rompid con la anterior forma de pensamiento. Para Pachén (2011),
representd un momento donde se inicia un modo diferente de hacerse la filosofia, nombrado
como un hacia la “normalizacion filosofica”, resaltando el término “normalizacion filosofica”
entre comillas porque -como ya se expresé anteriormente- este pensador se aparta de este
concepto como una etapa dada propiamente y necesariamente con la fundacion del Instituto
de Filosofia, su concepcion ‘hacia’ refleja el indicio de una nueva forma de hacer filosofia lo
cual indica que la “Normalizacion” no se desarrollo plenamente con la fundacion del

instituto.

52



Podemos ver entonces, que la definicion de Normalizaciéon Filosofica hecha por Rubén
Sierra se aproxima de cierta manera al criterio académico fundamentado por el proyecto de
Normalidad Filosofica de Francisco Romero, porque la filosofia en Colombia advierte
estudiarse desde su caracter conceptual-historico, bajo la disciplina y metodologias, lo cual se
daria bajo la posibilidad institucional; y para Romero la universidad era la condicion sine qua
non de la filosofia, por tanto, la Normalizacion en Colombia debia ocurrir necesariamente con
el Instituto de Filosofia.

Por un lado, la universidad o la institucionalizacion filoso6fica como condicion espacial
para hacer filosofia implican que el pensamiento realizado en &mbitos no escolares o
autodidactas harian parte de un momento previo pre-normalizacion de la filosofia. Es decir,
las formas de coexistir de la filosofia y pensadores anteriores a la etapa de la Normalizacion al
no contar con las posibilidades académicas de estudiar a la filosofia, no serian considerados
como filésofos y sus producciones no serian filosoficas porque no cumplirian con las
exigencias académicas, resumidas en la cuestion de rigurosidad, disciplina, formacion en los
sistemas filosoficos y en un método o metodologia de coémo “hacer filosofia”.

Para Tovar (2006), “a cambio de los incomprendidos genios aislados de antafio. La
actividad filosofica la ejercen desde entonces personas que no son necesariamente brillantes,
pero que se han preparado de modo disciplinado para el trabajo filosofico” (p.22). Es decir,
iniciarse en los caminos de la filosofia requiere de esfuerzo e instruccién, lo cual se adquiriria
unicamente con la profesionalizacion mediante las exigencias establecidas desde la misma
academia.

Por otro lado, la etapa de la Normalizacion en Colombia representa una filosofia atrasada,

es decir que no alcanz6 madurez plena como lo habia expresado el proyecto de Normalidad

53



Filosdfica de Romero, porque en Colombia este proceso inicia con el Instituto de Filosofia y
continda su desarrollo y plenitud con la post-normalizacién de la filosofia.

Desde otra perspectiva, es importante resaltar los aportes que realiza René Campis (2006),
Carlos Arturo Lopez (2012; 2018), Juan Camilo Betancur (2015), Damian Pachon (2011) y
Laura Bernal Rios (2020) quienes coinciden en que hablar de la Normalizacion Filosofica
como una etapa de profesionalizacion de la filosofia, es una cuestion compleja que ha
limitado la historia de la filosofia, porque reconoce y acepta Unicamente como ejercicio
filosdfico la produccion filosofica académica.

La Normalizacion Filoséfica en la tradicion filoséfica colombiana es una categoria que
puede interpretarse como: “una serie de notas o contenidos que se le han ido incorporando en
el transcurso de ya casi un siglo: occidentalizacion, actualizacion, modernizacion,
secularizacién, mayoria de edad, toma de conciencia cultural, autonomia disciplinar,
profesionalizacion, institucionalizacion” (Betancur, 2015, p. 148).

Como se puede ver la Normalizacién Filosofica es una categoria a la que se le acufian
varios términos que se encuentran relacionados con la modernizacién de la filosofia. Para
Campis (2006) el término de Normalizacion Filosdfica genera confusion conceptual en
relacion con los conceptos de tradicion e institucionalizacion generando “la inconveniencia e
imprecision que implica el llamar en un sentido bastante ambiguo “fundadores” a quienes
estuvieron asociados con la gestacion y apertura del Instituto de Filosofia de la Universidad
Nacional” (Campis, 2006, p.409).

En concordancia con lo anterior, la Normalizacion Filosofica para Bernal (2020), es una

categoria que permite comprender:

54



[...] una de las etapas de la tradicién. Sin embargo, aqui nace parte del problema, porque la
categoria misma carga una manera de concebir la filosofia, a saber, la filosofia académica
cultivada y reproducida en la universidad, comprendida y delimitada como una institucién
formal-formalizada. En este orden de ideas, el concepto de normalizacién no solo se usa
para describir un momento de ruptura, sino que se erige como el ideal de la filosofia, y en
este sentido, todo lo que no esté dentro de sus margenes formales-formalizados no clasifica
como tal. Asi, toda actividad del pensamiento que no se realice dentro de estos canones de
profesionalizacion, o dentro de un ambiente académico, careceria de valia y, por ende, no

haria parte de la tradicion (Bernal, 2020, p.154).

Desde este contexto, la Normalizacion Filoséfica es una categoria interpretada como un
canon o un principio para configurar la historia de la tradicion filosofica colombiana; para
Lopez (2018) es una categoria utilizada por los mismos fildsofos colombianos para narrar la
filosofia académica y legitimar su lugar en la academia, generando exclusion de la actividad

intelectual del pais.

2.3. Escenarios institucionales en la Normalizaciéon Filoséfica

La Normalizacion Filosofica en Colombia o institucionalizacion permitié el desarrollo de la
actividad filosofica desde cuatro espacios académicos. En el primero, la filosofia es
reconocida desde la idea de profesionalizacion, es decir que se da como una ciencia de estudio
especializada en filosofia moderna. Alli su primera instancia fue con el Instituto de Filosofia
de la Universidad Nacional, ademéas del momento post-normalizador de la filosofia alrededor

de los afios 60-80, cuando la filosofia tom6 auge como disciplina de estudio, credndose

55



diversas Facultades, Departamentos y Centros de estudios de Filosofia® en todo el pais (Ver
anexo cuadro No.1).

El segundo espacio, tiene que ver con el inicio de las publicaciones de las revistas
filosoficas (Ver anexo cuadro No.1l). Esta apertura editorial puede considerarse como un
elemento normalizador de la actividad filosofica en la cultura colombiana. La primera revista
filosofica fue la Revista Colombiana de Filosofia creada en el afio 1948 por los profesores
Adalberto Botero y Abel Naranjo Villegas, quienes pertenecieron al proceso de la
Normalizacion Filosofica en Colombia. Pero en nuestro pais, la publicacién de manera
periddica de producciones filoséficas se dio desde los afios 60 en adelante. Teniendo en
cuenta lo anterior, para el proyecto de Normalidad Filos6fica de Romero el criterio
cuantificable de la filosofia consistia en la produccion y publicacion significativa de la
filosofia, como un hecho para evidenciar el trabajo solido y organizado de la actividad
filosofica, particularidad de la Normalizacion de la Filosofia en nuestro pais que se dio afios
mas tarde en relacion al Instituto de Filosofia, es decir en el periodo de la post-normalizacion.

Es importante resaltar a la Revista Colombiana de Filosofia porque se cre6 con el
proposito de clamar la filosofia como una “necesidad y posibilidad” para el pais. Para Botero

(1948):

® En Colombia en las dltimas dos décadas del siglo XX se crearon centros de estudios destinados para la
investigacion filoséfica como es el caso del Centro de Investigacion y Documentacion de Filosofia de la
Universidad Santo Tomas, los cuales han contribuido con las investigaciones y reconstrucciones del pensamiento
filosdfico de nuestro pais. Esta universidad es considerada pionera en adelantar estudios relacionados con la historia
de las ideas filosoficas en Colombia y sobre filosofia latinoamericana; son estudiados a través de sus 6rganos de la
Facultad de Filosofia, el Centro de Investigaciones en Historia de las Ideas y el programa de Maestria en Filosofia y,
los actuales en Maestria en Filosofia Latinoamericana y el Doctorado en Filosofia. Asi mismo, la contribucién a la
difusion mediante las Publicaciones Coleccion de la Biblioteca Colombiana de Filosofia por las revistas Analisis y
Cuadernos de Filosofia Latinoamericana. También, la Universidad Javeriana ha hecho un gran aporte con la
Biblioteca Virtual del Pensamiento Filosofico en Colombia, proyecto iniciado desde 1996 y en la actualidad con la

labor de investigacion filosofica realizada desde el Instituto Pensar.

56



Esta Revista no tiene otro movil que el de intentar que la disciplina que da contenido a toda
cultura, tenga su 6rgano de publicidad. No creemos que sea, precisamente, la Gnica voz que
debe permanecer muda en un pais donde se habla y se escribe tanto (p.6).

Hacer filosofia es una labor, necesidad y deber de todo pueblo porque nos permite
descubrirnos, conocernos a nosotros mismos y a las circunstancias que permean nuestra
existencia; asimismo, a la filosofia le corresponde reflexionar sobre los problemas humanos
inmersos en la sociedad y en la cultura. Para Botero (1948) en Colombia aquellos que han
tenido vocacion filosofica han hecho su labor de manera aislada y buscan una forma para ser
escuchadas y ser leidos, como en el caso de las publicaciones en revistas especializadas.

Desde la perspectiva de Botero las revistas filoséficas pueden entenderse como un
instrumento normalizador de la filosofia y como un medio para reivindicar el pensamiento,
para leer y escuchar las reflexiones de los que meditan las realidades sociales, 0 como un
medio para dar a conocer el pensamiento suscitado de una vocacion del filosofar hecho desde
cualquier contexto no académico.

Por esta misma razon, desde la concepcion de Herrera (1992):

En [la Gltima década del siglo XX] se debe destacar la actividad editorial, fruto de la

madurez alcanzada por la actividad filos6fica. No menos de 25 titulos han sido publicados

por las Universidades Nacional, de Antioquia, del Valle y de Santo Tomas. Esta Gltima
universidad en sélo dos afios ha publicado dentro de su coleccion Biblioteca Colombiana
de Filosofia 10 titulos dentro de un programa que pretende recoger los escritos mas
sobresalientes de los ultimos dos siglos, lo cual permitira escribir, con conocimiento de
causa, una historia de las ideas filosoficas en Colombia y valorar los aportes de nuestra

cultura a la cultura universal (p. 382).

57



Esta afirmacion de Daniel Herrera sobre la actividad editorial en la época puede ser vista
de dos maneras:

La primera, como una produccion significativa de la filosofia colombiana hecha en la
época, cuyas publicaciones se dieron gracias al desarrollo de la actividad filosofica. Lo que se
muestra como una representacion de madurez filoséfica en la capacidad organizacional de la
filosofia, la cual alcanz6 una ldgica o estructura institucional consecuente del proceso
normalizador. La produccion filosofica en la Normalidad Filoséfica de Romero fue un criterio
cuantificable de la filosofia para evidenciarla como una actividad normal y madura. En este
sentido, seria oportuno decir que la “Normalidad Filosofica” en Colombia cumpliria con este
criterio en las Gltimas décadas del siglo XX, es decir en la época de la post-normalizacion.

Y la segunda, es que se puede considerar a la actividad editorial de Colombia como una
labor institucional, caracterizada por determinar lo publicable y no publicable para demostrar
la madurez filosofica. De acuerdo al proyecto de Normalidad Filoséfica de Romero, la
“madurez filosofica” es el trabajo filosofico sélido y disciplinado hecho mediante métodos
académicos, de este modo, si se sigue a Romero, surge el siguiente interrogante: ;qué se
puede decir con respecto a las revistas u otros medios de publicacion utilizados para dar a
conocer el pensamiento de aquellos que han hecho su quehacer filoséfico desde otras
condiciones y que no han sido escuchados y aceptados institucionalmente?

El tercer espacio, es la divulgacion del pensamiento filoséfico a través de eventos
académicos como Foros y Congresos de Filosofia (Ver anexo cuadro No.2). La importancia
que en ellos radican es que, estos posibilitan un ambiente destinado para la discusion
filosofica, ademas del intercambio de ideas y de textos. En Colombia, la primera organizacion

de eventos en aras de reflexionar la filosofia fue a través de Los Foros de Filosofia realizados

58



en varias ciudades del pais, el primero de ellos fue realizado en la ciudad de Pasto en 1975
organizado por la Universidad de Narifio, donde Daniel Herrera manifestd lo siguiente:

En los Gltimos afios los problemas sociales y politicos han dejado sentir todo su peso.

Hemos tomado conciencia de que nuestra vocacion filoséfica debe enfrentarse a la realidad

social del pais y de que nuestros programas de estudio deben variar fundamentalmente. De

esta manera nos encontramos en plena crisis: no sabemos qué ensefiar y en las horas de
reflexién solitaria, aunque conciencia mas o menos clara sobre los problemas que debemos
atacar, vacilamos sobre la metodologia a seguir. Hemos tomado conciencia de que la
filosofia debe contribuir mediante una critica concientizadora a la estructura de una

sociedad més justa, en la cual el reconocimiento del hombre por el hombre sea mas real y

efectivo (Daniel Herrera citado por Marquinez, 1992, p.445).

En las palabras anteriores se puede apreciar que para la época surgié una conciencia sobre
la labor realizada por la filosofia en Colombia, en donde ella misma debe responder como
hacer filosofia y de qué filosofar en el pais. Herrera hace un llamado a repensar la
metodologia de la filosofia desde la academia, y esta debe ser una tarea de reflexion
constante, asi como también una responsabilidad hacia el filosofar sobre nuestros problemas
sociales como pais.

Para los afios 80 la Universidad Santo Tomas se interesd en “articular el quehacer
filosofico con las realidades sociales y politicas que se viven en América Latina y en
Colombia desde diversas vertientes filosoficas” (Marquinez, 1992, pp. 446-447). Esta
universidad fue la primera en organizar el Primer Congreso Internacional de Filosofia
Latinoamericana en el afio 1980, realizado con el objetivo de reflexionar principalmente en

torno a: la Historia de la filosofia latinoamericana, el tomismo y la metafisica en América

59



Latina y la filosofia politica. Algunos asistentes internacionales reconocidos fueron: Leopoldo
Zea, Enrique Dussel, Hugo Assmann, Juan Carlos Scannone, Mario Sambarino, Hilton
lappiassu, Luisa Rivara, entre otros. Entre algunos de filésofos colombianos asistentes
estuvieron: Guillermo y Jaime Hoyos, Julio César Arroyave, Magdalena Holguin, Rafael
Torrado, Francisco Sierra, Eugenio L&katos, Jairo Mufioz, Jaime Rubio, German Marquinez,
Roberto Salazar, Luis José Gonzélez, etc. (Marquinez, 1992).

Por altimo, el cuarto espacio identificado es la conformacion de comunidades filosoficas
en nuestro pais (Ver anexo cuadro No.3). Como se habia mencionado, para Francisco Romero
la voluntad de agrupacion de los fil6sofos en cada territorio latinoamericano era una sefial de
la Normalidad Filoséfica. Al respecto, en el contexto colombiano se fund6 la Sociedad
Colombiana de Filosofia en el afio 1957 -la cual aln es vigente- y otras mas, de las cuales
cabe resaltar el aporte hecho por el “Grupo de Bogota” en los afios 70 conformado por
profesores de la Universidad Santo Tomas, quienes estudiaron la filosofia de la liberacién’ y
formularon el programa de una critica de la razon latinoamericana, con la finalidad de poner
en discusion y superar los reduccionismos en los que habia caido esta corriente filoséfica
(Castro-Gomez, 1996). Al respecto, Daniel Herrera uno de los integrantes del grupo definié al
programa teniendo en cuenta lo siguiente:

Por nuestra parte, convencidos como estamos de que el ser del latinoamericano, a

diferencia del ser del europeo, no ha llegado a ser tan impregnado por el logos de los

griegos, cosa que nos permite tener una experiencia del mundo quiza mas rica que la del

europeo, hemos insistido en la necesidad de algo asi como una critica de la razén

7 Para los filésofos latinoamericanos de la liberacion, referenciando particularmente a Dussel, esta consiste en un
proyecto filoséfico de la liberacion para América Latina, que tiene como objetivo reflexionar sobre nuestra realidad
como una exterioridad negada e insospechada y, a partir de esto tener una posibilidad de pensamiento, un discurso
liberador para repensar a Latinoamérica como lo “otro” que ha sido impensado, negado y alienado por la filosofia

clésica del pensamiento occidental (Deraso, 2014).

60



latinoamericana, una critica que, al ampliar el concepto de razén, dé cuenta el mitico

mundo de Macondo, del fatalista mundo de la vida profunda de Barba Jacob, del mundo

experimentado y expresado estéticamente por Botero, del mundo subconsciente que
alimento el idilio de Efrain y Maria, del intuitivo mundo narrado por Fernando Gonzéles.

Insistimos, igualmente, en la necesidad de trabajar la ldgica de esta razén, logica que

abarque las coherencias propias de cada una de las dimensiones que nos definen en nuestro

ser, Insistimos finalmente, en la necesidad de elaborar categorias propias de esta razon,
entendiendo por categorias aquellos principios que harian inteligibles nuestro ser y nuestro
mundo y que, al mismo tiempo, expresarian los constitutivos Gltimos de dicho ser y de

dicho mundo (Herrera como se cit6 en Castro-Gomez,1996, p.10).

La conformacién de la comunidad filoséfica es un deber y compromiso de todos aquellos
que se dedican a la filosofia, y como labor académica es obligacion velar por la reflexion de
los problemas sociales, politicos y culturales de nuestro contexto. Lo anterior implica no sélo
hacer filosofia académica de teorias occidentales, sino también indagar permanentemente por
las diversas formas de hacer la filosofia en nuestro pais, es decir: las formas se atreven a
pensar de manera pertinente a nuestra realidad desde un acercamiento diferente al académico,
en donde lo practico y lo alternativo resalten; aportando asi categorias desde y para nuestro
mundo. Esto también seria una forma de compromiso a adoptar desde la filosofia académica
en donde se tienen en cuenta las diversas fuentes hermenéuticas del filosofar de Colombia
como aporte al pensamiento latinoamericano.

Como se puede ver de acuerdo con el contexto latinoamericano, nuestro pais no fue la
excepcion en crear comunidades filosoficas, asi se cumpliria de manera formal lo que

Francisco Romero habia precisado acerca de la conformacion de sociedades filosoficas,

61



fundadas para expresar el compromiso de los académicos; pero a su vez, puede interpretarse
también como una exigencia, un requisito institucional y material de la aceptacion y entrada

de la Normalidad Filoso6fica a los territorios latinoamericanos.

62



CAPITULO 3. LA IDEA DE MARGINACION FILOSOFICA CON LA
NORMALIZACION FILOSOFICA

La Historia ha demostrado que las mas de las veces, los verdaderos filésofos surgen de lo
natural y elemental, sin mayores preocupaciones por pergaminos académicos o
reconocimientos en cenaculos o concilios literarios. En la basqueda de lo elemental, los

verdaderos fildsofos mientras mas sencillos y claros, mas profundos e importantes.

(Jose Luis Angulo Mencos, 1999, p.10).

Este capitulo aborda el problema de la marginacion filoséfica que se dio con la Normalizacion
Filosofica en Colombia. En la historia de la filosofia, la Normalizacion Filosofica es una
categoria interpretada como el inicio de la filosofia moderna en el pais, reconocida con la
fundacién del Instituto de Filosofia (1946) e instaurada por los fundadores de la filosofia
moderna.

Como la Normalizacion Filoséfica en Colombia empez6 con la fundacién del Instituto de
Filosofia, entonces se puede entender que la historia de la filosofia colombiana es un proceso
donde la filosofia tuvo un momento anterior y otro posterior a la fundacién del Instituto.
Teniendo en cuenta estas dos circunstancias, se generé una marginacion filoséfica ya que
algunos pensadores tuvieron conocimiento y escribieron sobre filosofia moderna antes y al
margen de la Normalizacion Filoséfica; en donde estos pensadores han sido excluidos de la
historia de la filosofia en Colombia por realizarla por fuera de la institucionalizacion o de las
Facultades de Filosofia.

A continuacion se analizara como era la filosofia moderna en el pais antes de
institucionalizarla y finalmente, se explica como era el quehacer filoséfico por fuera de las
Facultades de Filosofia.

63



3.1. La filosofia moderna antes de la fundacion del Instituto de Filosofia

Retomando el discurso de Francisco Romero, se debe decir que las categorias de “Normalidad
Filosofica” y “Fundadores” han ocupado un lugar importante en la historia de la filosofia
latinoamericana. Dichas categorias indican un periodo y una forma de hacer filosofia en la
historia, que ha sido desarrollada desde la academia, y la han definido como una actividad seria,
rigurosa y reconocida entre los intelectuales que tuvieron la posibilidad de ejercer este quehacer
en ambientes institucionales; quienes hicieron méritos para ser calificados como pioneros de la
filosofia por dar apertura a la filosofia moderna desde las condiciones académicas.

En este contexto, la etapa de Normalidad Filosofica y de los fundadores de la filosofia
moderna representan un papel destacado y serio de hacer filosofia en la historia de la filosofia
colombiana, en otras palabras, significa el “inicio de la filosofia” porque ha superado a la
filosofia hecha desde lo no académico, realizada en condiciones solitarias y de manera
autodidacta, sin orientacion tedrica y formacion a partir de los grandes sistemas filoséficos
occidentales.

Las ideas de Normalizacion Filosofica y fundadores en Colombia relacionadas con el
proyecto de Normalidad Filos6fica de Romero, han ocupado también un lugar privilegiado en la
historia de la filosofia en Colombia, puesto que la filosofia moderna se inaugura con la fundacion
del Instituto de Filosofia, y a partir de alli se inicia la etapa de la Normalizacion y el
reconocimiento de los fundadores, considerados como pioneros de la filosofia moderna de este
pais. Lo anterior, como se ha remarcado anteriormente ha ocasionado marginacion de aquella
filosofia hecha desde otros contextos no académicos, y hacia los pensadores que han contribuido
con esta otra forma de hacer filosofia. Para Lopez (2018), “el relato de la normalizacion no es

otra cosa que un mito inventado por los filosofos para legitimar su lugar en la academia

64



colombiana” (p.12). La normalizaciéon para Arturo Lopez es un “mito fundacional” un “criterio
ahistorico para toda forma de hacer filosofia, los normalizadores exigen que los textos escritos
antes de 1930 cumplan con requisitos formales definidos por ellos, recriminandoles asi su
caracter “prefiloséfico”™” (Lopez, 2018, p.14).

Cuando la Normalizacion Filosofica en Colombia inicia con la labor de los intelectuales
alrededor del Instituto de Filosofia se marca la existencia de un momento previo y posterior de
como hacerse y trasmitirse la filosofia moderna en nuestro pais. Sin embargo, antes de la
Normalizacion la filosofia en Colombia ya contaba con expresiones consideradas como las
primeras manifestaciones de la filosofia moderna en Colombia. Con relacion a esto, se
encuentran pensadores colombianos como: Carlos Arturo Torres, Baldomero Sanin Cano,
Fernando Gonzéalez, Luis Lopez de Mesa y Julio Enrique Blanco quienes fueron calificados
como integrantes de la etapa de la secularizacion o generacion del centenario, este nombre se
adjudic6 porque en 1910 se publicé la obra Idola Fori (Los idolos del foro) de Carlos Arturo
Torres y este afio representd para nuestro pais la celebracion de los 100 afios de Independencia.

Desde la historia de las ideas filosoficas en Colombia, se puede encontrar que los pensadores
de la secularizacion provenian de lugares alejados de la capital de Bogota, la ciudad donde se
cred el Instituto de Filosofia y entre otros considerada como la urbe de la actividad filos6fica®;
ademas, los seculares fueron reconocidos por cultivar su pensamiento de manera autodidacta, y

su produccién de escritura fue calificada como ensayos filosoficos o literarios.

® Para Laura Bernal la Normalizacién Filoséfica tiene como caracteristica considerar tnicamente la produccién
filos6fica realizada en la institucionalizacion filos6fica de Bogotd; por ello propone la “Descentralizacion
intelectual” como un concepto que se debe considerar como antepuesto a las caracteristicas de la categoria de
normalizacién, importante para la reconstruccion historiografica de la filosofia colombiana. Afirma Bernal (2020):
“Bogota se ha convertido en el gran epicentro cultural e intelectual del pais, a costa de negar la produccion que se
representa en otras regiones. De hecho, regiones como Caldas, Antioquia o la Costa Atlantica han realizado
significativos aportes, sin los cuales no se podria comprender esta “evolucion” o, por lo menos, su trayectoria”
(pp.155-156).

65



La generacion de la secularizacién se distinguid por ejercer un pensamiento diferente, critico
y cuestionador del pensamiento hegemdnico -0 el neoescolasticismo-, es decir en contra del
pensamiento tradicional (tomista y neotomista) infundido, difundido y defendido por la
institucion eclesiastica. Este tipo de pensamiento tradicionalista fue introducido desde los
primeros centros de ensefianza con una gran influencia en el pénsum de estudio en la historia de
Colombia; de esta manera, la secularizacion intenté una modalidad de reflexion distinta, opuesta
a lo que se habia nominado para la época como un pensamiento oficialmente aceptado en la
cultura colombiana.

Los seculares también aportaron a la reflexion sobre problematicas de la cultura y la sociedad
colombiana. Para Jaramillo (1987) “[fue una] generacién muy preocupada por ciertos problemas
del pais como el de la salud, la raza, el porvenir de la cultura y la educacion” (p. 91). De igual
manera, para Ramirez (1997) los seculares construyeron con su quehacer filosofico aportes muy
originales a partir de la ironia, la sétira, el anecdotismo, la irreverencia, entre otras.

Segun Sierra (1982), “[los seculares] trataron temas filosoficos muy alejados de la
metodologia y de los problemas del tomismo, pero no se puede decir que en ellos haya un
pensamiento rigurosamente filosofico o que su interés central estuviese en la filosofia” (p.82).
De ahi, surge la controversia de considerar o no a los seculares como fil6sofos, debido a que no
desarrollaron una filosofia sistematica, y tampoco reflexionaron sobre problemas propios de la
filosofia occidental desde el ambiente académico.

De los representantes de la secularizacion cabe resaltar la produccion intelectual del
boyacense Carlos Arturo Torres (1867-1911) y del barranquillero Julio Enrique Blanco (1890-
1986), ellos son algunos de los ejemplos de la discusion de reconocer su produccion como

filosofica o no, y de ser o no distinguidos como filésofos colombianos por el hecho de haber

66



realizado su labor de manera no institucional. Algunos tedricos de la historia de la filosofia en
Colombia los han definido como pensadores que contribuyeron a la secularizacion, y fueron muy
sutilmente nombrados como filésofos (Ramirez, 1997); (Herrera, 1992); (Marquinez y
Rodriguez, 1992).

Sin embargo, en investigaciones mas recientes realizadas con la finalidad de esbozar mejor la
historia de la filosofia colombiana, los anteriores pensadores son referidos como filésofos
marginados a causa de la actividad filoséfica llevada a cabo de manera institucional, (L6pez,
2018); (Betancur; 2015); (Pachon, 2011); (Rodriguez, 2003). También se reconoce a ldola Fori
de Carlos Arturo Torres, para Marquinez y Rodriguez (1992), Torres es identificado como
pensador del grupo de la generacién del centenario, porque contribuyé a la reflexion de la
realidad social y cultural de la época, haciendo critica a las tradiciones de la sociedad
conservadora:

Dentro de la Republica conservadora, Torres es el representante de un nuevo humanismo

liberal que lucha contra todo dogmatismo o “idolos de la plaza”, que de una u otra manera

atentaban contra el espiritu de tolerancia en politica, en religion y en filosofia (Marquinez y

Rodriguez, 1992, p. 353).

Ademas, de “criticar el fanatismo y las supersticiones del pueblo colombiano” (Ramirez,
1997, p. 14), Carlos Arturo Torres fue conocedor de la tradicion filosofica europea de pensadores
como Nietzsche, Herbert Spencer, Henri Bergson, entre otros. A su vez, estudié el pensamiento
latinoamericano surgido en la época por la primera generacion de pensadores latinoamericanos, y

tuvo una estrecha relacién de amistad con el escritor uruguayo José Enrique Rod6® (1871-1917)

° José Enrique Rod6 es considerado como el iniciador del pensamiento latinoamericano del siglo XX con su obra
Ariel (1900). Leopoldo Zea en su obra Precursores del pensamiento latinoamericano contemporaneo (1979),
nombra a José E. Rodé como el precursor del pensamiento latinoamericano contemporaneo quien representa “el
paso de un siglo a otro [que] va ir acompafiado de una doble complementaria actitud en el pensamiento

67



a quien logrd conocer y compenetrarse con los ideales de esta forma de pensamiento (Ramirez,
1997).

Para Ramirez (1997) y Marquinez y Rodriguez (1992), Carlos Arturo Torres es el primer
antecedente en Colombia de interés por la filosofia latinoamericana, pues desarroll6 un
pensamiento autodidacta el cual estuvo alejado de la metodologia occidental, pero desde estas
mismas condiciones ambiciond una reflexion “diferente” comprometida con los asuntos de la
realidad social, es por esto que se considera como el precursor de los ideales del pensamiento
latinoamericano en Colombia. Carlos Arturo Torres cred su propio metodo para reflexionar y
criticar llamado “literatura de ideas”, el cual puede ser visto como una forma alternativa para
crear pensamiento™® sobre las problematicas sociales latinoamericanas, como también podria ser
un anticipo a la historia de las ideas filos6ficas en Colombia.

En este mismo sentido, Julio Enrique Blanco es un pensador caracterizado porque “fue
durante toda su vida, un autodidacta, un hombre metodico con un inmenso amor por el estudio”
(Rodriguez, 2013, p.15). Desde la historia de la filosofia en Colombia narrada desde el siglo XX
consecuencia de la Normalizacion Filosofica, se lo reconocié como ensayista y critico literario,

representante del pensamiento secular que antecede a la produccion de los normalizadores del

latinoamericano: decepcion y esperanza. Decepcion frente a un pensamiento que ha fracasado a lo largo del siglo
que termina; esperanza frente a un futuro que se abre en el horizonte” (Zea, 1979, p.7).

1% Desde la obra de Cerutti Hacia una metodologia de la historia de las ideas (filoséficas) en América Latina (1997),
se puede interpretar y plantear al método de “literatura de ideas” de Carlos A. Torres como una “Hacia” la Historia
de las ideas, entendido el Hacia como una categoria para delimitar los problemas de la historia de las ideas
filosdficas, también como una posibilidad de reflexion. Para Cerutti, el Hacia existe como pretexto, es el motivo y la
voluntad para filosofar sobre el objeto latinoamericano, y mediante el cual se construye histéricamente una realidad
partiendo de varios lenguajes y voces. Teniendo en cuenta la propuesta de Cerutti, el pensador colombiano y el
método mencionado serian un aporte a la historia de las ideas filosoficas en Colombia, porque son un referente que
contribuye a una metodologia diferente de hacer filosofia desde América Latina; la cual se diferencia de la historia
de las ideas filoséficas occidentales porque no es técnica o sistematica como método académico sino surge como
una posibilidad de un discurso propio; una utopia de los latinoamericanos y/o colombianos comprometidos con la
produccion local para reflexionar su mundo y sus préacticas, esto es hacer filosofia desde la lectura de un contexto,
un discurso hecho texto de su propio contexto.

68



pensamiento filosofico, pero debido a su trascendencia y gracias a las contribuciones
investigativas es actualmente reconocido como un filésofo.

La produccion y labor de Julio Blanco como filésofo colombiano es un ejemplo claro de
marginacion a causa de la Normalizacion Filosofica, esto puede evidenciarse en la obra Filosofia
en Colombia. Bibliografia del siglo XX publicada en 1985 por la Universidad Santo Tomas, la
cual fue creada con la finalidad de demostrar el nimero significativo de autores “fildsofos” y de
su produccion filoséfica de la época. En este amplio trabajo no se mencionan los aportes de
Blanco, a pesar de que este ya habia escrito y publicado sobre filosofia antes de la época de la
normalizacion. Numas Gil Olivera en su libro Reportaje a la filosofia tomo | publicado en 1993
hace un homenaje a Blanco y en la presentacion de dicho texto dice que fue escrito:

Con el propésito de hacer justicia y reconocer ante la comunidad filoséfica la paciente y

voluminosa obra de este pensador, poco conocido en nuestro medio, tal vez por las

condiciones de aislamiento en que vivié, pero que nada demeritan la calidad de su

produccion intelectual (Gil, 1993, p.3).

Julio Blanco es actualmente reconocido como fildsofo gracias a las contribuciones hechas por
Numas Gil y Guillermo Rodriguez Valbuena, quienes se han empefiado con sus investigaciones a
demostrar la labor filoséfica de este pensador. Para Rodriguez (2008) y Gil (1993), Julio Blanco
debe ser considerado como pionero de la filosofia moderna, pese a las limitaciones de la cultura
colombiana en pleno siglo XX este pensador se destacd por su gran esfuerzo personal por tener
contacto con pensadores y conceptos de la filosofia moderna, lo cual le permite reunir todas las
condiciones para constituirse como el primer filésofo auténtico e integral para el Caribe y para

Colombia (2008).

69



El contexto de Barranquilla y las condiciones de esta ciudad -al ser puerta de entrada de la
cultura europea y norteamericana por medio del puerto fluvio-maritimo- serian un medio por el
cual Julio Enrique Blanco pudo haber accedido desde muy joven a conocer la cultura intelectual
de occidente. Como se sabe, esta localidad fue un lugar de encuentro comercial, entrada de
migrantes, extranjeros y de la recepcion de culturas foraneas, ubicAndose como el primer
contexto avizor de las nuevas corrientes de pensamiento. Dadas estas circunstancias en la vida
del pensador, seria un puente para acceder desde muy temprano a nuevos pensadores y corrientes
filosoficas que tardaron en expandirse al centro del pais, porque el pensamiento filosofico
moderno estuvo perseguido por la Regeneraciéon hasta la tercera década del siglo XX, y la
actividad académica a nivel nacional estuvo limitada al conocimiento de las nuevas corrientes
del pensamiento occidental.

Segln Rodriguez (2013), Blanco se inicié como autodidacta desde el afio 1908, debido a
situaciones familiares que lo llevaron a vivir en Nueva York donde adquirio el dominio de la
lengua inglesa y se acerco a la literatura de este contexto. También, alrededor del afio 1920 tuvo
la oportunidad de viajar a Alemania y aprendié la lengua alemana, lo que le permitio ser
traductor del aleman. Ademas de lo anterior, entre los afios 1924 a 1935 realizé un gran recorrido
por Europa, Alemania, Inglaterra, Francia, Espafia y por el cercano Oriente conociendo Egipto,
Palestina, Turquia y Grecia. Todas estas circunstancias particulares de la vida del fil6sofo,
contribuyeron en su madurez intelectual, acreditdndolo como un cosmopolita y “hombre
universal en pleno silgo XX” (Rodriguez, 2013, p.17). Por esta razon, Guillermo Rodriguez
decidid llamarlo el “primer filésofo universal de Colombia” (Rodriguez, 2013; 2008; 2003).

Desde la historia de las ideas filosoficas en Colombia se puede decir que Blanco escribid

ensayos filoséficos sobre Kant, Hegel, Husserl, Heidegger, Nietzsche, Ortega y Gasset, Bergson,

70



Newton, Goethe, Haeckel, Shakespeare, y también de pensadores colombianos como
Carrasquilla, Lépez de Mesa, Cayetano Betancur, entre otros. Sus escritos filosoficos fueron
publicados en revistas de algunas universidades como la Revista de la Universidad Catdlica
Bolivariana, la Revista de la Universidad de Antioquia, la Revista Huellas de la Universidad del
Norte, y en las revistas Aletheia y Aude de la Universidad del Atlantico. Blanco también escribio
en periédicos dominicales de Barranquilla como El Heraldo'' y Diario del Caribe, ademés de la
revista local Voces.

En la revista Voces (1917-1920) se pueden encontrar algunos ensayos filoséficos de Julio
Blanco publicados en el afio 1918 (Blanco, 1918), en los que se puede observar su temprana
produccion y reflexion de filosofos modernos como es el caso de los articulos Sobre el origen y
desarrollo de las ideas teleoldgicas en Kant (Julio, 1918), y La contingencia de la vida. Conduce
al vitalismo psiquico de Bergson (Diciembre, 1918). Esto muestra que la labor filoséfica de
Blanco se realiz6 antes de la de los pensadores considerados como pioneros de la filosofia
moderna y los filésofos modernos del Instituto de Filosofia de la Universidad Nacional, pero
como su obra no se encuentra dentro de la produccion filoséfica “tan institucional, no contribuy6
al proceso de normalizacion” (Pachon, 2011, p. 126).

El autor Campis (2006) considera que la revista Voces difundié articulos sobre filosofia
moderna de autores colombianos e internacionales, y es ella una institucion que ha sido
descuidada por los historiadores, siendo una “publicacion méas conocida ayer como hoy por fuera

de Colombia que dentro de ella” (p.421). Es, ademas, el argumento para desmentir la idea

' El Heraldo es un peri6dico colombiano con sede en Barranquilla fundado en 1933; segtn el caribefio Numas
Armando Gil Olivera “ha sido el unico periédico de América Latina que mantuvo en su revista dominical una
polémica filosofica durante dos afios, y mantiene una columna de informacién filoséfica desde hace una década”
(Gil, 1993, p.8).

71



aceptada que la filosofia moderna se dio con la fundacion del Instituto de Filosofia, de este
modo, en palabras de Campis (2006):
Un breve inventario de algunos autores tratados en los textos filosoficos publicaron en
Voces resulta suficiente para desmentir la idea aceptada por Cayetano Betancur, Rafael
Carrillo, Danilo Cruz, Sierra Mejia, Jaramillo, Hoyos y muchos otros, y que Gutiérrez
Girardot expresara liricamente asi: “es de justicia reconocer que fueron Rafael Carrillo y

Danilo Cruz Vélez quienes introdujeron la filosofia moderna en Colombia” (p.421).

3.2. El quehacer filosofico por fuera de las Facultades de Filosofia en Colombia

El proyecto de Normalidad Filoséfica de Romero y la Normalizacion Filosofica en Colombia,
han demostrado que la filosofia realizada de manera institucional tiene las ventajas de formar y
producir un pensamiento riguroso, sistematico, disciplinado, serio y de estar en constante
actualizacion con el pensamiento. Sin embargo, en Colombia se ha hecho filosofia desde otros
contextos no académicos o no necesariamente desde una Facultad de Filosofia, la cual surgio
como condicion y posibilidad material de la Normalizacion de la Filosofia, fundandose a su vez
la idea de la filosofia institucional como filosofia en la medida en que se hace desde la academia.

La Normalizacion Filosofica en Colombia se desarroll6 bajo la idea de institucionalizacion
iniciada con el Instituto de Filosofia y se amplié plenamente con la creacién masiva de
Facultades o Departamentos de Filosofia en el pais entre los afios 1960 a 1980. A partir de este
momento, se pueden identificar a algunos pensadores marginados por la institucionalizacion de
la filosofia, poco nombrados como fildésofos y al margen de la historia de la filosofia colombiana.

Para demostrar lo anterior, es necesario traer como ejemplos al medellinense Estanislao

Zuleta (1935-1990) y al bogotano Santiago Castro-Gémez (1958), aunque esto no quiere decir

72



que se esté negando la existencia de “otros™*?

, pues redescubrir a otros filésofos marginados o al
margen de la institucionalizacion es una tarea pendiente en la historia de las ideas filosoficas en
Colombia. Algunos tedricos de la historia de las ideas filosoficas de nuestro pais han calificado a
Estanislao Zuleta como un filésofo marginado por la institucionalizacion de la filosofia (Lopez,
2018); (Pachdn, 2017; 2011); (Betancur, 2015); (Rodriguez, 2003). Y escasamente se nombra a
Santiago Castro-Gomez, quien también es considerado como un pensador marginado (Pachon,
2017; 2011).

En relacion a Estanislao Zuleta ha sido considerado como un intelectual autodidacta “que
escribia como hablaba y viceversa, pues para ¢l no existia barreras entre la filosofia y la vida”
(Gil, 1993, p.63). Para Gil (1993) Zuleta fue un filésofo comprometido con la realidad social y
politica, defensor de la idea de responsabilidad social del intelectual*®. Para Pachén (2017), “fue
un pensador muy erudito, que navegaba en la historia de la filosofia antigua, moderna, la
literatura, la economia y la historia” (p.418). Entre otros, Zuleta se caracterizd por dictar
conferencias desde la década de los 60, a través de las cuales logré un gran reconocimiento,
desarroll6 su labor en varias universidades del pais como La Universidad Libre, La Universidad
Nacional, La Universidad del Cauca y la Universidad del Valle.

La produccion filoséfica de Zuleta se distingue por hacer critica hacia la educacién, al
respecto, el filésofo latinoamericano Enrique Dussel en su obra Pensamiento filosofico

latinoamericano, del Caribe y “latino”[1300-2000] publicada en el 2009, en el capitulo

dedicado a los pensadores y filosofos colombianos, afirma que Zuleta:

2 pachén Soto menciona a los siguientes pensadores que no han sido reconocidos en la historia de la filosofia
colombiana como: Fernando Gonzalez, Rafael Gutiérrez Girardot, Victor Florian, Jorge Aurelio Diaz, Nicolas
GOmez Dévila, Dario Botero Uribe (Pachdn, 2017, 2011).

Y Para profundizar sobre la responsabilidad social del intelectual se puede ver en “Responsabilidad social del
intelectual y otras responsabilidades™ entrevista a Estanislao Zuleta en Reportaje a la filosofia tomo | de Numas
Armando Gil Olivera.

73



Se form6 como autodidacta al rechazar la escuela tradicional, para buscar un método

distinto para pensar filosoficamente, ya que critica la educacion por ser una herramienta de

represion del pensamiento. Su critica a la educacion, la relacion de ésta con la filosofia, el

capitalismo, la juventud, etc., fueron los temas que ocuparon [su] reflexién (Dussel, 2009,

p.940).

Desde la década de 1960 Zuleta también se interes6 por estudiar de manera autbnoma la
filosofia del marxismo, el existencialismo y los estudios del psicoandlisis, y su labor como
“filésofo™ -al igual como la de otros pensadores- ha estado en reconstruccion. Su actividad
filosofica desarrollada en la etapa de la Normalizacion de la Filosofia no fue cuestionada
porque su produccion se realizd de manera aislada de lo institucional, razén por la cual ha
sido considerada como “poca rigurosa”. Respecto a esto, afirma Pachon (2011): “[Zuleta] no
estuvo vinculado a Facultades de Filosofia que, valga decir de paso, suelen llamar a estos
pensadores que desarrollaron su trabajo por fuera de ellas “poco rigurosos” (p.126). Si bien es
cierto que su produccion no fue realizada desde las Facultades de Filosofia, estuvo “en
permanente contacto con ellas. Esta circunstancia es precisamente la que arroja cierta
sospecha sobre su actividad filosofica” (Pachon, 2017, p.418).

Con respecto a Santiago Castro-Gémez, es un actual pensador colombiano, reconocido por
aportar al pensamiento latinoamericano desde la historia de las ideas latinoamericanas,
planteada a partir de una reconstruccién genealdgica o de las herencias coloniales. Aunque
este intelectual hace parte de la contribucion a la filosofia en el siglo XXI, es importante
recordar que su primera produccion filosofica titulada Critica de la razon latinoamericana

publicada en 1996, fue su primer aporte a la filosofia Colombiana.

74



Su primera formacion académica fue en la Universidad Santo Tomas en los afios 80 y sus
estudios posteriores fueron realizados en Alemania donde escribié el libro mencionado,
ademas, fue discipulo de los profesores integrantes del Grupo de Bogota quienes difundieron
la filosofia latinoamericana en Colombia en los afios 80; lo cual permite contextualizar un
momento donde la etapa de la Normalizacion Filosofica era vigente.

La labor filoséfica de Santiago Castro-Gomez ha sido marginada y es apenas nombrado
como filésofo por la historia de la filosofia colombiana (Pachon, 2017, 2011). La razén por la
cual es traido como ejemplo, es porque puede ser considerado como una muestra para
demostrar que la Normalizacién de la Filosofia ha generado marginacion filosofica y la ha
institucionalizado.

La formacion filosofica de Santiago Castro-Gomez inici6 como fruto del proceso de la
Normalizacion Filoséfica en Colombia, pero al mismo tiempo su produccidn filosofica se fue
realizando en otros contextos académicos fuera de las Facultades de Filosofia de Colombia -la
cual ha sido poco valorada por estas mismas-, incluso cuando su obra trascendié en
Latinoamérica y es considerada como un aporte significativo para el pensamiento
latinoamericano.

La Normalizacién Filosofica es una categoria que ha trascendido en la historia de la
filosofia colombiana, es utilizada para narrar la historia de la actividad filosofica desde el
marco de lo institucional, como aquella que se hace desde los criterios normativos impuestos
por la academia, donde pensadores ajenos a los ambientes universitarios son calificados como
“autodidactas”, “aficionados”, “no sistematicos” o “faltos de rigurosidad”, entre otros. En este
sentido, la filosofia puede considerarse como una actividad limitada, no reconocida desde

otros contextos no institucionales por pertenecer a una produccién no académica o por

75



realizarse al margen de la institucionalizacion. Sin embargo, esta forma de hacer filosofia,
representa filosofares como productos de un esfuerzo del pensar, pues son personalidades que
repiensan las realidades y las manifiestan en discursos aportando “ideas” del pensamiento
propio de una cultura.

Actualmente, los intelectuales nombrados en todo este capitulo han sido motivo de
investigacion y reflexion, y ahora se intenta darles un lugar en la historia moderna o
contemporanea de la filosofia en Colombia porque antes habian sido excluidos de la misma™.
De este modo se evidencia cémo la historia de la filosofia en Colombia en torno a la
Normalizacion Filosofica, ha sido configurada a partir de rasgos y condiciones histéricas de la
filosofia desde el proyecto de Normalidad Filoséfica de Romero, el cual trascendié en las
regiones latinoamericanas convirtiéndose como el referente del desarrollo de la filosofia
académica y la historia realizada a partir de este fendmeno.

Por consiguiente, la marginacion filoséfica por la Normalizacion Filosofica es un problema
para la historia de la filosofia en Colombia, porque en nuestro pais se reclaman voces de la
filosofia para ser incluidas en la historiografia filosofica, lo que advierte un repensar en la
metodologia y la forma de llevarse a cabo, la cual podria realizarse teniendo en cuenta los

diferentes escenarios de hacer pensamiento.

* Algunas de las investigaciones revisadas donde se puede profundizar a los pensadores nombrados a lo largo de
este capitulo; contienen una valoracion mas amplia del desarrollo intelectual de Colombia y surgen con la finalidad
de hacer el reconocimiento de voces que han filosofado y han sido descuidadas por la historia de las filosofia
colombiana, como: El terreno comdn de la escritura: una historia de la produccién filos6fica en Colombia, 1982-
1910 (2018) publicada por Carlos Arturo Lopez; Cien afios de filosofia en Colombia (1910-2011). En torno a la
lectura de Juan José Botero (2017) por Dami&n Pachdn Soto; Antologia filosofica de Julio Enrique Blanco (2013)
por Manuel Guillermo Rodriguez Valbuena; Estudios sobre el pensamiento colombiano Volumen | (2011) por
Damian Pachdn Soto; Pioneros de la filosofia moderna en Colombia (siglo XX) (2008) coordinada por Hernén Ortiz
Rivas; La filosofia en Colombia: modernidad y conflicto (2003) por Manuel Guillermo Rodriguez Valbuena;
Pensamiento colombiano del siglo XX (tres tomos) (2013; 2008; 2007) por Guillermo Hoyos, Carmen Millan de
Benavides y Santiago Castro-Gdmez (Instituto Pensar). Es importante también mencionar la contribucion de la obra
Pensamiento filosofico latinoamericano, del Caribe 'y “latino” [1300-2000] (2009) por Enrique Dussel quien dedica
una parte al pensamiento colombiano ampliando el conocimiento de pensadores y filosofos de este pais.

76



Algunas propuestas metodoldgicas importantes para resaltar en la contribucion a la
reconstruccion de la historia tradicional de la filosofia colombiana son: la construccién de una
historia de la filosofia en Colombia a partir de la relacion con la vida de la sociedad
(Rodriguez, 2003). La historia de la filosofia basada en las condiciones de posibilidad de la
escritura filosofica (Lopez, 2018). Y la produccion filosofica regional para una reconstruccion
decolonial de la historia de la filosofia en Colombia (Bernal, 2020).

En consecuencia, para la historia de las ideas filosoficas colombiana los pensadores
presentados como “filésofos marginados” con la Normalizacion Filosofica, entrarian a hacer
parte del discurso de la filosofia desde lo no institucional, es decir, desde lo anormal, desde lo
desconocido, desde otros contextos. Esto nos permite tener una aproximacién a otra forma de
hacer historia de la filosofia narrada desde lo académico, es decir de profesionales, expertos,
estudiosos e investigadores preocupados por este asunto.

La historia de las ideas filos6ficas en Colombia tiene como posibilidad reconstruirse no solo
desde el objeto de estudio de la vida académica sino también desde la realidad social, en funcién
de varios aspectos como la actividad filoséfica en y desde lo cultural, lo politico, lo religioso, lo
pedagogico, lo educativo, etc. Es la academia quien debe tener compromiso para trabajar y
plantear metodologias que tenga en cuentas esos “aspectos”, y determinar de qué manera la
actividad filoséfica o quehacer filosofico ha surgido desde esas u otras formas no académicas.

Repensar una reconstruccion de la historia de las ideas filosdficas es también replantear la
idea occidental de clasificacion de autores o filésofos de cada época con relacion a la labor
filos6fica hecha desde un ambito especifico como el académico. Una reconstruccion de la
historia permitiria comprender las diversas dinamicas del pensamiento y hacer una historia del

pensamiento alternativa a partir de las formas de hacer filosofia al margen de la academia, con el

77



propésito de definir un lugar para este quehacer filosofico en la historia de las ideas filosoficas,
porque es una produccion que si bien no es realizada estrictamente desde la academia es
“académica”, en el sentido que interviene en los estudios realizados desde la academia, lo que
significa que es una actividad que deviene desde afuera hacia dentro en un sentido institucional.

También, conviene sefialar el problema de marginacion en relacién a la produccion filosofica
no académica rechazada por la academia®®, porque no ajustarse a los criterios académicos. En
este sentido, aquellas producciones pertenecerian a “otra cosa”, a una: “escritura filoséfica no
escolar [que] debe buscarse en géneros tan variados como el ensayo, la noticia, la resefia
biogréfica o la conferencia publica, y en relacién con otras formas de escritura” (Lopez, 2018,
p.19-20).

Estas representaciones de escritura filosofica existen como alternativas del quehacer filoséfico
colombiano no académico generadas desde un ejercicio autdnomo y autodidacta no académicas.
El término “no académico” seria importante estudiarse en la comunidad académica, para analizar
aquella actividad filosofica y cotejarla con los presupuestos conceptuales propios que tiene la
filosofia institucional. No obstante, el problema de la produccién filosofica desde diversas
formas podria provocar un conflicto de la filosofia entre la poca rigurosidad y lo riguroso como
fue advertido desde la Normalidad Filoséfica de Romero. Por esta razén, la filosofia fue llevada
a la institucionalidad para formarla académicamente, y la produccion en este sentido es producto

de normas y metodologias filos6ficamente establecidas; en consecuencia, la filosofia en

> Para Bernal (2020): “Una cuestion que en cierto modo carece de un tratamiento explicito es el énfasis que la
normalizacion filosofica de la tradicion establece en el aspecto de la “produccion filoséfica”, vista a la luz de las
estructuras académicas institucionales, mas alla del cultivo de la filosofia como una forma de habitar
contextualizado y de quehacer cultural frente a las contingencias del mundo. Puede ser que el énfasis puesto en la
“produccion” se avenga con las exigencias ontologicas y de las estructuras sociales que parapetan la Modernidad
europea, a la vez que resulta funcional a la imposicion colonial y excluyente del saber” (p.157).

78



Colombia realizada de manera no institucional antes y después de la Normalizacion es
cuestionada y considerada no filosofica, lo que deja entrever que:

La historia de la filosofia que escribieron los filésofos profesionales construye un pasado

que sirve, a contraluz, para universalizar y legitimar sus propias formas de entender el

oficio. Es una mitologia de origen que no es ni filosofia (pues no es capaz de someter a

critica sus propios supuestos) ni mucho menos historia (Lopez, 2108, pp. 14-15).

Hasta lo expuesto hasta aqui, se pude decir que la produccion filoséfica hecha desde contextos
diferentes a la academia puede ser una herramienta para descifrar los problemas filosoficos
presentes en esa escritura o produccion, también para identificar las ideas y circunstancias dadas
en la vida del autor para escribir dicho escrito. Teniéndose en cuenta, ademas, las situaciones
socio-politicas presentes en la realidad o época de una produccion, es decir, desde dénde el
pensador habla o escribe y crea su pensamiento filoséfico, lo cual podria ser oportunidad para

incluirse en la historia de las ideas filosoficas en Colombia.

79



CAPITULO 4. LANORMALIZACION FILOSOFICA Y LA HISTORIA DE LA
FILOSOFIA EN COLOMBIA

“Tenemos que esta “después” de la normalizacidn, pero no en uno que sea la prolongacion de la
normalizacion, si no que sea el después de la patologia, de la anormalidad: la antifilosofia, la

contrafilosofia o la filosofia hecha de otra manera”

(Horacio Cerutti, 2009, p.104).

En este capitulo se presentan dos perspectivas de la historia de la filosofia en Colombia: la
primera, como un discurso construido desde la categoria de Normalizacion Filoséfica o filosofia
académica fundada con la inauguracién del Instituto de Filosofia (1946), considerada en este
trabajo como una narracion limitada de la actividad filosofica y de su historia; y la segunda,
desde una reflexién mas alla de la Normalizacion Filoséfica, como posibilidad para ampliar

horizontes del quehacer filos6fico colombiano para la historia de las ideas filosoficas.

4.1. La Normalizacién Filoséfica como un discurso para narrar la historia de la filosofia en
Colombia

Muchos especialistas en la revision de la Historia de la Filosofia en Colombia han considerado
como punto de referencia a la fundacién del Instituto de Filosofia y a sus fundadores para narrar
la historia de la filosofia moderna de este pais. Por ende, surge la definicion de la filosofia desde
la Normalizacion como un momento propio, auténtico y verdadero del quehacer filosofico. Sin
embargo, la actividad filosofica pensada en el marco de lo anterior, representa Unicamente un
espacio-temporal de la filosofia, una forma y funcion especifica que tuvo la actividad filoséfica
en la sociedad colombiana. Puesto que la historia de la filosofia en Colombia no se da

unicamente alrededor de los afios 30-40, en la etapa de Normalizacion o filosofia académica,

80



sino que también parte de un relato mucho més amplio de la historia, comprendiéndose otras
épocas y formas de expresion que ha tenido la filosofia en nuestro pais.

La filosofia en Colombia pensada como una actividad académica, iniciada con la
Normalizacion y reconocida con los fundadores de este proceso, es una suposicion teorica para
definir lo que es filosofia y para narrar su historia a partir de las categorias de: Normalizacion y
Fundadores; las cuales hacen parte del discurso de la Normalidad Filosofica de Francisco
Romero, quien define a la filosofia como una actividad normal en la cultura, una filosofia
auténtica desarrollada desde las condiciones materiales 0 medios institucionales; una labor
reconocida Unicamente con los fundadores del quehacer filos6fico académico (Romero, 1952;
1950; 1941). El discurso de Romero puede considerarse como un modelo o tendencia
universalista que se ha impuesto en Latinoamérica, para contextualizar a la historia de la filosofia
académica desde un contexto geogréafico.

No obstante, desde la historia de las ideas filosoficas en Colombia es importante mencionar
algunas ideas que ponen en tela de juicio el discurso de Romero en relacion con la idea de
filosofia como auténtica a partir de la Normalidad Filosofica. En Colombia durante la
Normalizacion Filosofica se dice que no hubo auténtica y verdadera filosofia; para afianzar, en la
obra titulada EI proceso de la filosofia en Colombia (1960) publicada por Jaime Vélez Séenz y
Jaime Jaramillo, un texto que representa el primer intento de reconstruccion de la historia de la
filosofia moderna del pais, se encuentra que varios académicos colombianos dan su opinién con
respecto a la existencia o no de la filosofia en Colombia durante el proceso de la Normalizacion.
Para Vélez (1960):

Solo en el sentido en que hay filésofos en Colombia. Pero nuestra actividad filosofica no es

ni mucho intensa como la que existe en otros paises latinoamericanos. Muy dispersa

81



ademas, demasiado poco dialogamos aqui sus representantes. EI pensamiento filosofico

colombiano no es original, consiste en la meditacion de temas provenientes de otros

ambitos culturales (p. 898).

Para Abel Naranjo Villegas “hay una especifica vocacion filoséfica hispanoamericana pero
no hay un pensamiento propio hispanoamericano y, por consiguiente de Colombia” (Vélez,
1960, p.898). Dice Cayetano Betancur “no existe a mi juicio filosofia colombiana porque los
problemas filosoficos no son “nuestros”, es decir, no los vivimos ni nos va nada en ellos”
(Velez, 1960, p.896).

Desde la concepcion de Rubén Sierra la filosofia en Colombia con la Normalizacion no
alcanzo la “mayoria de edad”, porque “la produccion filosofica en nuestro pais adolece aun de
improvisacion y su ejercicio, por razones de ocupacion profesional sigue, generalmente,
limitado a las circunstancias universitarias” (Sierra, 1982, p.79). Por esta razon, para Sierra
(1985) la filosofia en la etapa de normalizacion fue un “cambio de actitud” que significo la:

Ruptura de la practica filos6fica en Colombia, [que permite] tomar a la filosofia de una

manera autbnoma, con problemas propios y sin una funcion pragmatica inmediata. Se trata

ahora de un trabajo profesional y académico que se manifiesta ante todo como actividad

eminentemente profesoral (Sierra, 1985, p.11).

Desde la postura de Rubén Sierra se puede hacer las siguientes observaciones: primero, el
momento de la Normalizacion en la historia de la filosofia colombiana representa una ruptura
y negacion del pensamiento de los antecesores, porque la filosofia no ha sido reconocida
desde otras expresiones no academicas, por tanto, podemos decir que el pasado filosofico

desde la Normalizacién se asume como una discontinuidad de la filosofia.

82



Segundo, el “cambio de actitud” planteado por Sierra para referirse a la Normalizacion,
podria servir como una categoria critica y liberadora del pensamiento para repensar la historia
de la filosofia y la actividad filoséfica como un quehacer no necesariamente en funcién de lo
académico; asimismo como una funcion practica, es decir una filosofia de la praxis a partir de
la reflexién de los problemas propios de nuestro contexto.

A parte de lo anterior, la Normalizacion Filosofica para la historia de la filosofia moderna
en Colombia deja entrever las categorias de profesionalizacion y vocacion filosofica, el exilio
y marginacion de la filosofia, estas nos permiten reflexionar a la historia de la filosofia desde
el marco de lo institucional como una actividad limitada. Asi, la filosofia académica es
entendida como el quehacer filos6fico hecho desde lo profesional, regido por normas y
condiciones institucionales. Empero, la filosofia es también un quehacer de la vida o lo
cotidiano; con esto surge la confrontacion de la idea de filosofia formada desde la l6gica del
concepto de lo institucional y el formado por la logica de la vida, entendido este Gltimo como
un quehacer que se va haciendo en la trama de lo cotidiano, donde la filosofia surge como un
proyecto de vida y no Gnicamente como una actividad exclusiva de la academia y de la élite
profesional.

Por eso, es importante detenernos y diferenciar las categorias de profesionalizacion y
vocacion en la actividad filoséfica, puesto que generan un problema para la labor de la
filosofia en la historia, porque si se aborda histéricamente a la filosofia desde la pregunta y
respuesta del concepto de Normalizacion Filosofica, encontrariamos una historia de la
filosofia resumida desde la concepcion académica, finiquitando toda posibilidad del filosofar
que resulta de la reflexion cotidiana, la cual puede forjar auténticos filosofos no de profesion

y de formacion conceptual filosofica occidental, pero si de vocacion, de un quehacer que es

83



consecuencia de las circunstancias que permean la vida humana, como puede ser entre otros el
caso del pensamiento hecho en y desde las condiciones de la praxis, del exilio o de la soledad.

Con lo anteriormente expuesto, no se pretende asegurar que la vocacion filosofica no se de
a la par con la profesién, mas bien, se la presenta como un horizonte para comprender el
quehacer filoséfico realizado desde otros contextos no académicos, considerados como
posibilidades o filosofares que devienen de una conciencia y contribuyen a la reflexion e
interpretacion de una realidad, ocupando un puesto en la historia de la filosofia porque
sintetizan una idea o forma de expresion del pensamiento hecho desde una circunstancia o
realidad concreta que lo produce.

El filésofo tiene un horizonte finito, determinado por circunstancias histdricas y

personales, dentro del cual pueda ver sélo ciertas cosas. Lo que cae fuera de este horizonte

escapa a su mirada. Por ello, el campo de la visibilidad no es mismo para todos los
pensadores. Unos no tienen ojos para los que otro ven claramente. Sin embargo, no todos
aceptan esta limitacion; de aqui que algunos invaden frecuentemente dominios extrafios,
donde se mueven torpes e inseguros. Pero esto no depende del capricho personal de los

pensadores, sino del modo de ser de la filosofia y del fildsofo (Cruz, 1977, p.47).

Es importante recordar que la Normalizacién Filos6fica en Colombia fue una actividad
académica iniciada por abogados, asi el relato normalizador de la filosofia en nuestro pais
indica que la filosofia “auténtica” y ‘“verdadera” no se dio con filésofos formados
profesionalmente en filosofia sino desde la disciplina del derecho. En este sentido, la
Normalizacion Filoséfica fundada con el Instituto de Filosofia no representaria una filosofia
madura sino un momento mas de la actividad filosofica, realizada desde el ambito

institucional y desde la investigacion de otros filésofos y corrientes filoséficas occidentales,

84



generando la ampliacion de manera auténoma de la forma de estudiar la filosofia en la
sociedad colombiana.

En particular, la disciplina del Derecho en Colombia se la puede entender como el puente
para hacer filosofia de manera institucional, mediante la cual se logré tener acceso a la
formacion y el conocimiento de la filosofia moderna. Desde este contexto, el estudio de la
filosofia como una ciencia auténoma era algo que podia suceder Unicamente desde lo
académico; esto en la historia de la filosofia colombiana nos indica que estudiar y hacer
filosofia -desde la diversidad de corrientes filos6ficas modernas occidentales- era un
acontecer alcanzado necesariamente con la institucionalizacion; como también que la filosofia
era una actividad marginada en la cultura colombiana. Es a partir de esto que surgen los
siguientes interrogantes para la historia de las ideas filosoficas en Colombia:

¢Qué puesto ocupa el quehacer filosofico realizado desde lo no institucional? Acaso, se
considera una actividad no filosofica por no seguir metodologias del pensamiento occidental
¢Por qué la historia de la filosofia en Colombia no ha narrado la filosofia hecha desde la
soledad y el exilio, o desde otras condiciones politicas o sociales? Desde donde también se
despierta la “vocacion filoséfica”, de la misma forma que se dio con los fundadores-
normalizadores, quienes hicieron filosofia no necesariamente desde la profesionalizacion de
esta ciencia sino desde el interés y motivacion personal; entonces, habria que preguntarse
¢ Debe reconocerse en la historia de las ideas filoséficas en Colombia Unicamente la actividad
filosofica desde la normalizacion o es un asunto que debe ampliar horizontes?

Entonces, las condiciones o circunstancias de hacer filosofia desde la praxis, el exilio o la
soledad pueden considerarse como elementos o categorias para repensarse en el marco de una

reconstruccion de la historia de la filosofia en Colombia; entendidos como momentos o

85



contextos no académicos para contribuir con el quehacer filosofico del pasado, de aquellos
antecesores a la Normalizacion de la Filosofia, como también de los que hacen filosofia en el
presente desde diversos escenarios al margen de las Facultades de Filosofia.

La Normalizacion Filos6fica como un discurso para configurar la historia de la filosofia en
Colombia no sélo ha causado marginacion en el trabajo filos6fico colombiano realizado desde
otras expresiones diferentes a la produccién académica; también ha marginado a la filosofia
desde la misma academia. En términos de Sierra (1985), la institucionalizacion filoséfica
tiene como consecuencia la marginacion filosofica desde la misma institucion, porque existen
carencia de fuentes de trabajo intelectual distintas a las que se estudian o se reglamentan en la
catedra; hay ausencia de medios institucionales como editoriales, institutos de investigacion,
entre otros, y todo esto impide el desarrollo pleno del pensamiento filos6fico en Colombia.

Para Sierra (1982) y Cruz (2014) la filosofia institucionalizada ha traido como
consecuencia el encerramiento de la actividad filos6fica produciendo una “burocratizacion”
del quehacer filoséfico, porque la academia ha condicionado normativamente a realizar la
filosofia siguiendo preferencia de autores, textos y corrientes filosofica causando burocratizar
el saber. Por tanto, la filosofia es una labor reconocida en unos “pocos”, en cuyas voces se ha
enmarcado la historia de la filosofia, lo cual nos deja ver que “el ejercicio de la filosofia no
termina siendo precisamente libre, autdbnomo, sino sometido a ciertos pardmetros de turno”

(Pachdn, 2011, p.125).

86



4.2. La historia de la filosofia en Colombia mas alla de la Normalizacion Filoséfica

Se presenta a la historia de la filosofia en Colombia mas alla de la Normalizacion Filoséfica
como una posibilidad de reconstruccion, con la finalidad de ampliar el horizonte tedrico de la
historia de la filosofia que ha sido limitada y sesgada con la Normalizacion de la Filosofia.

La ampliacion del horizonte tedrico en este trabajo significa desarrollar desde la academia
la concepcidn y el reconocimiento del quehacer filoséfico hecho de manera no institucional,
con el propdsito de contribuir con una perspectiva de la historia de las ideas filosoficas en
Colombia que parta de toda experiencia historica que ha tenido la filosofia en nuestro pais. Lo
anterior, implica repensar la tradicional forma de hacer historia de la filosofia, donde se tenga
en cuenta las expresiones de la filosofia y el reconocimiento de voces dadas antes y después
de la Normalizacion Filosofica iniciada con la institucionalizacion de la filosofia.

Antes que nada, la historia de la filosofia en Latinoamérica y Colombia realizada en
consecuencia del proyecto de Normalidad Filos6fica de Romero se caracteriza por seguir el
modelo europeo y presentarse de manera manualistica exteriorizando una “tendencia
universalista [...] que se inicia con la ambicion de ser un inventario completo del pensamiento
de todas las épocas y paises” (Romero, 1959, pp. 199-200).

En el contexto colombiano, la historia de la filosofia realizada desde el siglo XX como
consecuencia de la Normalizacién Filosofica se ha caracterizado por narrarse desde la forma
tradicional. Desde Marquinez (1992), Herrera (1992; 1974), la Universidad Santo Tomas
(1985), Jaramillo (1960) y Vélez (1960), la historia de la filosofia en Colombia es presentada
bajo el método descriptivo y clasificatorio de los diferentes periodos de la filosofia, autores y

producciones en relacién a la filosofia producidas en Colombia.

87



Para Rodriguez (2003), las investigaciones realizadas en Colombia con respecto a la
historia de la filosofia colombiana representan un “mapa historico” desarticulado de la vida
social. Para Hoyos, Millan y Castro-Gémez (2007), el problema de la desarticulacién de los
intelectuales de la participacion de la vida social obedece a las dificultades metodoldgicas de
la historia de la filosofia, en consecuencia, proponen una reconstruccion historiografica
presentada como un “mapa de pensamiento colombiano”, para “reconstruir sus tendencias, las
propuestas y los logros que se han constituido a partir de las trayectorias individuales, las
representaciones colectivas y/o practicas académicas” (Hoyos, Millan y Castro-Gomez, 2007,
p.10).

En las contribuciones a la historia de la filosofia realizada en el siglo XX encontramos que
algunas investigaciones consideran filésofos a unos pensadores, y dejan al margen de la
historia a otros. Esto es un problema para la historia de la filosofia porque queda sesgada y
limitada por la falta de reconocimiento de pensadores y de las producciones filoséficas
propias de todos los contextos o regiones de Colombia. A partir de esto, en la actualidad
surgen nuevas perspectivas de plantear la historia de la filosofia en Colombia, con el
proposito de hacer una reconstruccion y reivindicacion de la produccién filoséfica marginada
por la Normalizacién Filosofica, reconocida por la labor académica realizada con la
institucionalizacién de la filosofia.

Las nuevas formas de abordar y de superar los sesgos de la historia de la filosofia estan
encaminadas a la busqueda y al reconocimiento de las producciones filosoficas realizadas
desde otros contextos, desde este trabajo como lo no académico que en conjunto buscan

fortalecer:

88



Un espacio comun donde la inercia de los modos hegemédnicos de ser filosofo no se
impongan sobre los materiales filoséficos no candnicos que nos interesan, donde otros
tipos de actividad filosofica constituidos de la filosofia misma pero silenciados por la
forma en que se cuenta su historia, en que se establece un canon a partir de la idea de
tradicion, puedan ser investigados y apropiados sin olvidarlos o sin considerarlos como
esfuerzos infructuosos, débiles o simples repeticiones de lo dicho en otro lugar (Lopez,

2012, p.323).

En este contexto, Bernal (2020) propone que la forma de reivindicar una auténtica historia
de la filosofia en Colombia es a partir de la produccién filoséfica regional. En el mismo
sentido, para Lopez (2012, 2018) es importante la inclusion de las producciones filoséficas
locales y regionales.

También, la labor de reconstruccion historiografica de la filosofia en Colombia propuesta
por Hoyos, Millan y Castro-Gomez que es presentada en tres tomos titulados Pensamiento
colombiano en el siglo XX (2013; 2008; 2007), reafirman que la historia de las ideas es la
herramienta para tomar conciencia de la tradicion del pensamiento en Latinoamérica (Hoyos,
Millan y Castro-Gomez, 2013). Pero a partir de esto, proponen una nueva forma metodoldgica
de presentar la historia de la filosofia en Colombia que busca “abrir horizontes de
pensamiento, antes de sistematizarlos. La tarea de buscar relaciones, vectores, tensiones,
diferencias e identidades” (Hoyos, Millan y Castro-Gémez, 2008, p.9).

Teniendo en cuenta las anteriores perspectivas teoricas, este trabajo contempla la
posibilidad de ampliar el horizonte hacia una reconstruccion de la historia de la filosofia en
Colombia, hecha a partir del quehacer filosofico realizado al margen de la academia o

filosofia no académica; una historia de la filosofia presentada desde otras condiciones de

89



hacer pensamiento como el exilio, la soledad, de pensadores quienes han hecho y hacen
filosofia desde la practica o la accion'®, es decir, desde nuestras circunstancias, también
teniendo las posibilidades de escritura filos6fica como muestra de la produccion de diferentes
expresiones y filosofares de Colombia.

Ademas, otro aspecto importante a tener en cuenta en esta discusion es el tema de la
clasificacion de los filésofos colombianos en la historia de la filosofia; al respecto, se debe
decir que la historia tradicional de la filosofia en Colombia ha hecho un intento por
clasificarlos por corrientes filoséficas’’ (Ver anexo cuadro No.4), teniendo en cuenta
unicamente a los fildsofos o académicos mas sobresalientes de Colombia por ser un asunto de
complejidad, como afirma Herrera (1992):

Ante la imposibilidad de analizar en detalle [los] temas, problemas y fil6sofos, se

consideran [...] Unicamente aquellos pensadores colombianos que han alcanzado un

reconocimiento undnime, como los representantes mas significativos del quehacer
filosofico colombiano y como maestros, en buena parte, de las nuevas generaciones

(p-383).

La historia de la filosofia realizada en el marco de la Normalizacion Filoséfica se ha hecho
a partir de los filésofos reconocidos desde la academia, por tanto, la posibilidad de ampliar el
horizonte en la historia de la filosofia en Colombia supone que desde la filosofia académica se

reconozca a los filosofos colombianos hacedores de filosofia desde condiciones no-

'® El pensador latinoamericano Leopoldo Zea en su libro La filosofia americana como filosofia sin mas (1985)
menciona y reconoce la labor de los colombianos: el socidlogo Orlando Fals Borda (1925-2008) y el tedlogo de la
liberacion Camilo Torres (1929-1966) como uno de los tantos ejemplos para demostrar que en nuestro pais se ha
realizado un pensamiento comprometido con la praxis o “filosofia de la acciéon”, una filosofia hecha desde nuestras

circunstancias.

7 Segin el filésofo colombiano Daniel Herrera uno de los contribuyentes a la reconstruccion de la historia de la
filosofia en nuestros pais, menciona en su texto La filosofia en la Colombia contemporénea (1930-1988) las
corrientes o tendencias filosoficas mas sobresalientes que aportaron a la normalizacion de la filosofia en Colombia:
la fenomenologia, el hegelianismo, la hermenéutica, la filosofia analitica, la filosofia latinoamericana, la metafisica,

la filosofia de la ciencia y el pensamiento de Zubiri (Herrera, 1992).

90



institucionales, y ademas se reconstruya a las categorias clasificatorias de aquellos filésofos o
de las diversas posibilidades de filosofia hechas en el pais.

En cuanto a los aportes de la historia de la filosofia en Colombia, es conveniente hacer
mencidn nuevamente de la obra EIl proceso de la filosofia (1960), donde Jaime Vélez Saénz
propone una interesante clasificacion de autores que muy poco se ve en obras coetaneas en
relacion al tema, las cuales podrian servir de antecedentes para seguir ampliando el horizonte
de la historia de la filosofia. Para Vélez (1960), los filésofos colombianos son clasificados en
tres grupos llamados asi: Primer grupo: Pensadores Independientes. Segundo grupo:
Pensadores fundados en la tradicion filoséfica. Tercer grupo: Fil6sofos de la historia,
Historiadores de la filosofia y Filosofos del arte.

Asi mismo, es provechoso traer los aportes realizados por Enrique Dussel en su obra El
pensamiento filoséfico latinoamericano, del Caribe y “latino” [1300-2000] (2009), donde
presenta una amplia exposicion histérica de autores, temas y corrientes filoséficas de
diferentes nacionalidades, dedicando una parte a Colombia. Dussel, (2009) para hacer esta
reconstruccion historica del pensamiento filosdfico hace una clasificacion de “filésofos” y
“pensadores”, seria interesante tener en cuenta esta clasificacion en la ampliacion del
horizonte tedrico para la reconstruccion de la historia de la filosofia en Colombia. En donde la
categoria de “filosofos” es definida como “aquellos que recibieron una formacion académica
como tales y que, ademas, escribieron obras en el mismo sentido” (Dussel, 2009, p.701), y en
cuanto a los “pensadores” cuando hacen referencia:

A grandes personalidades que han influido en la vida cultural, politica y filosofica de

nuestro continente, sin haber recibido una formacion formalmente filosofica, o sin haber

escrito obras filosoficas en un sentido restringido. Ellos pueden ser estudiados en cuanto a

91



sus expresiones teodricas en diversos campos que es bueno no ignorar (Dussel, 2009,

p.701).

En la posibilidad de ampliar horizontes para la historia de la filosofia en Colombia, seria
esencial amplificar y descifrar todo tipo de discurso de la actividad filoséfica desarrollada en
nuestro contexto. Siguiendo a Dussel (2009) se deberia tener en cuenta y clasificar de manera
maés puntual las corrientes y temas filosoficos; por ejemplo, la inclusién de la filosofia moral,
la filosofia politica, la filosofia del derecho, la filosofia intercultural, la filosofia de la
pedagogia, el pensamiento filosofico del “giro descolonizador”, etc., incluyendo asi todas las
tendencias y expresiones de la filosofia.

La clasificacion de corrientes filoséficas ayuda a clarificar las diversas representaciones de
la filosofia en Colombia a lo largo de la historia, también a la categorizacion de autores y de
discursos filosoficos de cada época, que sirven para diferenciar la produccion de textos
filosoficos univocos y equivocos, como los realizados por filésofos o pensadores que
contribuyen a las ideas del pensamiento filos6fico colombiano, y sobre todo a la
reconstruccion de categorias filoséficas para aportar al pensamiento filos6fico
latinoamericano.

Por consiguiente, la clasificacion es un elemento fundamental en la historia de la filosofia
occidental, latinoamericana y colombiana, aunque también es un método que la condiciona
porque su presentacion se resume Unicamente en un inventario clasificatorio dejando de lado
la realidad critica e historica. Por eso, en este trabajo se plantea la posibilidad de ampliar
horizontes tedricos para la historia de la filosofia como una experiencia historica del pensar en

Colombia, importante para redescubrir y reconstruir la filosofia en la historia no sélo desde la

92



Normalizacion Filosofica, sino también a partir de la diversidad de discursos y expresiones

filosoficas o filosofares presente en nuestra region.

93



CONCLUSIONES

Esta investigacion tuvo como tema central la importancia y los alcances de la Normalizacion
Filosofica en la historia de la filosofia colombiana. Para la revision y reflexion de este tema fue
necesario recurrir a la historia de las ideas de Colombia, es decir, a las fuentes, teorias y aportes
que se han hecho en nuestro pais con respecto a la historia de la filosofia -y en especial con la
categoria de Normalizacion Filoséfica-.Se pudo comprender que la historia de la filosofia en
Colombia presenta dificultades metodoldgicas para hacerse, investigarse y reflexionarse; ademas
porque Colombia y Latinoamérica han heredado las tradiciones filoséficas del mundo occidental.

La historia de la filosofia occidental es un problema de tradicion heredado por los espafioles a
la cultura latinoamericana y, por ende, colombiana. Esto significa que la forma de hacer historia
de la filosofia en nuestro continente y en nuestro pais debe discutir sobre como hacer historia de
la filosofia similar a la de occidente. Pero ademas de esto, lo anterior se ha constituido como un
problema filoséfico porque no sélo se debe contribuir con un inventario clasificatorio de
fildsofos y épocas, sino que también se debe exigir que se tenga en cuenta la funcién social y las
diversas ideas o formas de hacer filosofia.

Asi, para poder comprender, interpretar y cuestionar la forma tradicional de historiar la
filosofia en Colombia, consistente en una estructura de clasificacion de épocas, de ideas
filosoficas y reconocimiento de filésofos, a su vez significa ir a la historia de la filosofia
occidental porque es un problema de herencias filosoficas.

Desde los antecedentes de la historia de la filosofia colombiana se pudo encontrar que esta se
desarrollo a partir de la primera década del siglo XX, con continuidad en los afios treinta,

cuarenta y también en los afios setenta. La historia de la filosofia se hace a partir de la historia de

94



las ideas filosoficas, es decir, desde la recepcion de las ideas filosoficas de occidente presentes
en la historia de Colombia.

La historia de la filosofia desarrollada en el siglo XX ha sido presentada siguiendo la forma
tradicional de la historia de la filosofia de occidente; clasificando a la filosofia por periodos o
épocas, autores o filésofos y producciones filosoficas de Colombia. La filosofia en la historia de
Colombia al clasificarse por épocas nos indica el desarrollo del pensamiento a partir de
diferentes circunstancias; las cuales se resumen en que la filosofia en nuestro pais ha tomado la
forma de ser una disciplina de estudios y una actividad académica.

En la historia de la tradicion filos6fica en Colombia, la filosofia del afio 40 es reconocida
como Normalizacién Filosofica. En esta etapa surgié una generacion de pensadores dedicados a
la filosofia, quienes fundaron el Instituto de Filosofia de la Universidad Nacional (1946). Este
acontecimiento en la historia de la filosofia represento la institucionalizacion de la filosofia, la
inauguracion de la filosofia moderna y el reconocimiento de los fundadores, quienes contaron
con las condiciones institucionales para hacer esta filosofia, considerada como una actividad que
alcanz6 madurez institucional. Los fundadores de la normalizacion fueron académicos-
profesores de la Facultad de Derecho de la Universidad Nacional.

En la historia de la filosofia colombiana, la Normalizacion Filoséfica es una idea y categoria
cuestionada por las nuevas formas de plantear la historia de la filosofia. En este trabajo, la idea
de Normalizacién Filoséfica se identific6 como una categoria filosofica e histérica que resulta
polémica e interpretativa en la historia de la filosofia latinoamericana y colombiana. De igual
manera, esta es una representacion que afirma el desarrollo de la filosofia académica a partir del
Instituto de Filosofia de la Universidad Nacional; lo que quiera decir que es una categoria

histérica que sefiala una etapa historica de la filosofia, y una experiencia o forma de hacer

95



filosofia -filosofia académica- iniciada con la fundacién del Instituto de Filosofia; que para la
historia de la filosofia colombiana realizada en el siglo XX no s6lo representaria la inauguracién
y el ingreso de la filosofia moderna al pais y el reconocimiento de los pioneros o “fundadores”
de la filosofia, sino que también significaria un punto de referencia para narrar la historia de la
filosofia moderna.

La categoria de Normalizacion Filosofica es un discurso para demostrar el quehacer filosofico
académico como un acontecimiento comdn y normal en la cultura colombiana, esto se relaciona
con el proyecto filos6fico de Normalidad Filosofica propuesto por Francisco Romero,
desarrollado en el contexto de Argentina y extendido por toda Latinoamérica. Dicho proyecto
filosofico también daba continuidad a la labor filoséfica de occidente realizada por el filésofo
espafiol Ortega y Gasset, que tuvo como funcién poner al dia a Espafia con el pensamiento
moderno occidental por medio de la Revista Occidental y la Biblioteca de Occidente de Ortega y
Gasset; estos instrumentos normalizadores también fueron dados a conocer a Latinoamérica para
recibir las ideas filoséficas del pensamiento moderno de occidente.

El proyecto de Normalidad Filoséfica de Romero pensado para Latinoamérica se construyo
bajo la premisa de que la filosofia es un quehacer académico, distinguido por ser un trabajo de
calidad, serio y disciplinado, realizado desde los métodos de estudio de los sistemas de la
filosofia occidental. La filosofia es filosofia académica, es decir que debe ser desarrollada dentro
de la academia, considerdndola a esta como el espacio por excelencia para garantizar la
formacion adecuada de la filosofia y el desarrollo del pensamiento; este suceso, en sentido pleno
solo seria posible con la Normalidad Filosofica, un acontecer que posibilité la

institucionalizacion, profesionalizacion o escolarizacion de la filosofia, pues fue la condicion

96



material para hacer filosofia bajo los métodos conceptuales que posibilitarian la produccion de
un trabajo riguroso y que servirian para enjuiciar lo que es o no filosofia.

Para el proyecto de Normalidad Filoséfica, la filosofia académica hace ruptura con las
anteriores formas de hacer filosofia en la historia, que consistieron en una actividad basada
unicamente en filosofar como requisito del pénsum de estudio o en funcion de la catedra, y como
un quehacer personal o autodidacta; circunstancias de la filosofia que para Romero significaron
un riesgo y peligro para la filosofia porque no cont6 con los métodos y metodologias académicas
para hacer una filosofia auténtica y reconocida.

Hablar de Normalidad Filosofica desde el discurso de Romero, significa que la filosofia
cuenta con las condiciones institucionales para hacer filosofia académica, es decir se funda la
Institucion o Facultades de Filosofia y junto con ello también surgen académicos o fildsofos que
contaron con esas circunstancias para hacer filosofia como un trabajo digno en la historia,
quienes tuvieron la oportunidad para ser reconocidos como los representantes de la filosofia
moderna o en palabras de Romero como “Fundadores”, categoria que se deriva de la Normalidad
Filosdfica.

Para la historia de la filosofia colombiana y de Latinoamérica, la Normalidad Filosofica, y los
Fundadores de la filosofia moderna son fendmenos que ocurren con la institucionalizacion de la
filosofia o con la fundacion de una Institucion Filosofica; un referente para narrar la historia de la
filosofia moderna en cualquier contexto de Latinoamérica.

Otros elementos como criterios o requisitos del proyecto de Normalidad Filoséfica de Romero
0 como parte de esta experiencia de hacer filosofia son: la produccién masiva de filosofia y las
publicaciones en revistas filosoficas, la conformacion de comunidades o sociedades filosoficas y

la realizacion de eventos filoséficos. Estos referentes de la Normalidad Filoséfica fueron

97



expandidos a Colombia y Latinoamérica como idea para organizar la filosofia desde la academia;
son ademas un punto de partida para narrar la historia de la filosofia moderna y construirla como
un discurso fundante de la filosofia académica.

La Normalizacion Filosofica en Colombia tiene relacién con el discurso del Proyecto de
Normalidad Filosofica de Francisco Romero; por lo tanto, la Normalidad Filosofica y
Normalizacion Filosofica representan una etapa historica de la filosofia y una experiencia o
forma de hacer filosofia -filosofia académica-, y como se expreso anteriormente esta filosofia se
distingue por su formacion académica, unos metodos de estudio definidos y por un trabajo
disciplinado y riguroso de investigacion. En la historia de la filosofia, el discurso de la filosofia
académica no considera como filosofia a la anterior forma de hacer filosofia, porque no tuvo la
posibilidad de una formacién académica; fue una filosofia que se dio como requisito de estudio,
0 a su vez porque se filosofaba de manera personal o autodidacta sin ninguna orientacion de
métodos académicos.

Ademas, la Normalizacion Filoséfica en Colombia se considera como un proceso tardio e
inacabado de la filosofia porque nuestro pais tuvo un atraso intelectual que se le atribuyen a los
conflictos politicos y sociales que dificultaron el desarrollo de un nuevo pensamiento, y que
ademas fueron consecuencia de la herencia de la Decadencia Espafiola en Latinoamérica como
herederos de su cultura; también, una etapa donde la filosofia es entendida como una ciencia que
requiere de estudio de su historia, del dominio de sus categorias 0 conceptos y manejo de
metodologia, una filosofia académica disciplinada y con metodos de estudio.

En la historia de la filosofia colombiana, la Normalizacion Filosofica es considerada como el
momento de la actividad normal y aceptada socialmente, identificada con la actividad filosofica

institucionalizada con el Instituto de Filosofia, lo que resulta en que este espacio se represente

98



como la condicion material de la filosofia, y con ello el reconocimiento a los pioneros o
fundadores de la filosofia moderna en Colombia, quienes fueron profesores de Derecho de la
Facultad de Derecho de la Universidad Nacional, aunque estos mismos tuvieron una formacion
autodidacta en filosofia al estudiar las nuevas corrientes filosoficas del pensamiento occidental.
Por estas mismas razones, la Normalizacién Filoséfica en la historia de la filosofia colombiana
es un tema polémico y presenta discusiones en cuanto a las ideas de definicion, periodizacion, y
el no reconocimiento y marginacion de filosofos en la historia de la filosofia moderna.

Teniendo en cuenta lo anterior, también hay que recalcar que en la historia de la filosofia en
Colombia, la fundacion del Instituto de Filosofia y los fundadores han sido un punto de
referencia para hablar de normalizacion, pero esta categoria puede interpretarse desde otros
horizontes como un proceso de la filosofia en la historia, un acontecimiento histérico-filoséfico
del cual hace parte un momento anterior y posterior de esta etapa, que podrian considerarse como
pre-normalizacion y post-normalizacion.

En este sentido, la Normalizacion Filosofica podria interpretarse como un acontecimiento que
no necesariamente se da con el Instituto de Filosofia, es decir, especificamente con la
institucionalizacién, admitir Gnicamente esto ha sido la razon para afirmar que la Normalizacion
Filoséfica para la historia de la filosofia colombiana es una categoria que ha traido un sesgo
filosofico y una delimitacion de la filosofia; pues se deja al margen a los pensadores que tuvieron
contacto con la filosofia moderna y realizaron producciones de este nuevo pensamiento desde
otros contextos no academicos.

La filosofia realizada en circunstancias no académicas hace parte de un proceso —pre-
normalizador—, una filosofia desarrollada de manera autodidacta, marginada por la historia de la

filosofia moderna oficial del pais, es decir por la filosofia académica o por el proceso de la

99



Normalizacion Filosofica, todo esto como se ha dicho porque los que no son considerados como
filésofos sino sélo como pensadores o literatos no se formaron con las mismas exigencias y
métodos académicos. Asimismo, los hacedores de la filosofia no académica no son reconocidos
como filésofos, aunque su quehacer filosofico también haya aportado a la historia de la filosofia
y el pensamiento filosé6fico colombiano.

La marginacion filoséfica desde la institucionalizacion de la filosofia es un problema para la
historia de la filosofia porque es deja expuesta la gran importancia de reconocer las voces de
todos los pensadores marginalizados, ademas de que apunta a la direccion de darles un lugar en
la historia, pues su quehacer filosofico desde otros contextos no académicos también ha
enriquecido la vida intelectual y social del pais.

La idea de Normalizacion Filoséfica en Colombia se resume como una categoria, un
referente, un mito utilizado para narrar la historia de la filosofia moderna en el pais desde el
ambito académico; marginando el quehacer filos6fico colombiano realizado antes de la
fundacion del Instituto de Filosofia y la filosofia realizada por fuera de las Facultades de
Filosofia del pais. Tanto la filosofia no académica realizada antes y después de la
institucionalizacién o realizada por fuera de las Facultades de Filosofia resultan un problema
para la historia de la filosofia, por tanto, desde este trabajo se propone considerarlas como guias
para redescubrir los aportes de las ideas filosoficas de nuestro pais, una forma alternativa para
narrar la historia de la filosofia moderna que va mas alla de la filosofia académica o de la
categoria de Normalizacion Filosofica.

Asimismo, la historia de la filosofia en Colombia presenta dificultades metodologicas porque
es una historia que se cuenta a partir de lo académico, dejando de lado, otros contextos no

académicos, la funcion social, la desarticulacion de los pensadores con la realidad social y la

100



expresion de la filosofia en las culturas nativas, etc. En consecuencia, es importante poder
repensar una reconstruccion de la historia de la filosofia en Colombia que se narre desde otras
ideas, conceptos, y pensadores no académicos.

La filosofia no académica es una idea para la historia de la filosofia colombiana; es un
quehacer filosofico relacionado con la cultural y lo social; una forma alternativa del pensamiento
desarrollado en Colombia y Latinoamérica. Esta filosofia realizada desde otros contextos son
filosofares, discursos e ideas que aportan a la personalidad y a la cultura. Esta forma es una
relectura hecha a la historia de la filosofia colombiana, como una posibilidad que contribuye a
repensar la metodologia o forma de hacer historia de la filosofia, encaminada a la filosofia no
académica en relacion a lo social, a las posibilidades de escritura, la filosofia desde las
condiciones del exilio, a discursos desde lo no institucional, lo desconocido, y desde otros
contextos.

Por esto, resulta necesario repensar la historia de la filosofia colombiana, la clasificacion y el
reconocimiento de los quehaceres o producciones filoséficas y filésofos no académicos, como
una herramienta para indagar en las ideas filosoficas y aportar a una nueva forma de narrar la
historia de la filosofia en el pais. Desde este trabajo se plantea que la historia de la filosofia a
partir de la categoria de Normalizacion Filoséfica es un discurso que narra la historia filoséfica
académica, una narracion limitada de la actividad filosofica y de la historia. Por tanto, se propone
la perspectiva de ampliar horizontes del quehacer filoséfico en la historia como una reflexion que
va mas alla de la normalizacion o filosofia académica; repensar la filosofia no académica, como
una posibilidad y contribucion del desarrollo del pensamiento latinoamericano; una experiencia y
forma de hacer filosofia en la historia, que sirve para contar las experiencias historicas del pensar

en Colombia.

101



Finalmente, todas las anteriores indicaciones son importantes para la discusion y contribucion
a la construccion de la historia de la filosofia colombiana; tanto la historia de las ideas como las
diversas metodologias o aportes a las formas de hacer y reflexionar este tema, ofrecen un
panorama distinto de abordar el quehacer filosofico en la historia como alternativas que fortalece
a la investigacion. Asi, la idea de Normalizacion Filosofica en la historia de la filosofia es una
categoria que queda abierta a la interpretacion y a la posibilidad de ampliar la perspectiva tedrica
de la historia de la filosofia moderna, con la finalidad de superar la exclusion y la marginacion de
la filosofia y las producciones filosoficas no académicas, una manera de reivindicar al
pensamiento que ha sido realizado desde diferentes contextos y regiones, lo cual amplia el
horizonte y la reconstruccion de la filosofia sin sesgos y limitaciones de la tradicional historia

filosofica colombiana.

102



RECOMENDACIONES

A continuacion, se plantean algunas sugerencias abordadas desde el punto de vista metodolégico,
académico y préctico.

Metodoldgicamente es importante decir que la idea de Normalizacion Filoséfica es una
categoria historica-filosofica; hablar de este tema implica ir no sélo a la historia de la filosofia
colombiana, sino también comprender que la forma de historiar la filosofia es un problema de
herencias filoséficas. En consecuencia, la historia de la filosofia en Colombia y Latinoamérica es
un problema de interpretacion, presenta dificultades metodoldgicas y discusiones tedricas. La
forma de hacer historia de la filosofia es la historia de las ideas filosoficas que permite indagar
las ideas filosoficas de occidente presentes en nuestro contexto latinoamericano. Sin embargo,
existen diversas formas de interpretar y de plantear la forma de describir o hacer historia de la
filosofia, que contribuyen a la ampliacion de las ideas filosoficas, formas validas de hacer
relectura, formas subjetivas que aportan al quehacer filosofico de Colombia.

Desde este trabajo se deja planteada la idea de la historia de la filosofia en Colombia més alla
de la Normalizacion Filoséfica como una posibilidad de ampliar las ideas filosoficas a partir de
contextos diferentes a la filosofia académica, considerada por el discurso normalizador como
filosofia no académica. Esta relectura e interpretacion sugiere la importancia de ampliar
horizontes de la filosofia para la historia de la filosofia colombiana con el propdsito de contribuir
a la indagacion de la filosofia realizada desde otros contextos no institucionales, la filosofia
autodidacta, y las producciones filoséficas presentes en las diversas regiones realizadas por fuera
de las Facultades de Filosofia, donde existen ideas y discursos como muestras del quehacer

filosofico que aporta al desarrollo del pensamiento latinoamericano. Ademas, es una manera de

103



reivindicar a la filosofia no académica que ha sido marginada y sesgada por el discurso de la
Normalizacion Filoséfica en las tradiciones de la filosofia colombiana y la historia de ésta.

Desde lo académico, se extiende la invitacion a seguir investigando sobre la filosofia en
Colombia desde los contextos no académicos y sus aportes para la historia de la filosofia. Asi
mismo, es necesario fortalecer las discusiones en torno a la reconstruccién de la historia de las
ideas filosoficas, un tema académico que necesita dialogarse de manera permanente. Desde cada
contexto o regién, también en las academias universitarias se deberia considerar este tipo de
investigacion desde el campo de la filosofia, estudiar el quehacer filoséfico y las producciones
filosoficas de la region para redescubrir ideas y categorias en aporte al proyecto latinoamericano.

Para el programa de Maestria en Estudios Latinoamericanos seria importante contemplar la
posibilidad de consolidar una nueva linea de investigacion como la historia de la filosofia
Colombiana, con el propdsito de fortalecer las investigaciones en este campo y contribuir con la
produccion del conocimiento, este trabajo es una muestra de la importancia del quehacer
filosofico para el desarrollo del pensamiento latinoamericano.

Desde lo practico, es importante decir que se debe hacer una reivindicacion del quehacer
filosofico acadeémico y la filosofia no académica; asi como también contribuir con diversas
alternativas y reflexiones de la construccion de la historia de la filosofia, como posibilidades para
trazar caminos y rutas para conocer las circunstancias del quehacer filosofico en nuestra region y
pais. La labor de la filosofia implica filosofar desde diversos horizontes, un esfuerzo y
experiencia del pensar, que en la historia no debe ser entendida Unicamente como una actividad
normalizada en la sociedad, una filosofia académica; también debe considerarse como un
quehacer filosofico, una tarea de compromiso y responsabilidad intelectual presente en diferentes

contextos que histéricamente necesitan ser reivindicados.

104



BIBLIOGRAFIA

Angulo, M. (1999). Rasgos de la filosofia en Colombia. Barranquilla, Colombia: Antillas.

Betancur, J. (2015). Para un anlisis critico del concepto de normalizacion filosofica. Universitas
Philosophica, 32 (65), 137-158.

Bernal, L. (2020). Decolonizar la historia de la tradicién filosofica en Colombia: la necesidad de

reevaluar los postulados historiograficos actuales. Cuadernos De Filosofia
Latinoamericana, 41(123), 149-165.

Botero, A. (1948). Necesidad y posibilidad de la filosofia en Colombia. Revista colombiana de
filosofia, 1(1), 3-8.

Blanco, J. (1918). Sobre el origen y desarrollo de las ideas teleoldgicas en Kant. Voces, 4(29),
37-48.

Blanco, J. (1918). La contingencia de la vida. ¢Conduce al vitalismo psiquico de Bergson?
Voces, 5(43-45), 168-175.

Campis, R. (2006). Filosofia en Colombia: ¢hay o no hay tradicion? Primer Congreso
Colombiano de Filosofia (409-428). Bogotd: Sociedad Colombiana de Filosofia.
Recuperado de
https://www.researchgate.net/publication/253559423 Filosofia_en_Colombia_hay o _no
_hay_tradicion

Castro-Gomez, S. (1996). Critica de la razon latinoamericana. Barcelona, Espafa: Editorial
Puvill Libros S.A.

Catario, G. (1997). Colombia y la historia de las ideas. En Revista Credencial Historia, (90), 4-5.
Recuperado de http://www.banrepcultural.org/biblioteca-virtual/credencial-
historia/numero-90/colombia-y-la-historia-de-las-ideas

Cerutti, H. (1997). Hacia una metodologia de la historia de las ideas (filos6ficas) en América
Latina. México D.F., México: Miguel Angel Porria.

Cerutti. H. (2009). “Normalizacion” y después. En. H. Cerutti (Ed), Seguimos filosofando.
(pp.89-105). La Habana, Cuba: Ciencias Sociales.  Recuperado de
https://pt.scribd.com/document/399724525/Cerutti-Y-seguimos-filosofando-pdf

Cuartas, J. (2017). Voces de la filosofia en Colombia. Medellin, Colombia: Editorial EAFIT.

Cruz, D. (2014). Tabula rasa volumen IV obras completas. Bogota, Colombia: Ediciones
Universidad de los Andes, Universidad de Caldas y Universidad Nacional de Colombia.

105



Cruz, D. (1977). Aproximaciones a la filosofia. Bogota, Colombia: Instituto Colombiano de
Cultura.

Deraso, M. (2014). Repensar la cultura latinoamericana: Aproximacion al Otro y al Carnaval
como expresion cultural del pensamiento. En Clave Social, 3 (2), 82-92. Recuperado de
http://repository.lasallista.edu.co:8080/ojs/index.php/EN-Clave/article/view/928

Dussel, E. (2009). El pensamiento filosofico latinoamericano, del Caribe y “latino” [1300-
2000]. México D.F., México: Siglo XXI.

Gadamer, H. (1977). Verdad y méetodo tomo I. Espafia: Sigueme S.A.
Gil, N. (1993). Reportaje a la filosofia tomo I. Bogota, Colombia: Punto inicial.

Herrera, D. (1992). La filosofia en la Colombia contemporanea (1930-1988). En Marquinez A, et
al, (Eds.), La filosofia en Colombia-Historia de las ideas (pp.377-405). Bogota: EI Buho.

Herrera, D. (1979). La filosofia en la colonia. Ideas y valores, (55-56), 59-81.

Herrera, D. (1974). La filosofia en Colombia. Bibliografia 1627-1973. Cali, Colombia:
Universidad del Valle.

Hoyos, G., Millan, C., y Castro-Gémez, S. (2013). Pensamiento colombiano en el siglo XX tomo
I11. Bogota, Colombia: Editorial Universidad Pontificia Javeriana.

Hoyos, G., Millan, C., y Castro-Gomez, S. (2008). Pensamiento colombiano en el siglo XX tomo
I1. Bogota, Colombia: Editorial Universidad Pontificia Javeriana.

Hoyos, G., Millan, C., y Castro-Gémez, S. (2007). Pensamiento colombiano en el siglo XX tomo
I. Bogota, Colombia: Editorial Universidad Pontificia Javeriana.

Hoyos, G. (1999). Medio siglo de filosofia moderna en Colombia. Reflexiones de un
participante. Revista de estudios sociales, (3), 43-58.

Jaramillo, J. (1987). La filosofia en el siglo XIX 'y principios del XX. Analisis, 23 (45), 89-94.

Jaramillo, J. (1960). Antecedentes de la filosofia en Colombia. En J. Vélez y J. Jaramillo (Eds.),
Proceso de la filosofia en Colombia (pp.878-891). Medellin: Editorial Universidad de
Antioquia.

Jaramillo, J. (1954). Tradicion y problemas de la filosofia en Colombia. Ideas y Valores, 3 (9-
10), 58-82.

Lépez, C. (2018). El terreno comln de la escritura: una historia de la produccion filoséfica en
Colombia, 1892-1910. Bogota, Colombia: Pontificia Universidad Javeriana.

106


http://repository.lasallista.edu.co:8080/ojs/index.php/EN-Clave/article/view/928

Lopez, C. (2012). Normalizacion de la filosofia y filosofia latinoamericana en Colombia.
Vivencia de un proceso. Universitas Philosophica, (58), 309-327.

Marquinez, G. et. al. (1992). La filosofia en Colombia-Historia de las ideas. Bogota, Colombia:
El Buho.

Marquinez, G. (1992). La filosofia latinoamericana. En Marquinez A, et al, (Eds.), La filosofia
en Colombia-Historia de las ideas (pp.423-451). Bogota: EI Buho

Marquinez, G. y Rodriguez, E. (1992). Sociedad y cultura: hacia la secularizacion de la filosofia.
En Marquinez A, et al, (Eds.), La filosofia en Colombia-Historia de las ideas (pp.353-
364). Bogotéa: El Buho.

Molano, M., Ronderos, k., Chavarro, D., y Orozco, L. (2006). La historia de la filosofia en
Colombia y el proyecto sistema de informacion sobre la filosofia en Colombia (SIFCO).
Hallazgos, (5), 187-206.

Miro, F. (1974). Despertar y proyecto del filosofar latinoamericano. México D.F., México:
Fondo de Cultura Econémica.

Ortiz, H. (2008). Pioneros de la filosofia moderna en Colombia (siglo XX). Bogot4, Colombia:
Grupo Editorial Ibafiez.

Ortega y Gasset, J. (1944). Dos prologos. Madrid, Espafia: Revista de occidente

Ortega y Gasset, J. (1952). Espafia Invertebrada. Madrid: Revista de Occidente.

Pachdn, D. (2019). Debate: Lopez Jiménez, Carlos Arturo. El terreno comdn de la escritura. Una
historia de la produccion filoséfica en Colombia 1892-1910. Ideas y Valores, LXVIII,
(170), 291-303.

Pachon, D. (2017). Cien afios de filosofia en Colombia (1910-2010). En torno a la lectura de
Juan José Botero. Ideas y Valores, LXVI, (164), 413-421.

Pachon, D. (2015). Hacia una historia social de la filosofia. Preludios a un programa de
investigacion. Praxis Filosofica, (41), 113-124.

Pachon, D. (2011). Estudios sobre el pensamiento colombiano volumen I. Bogota, Colombia:
Ediciones Desde Abajo.

Porras, G. (1919). Apuntamientos para la historia de la filosofia en Colombia. Boletin historial, 4
(45-46), 339-411.

Ramirez, E. (1997). Neoescolastica y secularizacion de la filosofia en Colombia. Bogota,
Colombia: El Buho.

107



Rodriguez, M. (2013). Antologia filosofica Julio Enrique Blanco. Bogota, Colombia: Editorial
USTA Universidad Santo Tomas.

Rodriguez, M. (2008). Julio Enrique Blanco: el filésofo universal. En Ortiz, H (coord.), Pioneros
de la filosofia moderna en Colombia (siglo XX) (pp. 179-212). Bogota, Colombia: Grupo
Editorial Ibafiez.

Rodriguez, M. (2003). La filosofia en Colombia: modernidad y conflicto. Rosario, Argentina:
Laborde Editor.

Rodriguez, E. (1992). Problematica sobre la historia de las ideas filoséficas. En Marquinez A, et
al, (Eds.), La filosofia en Colombia-historia de las ideas (13-24). Bogota, Colombia: El
Buho.

Romero, F. (1959). Historia de la filosofia moderna. México D.F., México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Romero, F. (1952). Sobre la filosofia en América. Buenos Aires, Argentina: Raigal.

Romero, F. (1950). El hombre y la cultura. Buenos Aires, Argentina: Espasa-Calpe.

Romero, F. (1941). Sobre la filosofia en Iberoamérica. Universidad Catdlica Bolivariana, 6, (19-
20), 403-4009.

Universidad Santo Tomas. (1985). La filosofia en Colombia. Bibliografia del siglo XX. Bogota,
Colombia: Editorial USTA Universidad Santo Tomas.

Sierra, R. (1985). La filosofia en Colombia siglo XX. Bogot4, Colombia: Procultura.

Sierra, R. (1982). Temas y corrientes de la filosofia colombiana en el siglo XX. Cuadernos de
filosofia latinoamericana, 12,78-101.

Tovar, L. (2017). La historia de las ideas en América Latina, modelo para desarmar. En Reyes,
G., y Tovar, L (Eds.), Investigaciones en filosofia y cultura en América Latina (41-58).
Bogotd4, Colombia: Universidad Santo Tomas.

Tovar, L. (2006). Las fundaciones de la filosofia latinoamericana. Cuadernos de filosofia
latinoamericana, 27 (95), 15-24.

Tovar, L. (2005). Trayectoria y caracter de la filosofia en Colombia (texto actualizado).Version
original. Pensamiento y Vida, (3), 49-64.

Tovar, L. (1998). La normalizacion de la filosofia en Colombia. Cuadernos de filosofia
latinoamericana, (72-73), 19-25.

Vélez, J. (1960). Proceso de la filosofia en Colombia. Medellin, Colombia: Universidad de
Antioquia.

108



Windelband, W. (1948). La filosofia de los griegos. México D.F., México: Antigua libreria
Robredo.

Zea, L. (1985). La filosofia americana como filosofia sin mas. México D.F, México: Siglo XXI.

Zea, L. (1979). Precursores del pensamiento latinoamericano contemporaneo. México D.F.,
México: Sep Diana.

109



ANEXOS

Anexo cuadro No.1. Ejemplo de relacién de algunas™ Instituciones Universitarias de Colombia y el aporte a
la profesionalizacion y difusion de la filosofia en la Normalizacion.

Institucion Facultad, Departamento, Afio de Revista Afio de Vigente
Universitaria Centro y/o Instituto de Filosofia creacion filoséfica creacion 9
-Facultad de Filosofia -1967
. . -Centro de Investigaciones de la -1981 . g
Universidad | £ itad de Filosofia (CIFF) RevistaAnalisis | _jg6g si
Santo Tomas . -Cuadernos de Filosofia -
. -Centro de Documentacion en -1983 - . -1979 -Si
(Bogotd) - ’ . Latinoamericana
Filosofia- Fray Bartolomé de las
Casas
P(_)nt|f|_c|a -Facultad de Filosofia -1930 -Revista Univesitas -1983
Universidad - . .
Javeri Philosophica y Notas de -Si
averiana Filosofia
(Bogotd)
Universidad del - Revista Colegio -1905
Rosario -Facultad de Filosofia -1974 Mayor de  Nuestra -Si
(Bogotd) Sefiora del Rosario
Universidad de
San -Facultad de Filosofia -1961 -Revista Franciscanum -1959 -Si
Buenaventura
(Bogotd)
-Instituto de Filosofia y Letras 1946
Universidad -Facultad de Filosofia 1952 1951 Si
Nacional de -Facultad de Filosofia y Ciencias 1966 -Revista Ideas y Valores
Colombia Humanas -Revista Studium 1956 -No
(Bogotd) -Departamento  de  Filosofia vy
- -1966
Humanidades
Universidad d? la -Facultad de Filosofia y Humanidades -1965 -Revista Logos -1973 -Si
Salle (Bogota)
Universidad -Escuela de Educacion y -1952 . - .
Pontificia Humanidades: Programa de Filosofia -Revista Escritos -1974 -S|

'® Hay que mencionar que durante la etapa de normalizacién surgieron otras instituciones universitarias que crearon
la Facultad de Filosofia y Letras y/o Departamento de Filosofia y/o programa de Filosofia; sin embargo, en algunas
de ellas no se encontré que tuvieran revista estrictamente dedicada a la filosofia, algunas contaron con una revista
institucional donde se publicé diferentes temas de estudios incluyendo el interés por la filosofia. Algunas de ellas,
por ejemplo: La Universidad de Caldas (Manizales) abrié la Facultad de Filosofia y Letras (1959) y cont6 con una
revista institucional Revista Universidad de Caldas (1957); La Universidad La Gran Colombia (Bogotd) abrio el
Departamento de Filosofia e Historia adscrito a la Facultad de Ciencias de la Educacion (1962). La Universidad San
Buenaventura (Cali) abrié el programa de Filosofia e Historia adscrito a la Facultad de Educacién (1970). La
Universidad Mariana (Pasto) abrié el Programa de Filosofia y Teologia (1970) adscritas al Instituto Mariano (1968)
y contd con una revista institucional Revista Unimar (1982) vigente hasta la actualidad. La Universidad de Narifio
(Pasto) abri6 El Departamento de Filosofia y Humanidades (1963) adscrito a la Facultad de Educacion, desde 1991,
en la actualidad pertenece a la Facultad de Ciencias Humanas, cont6 con la Revista Awasca (1974), Revista Nomade
(1977), la Revista Mopa Mopa (1983) adscrita al Instituto Andino de Artes Populares -IADAP- creado en 1979
(actualmente vigente), la Revista Meridiano (1967) adscrita a la Facultad de Educacién, actualmente pertenece a la
Facultad de Ciencias Humanas (vigente). La Revista Estudios Latinoamericanos (1997) adscrita al Centro de
Estudios e Investigaciones Latinoamericanas —CEILAT- creado en 1996 (vigente). No se puede negar que en la
Universidad de Narifio también existieron otras revistas institucionales como “Anales de la Universidad de Narifio”
(1933), entre otras. La Universidad del Atlantico (Barranquilla) abri6 el programa de Filosofia adscrito a la Facultad
de Ciencias Humanas (1996), conté desde 1935 con la Revista Universidad de Antioquia, y en 1990 se fundd la
Revista Estudios de Filosofia.

110



Bolivariana y Letras
(Medellin) -Facultad de Filosofia Eclesiastica -1984
adscrita a la Escuela de Ciencias
Eclesiasticas (Filosofia y Teologia)
Universidad del | -Departamento de Filosofia. Adscrito -1964 -Revista Praxis 1977 S
Valle (Cali) a la Facultad de Humanidades Filoséfica
. . -1955
Universidad de -Facultad de Fllosofla} y Letras 1983 _ )
-Departamento adscrito a la Facultad -Cuadernos de Filosofia
los Andes - I - -1978 -No
. de Humanidades y Ciencias Sociales y Letras
(Bogots) -Departamento de Filosofia
-1997
Universidad de -Departamento de Filosofia Adscrito -1965 . . -Si
B . -Revista Estudios de
Antioquia a la Facultad de Ciencias Humanas . . -1990
. Filosofia
(Medellin)
-Departamento de Humanidades
-Facultad de Humanidades
A -Facultad de Ciencias Humanas y -1969 - .
CUarl‘J'(‘:’:r(sP'gag %?l') Sociales 1970 | “Revista Utopia 1993 Si
pay -Departamento de Filosofia y Letras -1970
Adscrito a la  Facultad de
Humanidades

Fuente: Cuadro adaptado a esta investigacion desde Universidad Santo Tomas (1985).

Anexo cuadro No.2. Ejemplo de eventos filosoficos realizados en la Normalizacion (afios 50-80).

Evento Regrigaci?én Institucion Organizadora Temética
Homenaje a Ortega y Gasset Of;%%re Instltﬁtichp%?] i(C:gItura La recepcion de Ortega y Gasset en Colombia
Seminario Colombiano de Octubre F_ondo Unlver_snarlo .
Filosoffa y Letras 1956 Nacm/n.al, coordinado por Varios
Félix de Restrepo
Homenaje a Menéndez y Noviembre Instituto de Cultura Recepcion de Menéndez y Pelayo en
Pelayo 1956 Hispanica Colombia
Homenaje a Miguel de 1964 Instituto de Cultura La recepcion del pensamiento de Unamuno
Unamuno Hispanica en Colombia
Seminario Nacional de Noviembre Centro de Investigacion y Filosoffa y Sociedad
Filosofia 1974 Asociacion Social CIAS
I Foro Nacional de Filosofia Junio Universidad de Narifio Implicaciones POI'E'?aS de la practica
1975 filosofica
Oficina Interuniversitaria de
. . ’ Octubre Asuntos Culturales por el .
Cursillo de Filosofia 1975 Frente Cultural Varios
Universitario
Seminario Nacional de Junio Facultad de F_|Ioso_f|a y .
. . Letras de la Universidad de Varios
Epistemologia 1976 |
0s Andes
11 Foro Nacional de Filosofia Noviembre Universidad de Cordoba -F_|Iosof|a P_OlItICE} -
1976 -Marxismo y Psicoanalisis
-Metodologia de la investigacion activa
Simposio Internacional sobre . Asociacion Internacional de -Relaciones ente investigacion activa y
o - Abril . . S .
Investigacion Activa y 1977 Sociologia, la UNESCO y ciencia aplicada
Andlisis Cientifico otras entidades -Relaciones entre los intelectuales y los
movimientos politicos
Departamento de Filosofia -Metafisica
111 Eoro Nacional de Filosofia Julio de la Unive_rsidz_id Na_cio_nal ) -Epistemologia _
1978 de Colombia-Financiacion -Filosofia del lenguaje
del Icfes y Colciencias -Filosofia social
111 Seminario sobre Mayo “Epistemologia y politica” Epistemologia y politica. El problema de las
Epistemologia y Politica 1979 del Consejo relaciones entre racionalidad positiva y

111




Latinoamericano de
Ciencias Sociales
(CLACSO). Patrocinada
por Secretaria de Clacso,
Colciencias, y la Fundacién
Friedrich Nauman de
Colombia

racionalidad dialéctica en las ciencias sociales

Simposio sobre
Manifestaciones Culturales

de la Sociedad Colombiana Noviembre A . .
. Universidad Javeriana Varios
Contemporanea. 1979
Aproximaciones
Interdisciplinarias
Sociedad Colombiana de
I Coloquio Sociedad Noviembre Filosofia apoyo financiero Heideaaer v Ia historia de Ia filosofia
Colombiana de Filosofia 1979 del Icfes y la Universidad ggery
Nacional de Colombia
Centro de Ensefianza
I Congreso Internacional de Junio Desescolarizada y la Problemas y temas de la filosofia
Filosofia Latinoamericana 1980 Facultad de Filosofia de la latinoamericana
Universidad Santo Toméas
11 Coloquio Sociedad Agosto Sociedad Colombiana de Segundo centenario de la publicacion de la
Colombiana de Filosofia 1980 Filosofia Critica de la razon pura de Inmanuel Kant
. -Metafisica
IV Foro Nacional de Noviembre a LcJ)n;\c/j%rSIS?%gfciiigzz e -Epistemologia
Filosofia 1980 poyadop lcfes -Filosofia del Lenguaje
-Filosofia Social
Seminario de Filosofia Diciembre La,UnlverSN?ad Inccaa _Bases_ teo_r[cas y m,e_todologlcas d_e la
o través del Instituto Central investigacion cientifica sobre realidad
Cientifica 1980 . S -
de Socialismo Cientifico objetiva
I Encuentro Nacional de Diciembre Icfes y la Universidad de Prob_lemgs.fundamentale§ de la Investigacion
. - ’ filosdfica en Colombia y sus posibles
Investigadores en Filosofia 1980 los Andes :
soluciones
Goethe Institut y la Conferencias:
Conferencia de Hans Georg Febrero - Y -“Fenomenologia, hermenéutica y la
Sociedad Colombiana de - L
Gadamer 1981 . . posibilidad de la metafisica
Filosofia . . L. N
-“Heidegger y el existencialismo
111 Coloquio de la Sociedad Septiembre Sociedad Colombiana de La filosofia francesa actual
Colombiana de Filosofia 1981 Filosofia
La Universidad Nacional de
V Simposio Latinoamericano | Julio-agosto Colombig, la Universidad Matematicas, relaciones de la légica
. " de los Andes y la o . . . "
de Logica Matematicas 1981 - . matemaética con la filosofia y la informatica
Asociation for Symbolic
Logic
I Foro Nacional de Septiembre Coordinadora Nacional de Contribucion al dialogo interuniversitario
Estudiantes de Filosofia 1981 Estudiantes de Filosofia filosdfico
Marzo Universidad del Valle
V Foro Nacional de Filosofia 1982 apoyo financiero del Icfes y Varios
Colciencias
Centro de Ensefianza
I1 Congreso Internacional de Julio Desescolarizada y la S . - .
Filosofia Latinoamericana 1982 Facultad de Filosofia de la Historia de las ideas en América Latina
Universidad Santo Tomas
Ciclo de Conferencias de la . . .
Sociedad Colombiana de Noviembre Sociedad _Colorpblana de Varios
. . 1982 Filosofia
Filosofia
IV Congreso Internacional de Julio La _Unlor) Munfjl_al de Bien y sociedad: la metafisica de la justicia
e Filosofia Catdlica- -
Metafisica 1982 L . social y del desarrollo
Universidad Javeriana
Il Foro Nacional de Octubre Coordinadora Nacional de -Filosofia y sociedad
Estudiantes de Filosofia 1982 Estudiantes de Filosofia -Epistemologia

112




(miembros de las
Universidades Santo
Tomaés, Nacional y

-Metafisica
-Temas abiertos

dialectico

Universidad Incca a través
del Centro de Filosofia

Javeriana)
IV Coloquio de la Sociedad Diciembre Sociedad Colombiana de La filosofia de Hegel
Colombiana de Filosofia 1982 Filosofia
Conferencias:
-“Individuo y sociedad a la ley de la filosofia
hegeliana del espiritu”
Conferencias de Iring Marzo Goethe Institut y la -“Actualidad y significado del concepto de
F Sociedad Colombiana de “sociedad civil” en el pensamiento politico de
etscher 1983 . , -
Filosofia Hegel
-“La creencia en el progreso tecnoldgico y
ecologia en el pensamiento de Marx y
Engels”
Seminario sobre la vigencia Marzo .
de la obra de Carlos Marx 1983 CINEP Varios
-Historia de la filosofia y metafisica
. Universidad de Antioquia -Epistemologia e historia de las ciencias
vi Forq Naupnal de Mayo apoyo financiero del Icfes y -Filosofia del lenguaje y ldgica
Filosofia 1983 . : . . -
Colciencias -Filosofia social y politica
Banco de la Republica con
Primer Encuentro de la Noviembre- la colaboracion della. . -
Cultura Hispanoamericana diciembre Premdenmg de la Republica, Homenaje a la generacion del 27.
1983 la Embajada de Espafia,
Colcultura y otras entidades
Octubre- . ’

. . . - Facultad de Filosofia de la : , . -
Homenaje a Xavier Zubiri noilgg\]sbre Universidad Santo Tomas Perspectivas actuales de la filosofia de Zubiri
V Coloquio de la Sociedad Sociedad Colombiana de . , .

Colomqbiana de Filosofia 1983 Filosofia La filosofia analitica
Cursos sobre problemas I_ns_tltuto Qentra_l del .

L Socialismo Cientifico de la Curso libre sobre problemas actuales del
actuales del materialismo 1984

materialismo dialéctico

Fuente: Cuadro adaptado a esta investigacion desde Universidad Santo Tomas (1985).

Anexo cuadro No 3. Comunidades filosoficas de Colombia surgidas en la Normalizacion.

Nombre de la Afio de Lugar de |
Y o L ntegrantes
Asociacion Creacion | Creacion
1 Generacion: *2 Generacion:
-Antonio Maria Bergmann - Juan José Botero
-Cayetano Betancur - Rafael Carrillo
Sociedad 1957 - Jaime Jaramillo Uribe - Victor Florian
Colombiana de Bogota -Carlos Holguin - Carlos B. Gutiérrez
Filosofia *1978 -Abel Naranjo Villega -Danilo Guzmén
(SCF) -Jaime Quijano Caballero - Gonzalo Hernandez de Alba

-Reverendo Padre Bernardo Saldarriaga
- Alfredo Trendall

- Jaime Vélez Saenz
- Carlos Valderrama
-Reverendo Padre Félix Antonio Wilches.

-Daniel Herrera
-Guillermo Hoyos

- Juan Manuel Jaramillo
-Guillermo Mina

- Luis Enrique Orozco
-Ramoén Pérez Mantilla
-Gerardo Remolina
-Alfonso Rincon

- Rubén Sierra

-Geméan Marquinez Argote
-Daniel Herrera Restrepo

113




-Jaime Rubio Angulo
Grupo de 1970 Bogota -Joaquin Zabalza Iriarte
Bogota -Eudoro Rodriguez
-Luis José Gonzales
-Teresa Houghton
-Juan José Sanz Andrados
-Saul Barato
-Angél Maria Sopo
-Roberto Salazar Ramos
Asociacion de 1982 Bogota No se encontré integrantes puntuales.
Filosofiay “La Asociacion cuenta con una Asamblea General, compuesta por el conjunto de
Liberacion sus miembros, que se retinen cada dos afios, y unas coordinaciones regionales o
(AFYL) nacionales, integradas por los miembros a ese mismo nivel” (Universidad Santo
Tomas, 1985, p. 200)
En la época era coordinador Roberto Salazar Ramos
Seminario
Xavier Zubiri de 1985 Bogota Director: German Marquinez Argote
Bogota

Fuente: Cuadro adaptado a esta investigacién desde Universidad Santo Tomas (1985).

Anexo cuadro No.4. Clasificacion de filésofos colombianos y corrientes filosoficas en la Normalizacion.

Representantes de la filosofia

Corrientes filos6ficas

-Guillermo Hoyos
-Daniel Herrera Restrepo
-Gonzalo Serrano

-Juan Manuel Botero

La fenomenologia

-Jorge Aurelio Diaz
-Alberto Restrepo
-Angelo Papacchini
-Ramdn Pérez Mantilla

Hegelianismo

-Carlos B. Gutiérrez
-Jaime Rubio
-Angel M. Sopo

Hermenéutica

-Rubén Sierra Mejia
-Adolfo Leén Gémez
-Magdalena Holguin
-Danilo Guzman

-Juan Manuel Jaramillo

Filosofia Analitica

-German Marquinez Argote
-Luis José Gonzales
-Roberto Salazar

-Eudoro Rodriguez

Filosofia Latinoamericana

-Jaime Vélez Séaenz
-Jaime Hoyos
-William Betancur

Metafisica

-Luis Enrique Orozco
-Victor Florian

-Gonzalo Hernandez de Alba

Filosofia de la ciencia

-Fidedigno Nifio
-Luis Enrigue Ruiz
-Germéan Marquinez Argote

Pensamiento de Zubiri

Fuente: Cuadro adaptado a esta investigacion desde Herrera (1992).

114




