HUELLAS EN LA SELVA

CARLOS ADRIAN BENAVIDES TOBAR

UNIVERSIDAD DE NARINO
FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE HUMANIDADES Y FILOSOFIA
MAESTRIA EN ETNOLITERATURA
SAN JUAN DE PASTO
2021



HUELLAS EN LA SELVA
ANALISIS DE LOS IMAGINARIOS SOCIALES PRESENTES EN LA COMUNIDAD
UITOTO DE LA MALOCA JURAMA EN LA CIUDAD DE FLORENCIA,
DEPARTAMENTO DEL CAQUETA

CARLOS ADRIAN BENAVIDES TOBAR

Trabajo de Grado presentado al Comité Curricular de la Maestria en Etnoliteratura como

requisito parcial para optar al titulo de Magister en Etnoliteratura.

Asesor: Dr. HONATAN FAJARDO.

UNIVERSIDAD DE NARINO
FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE HUMANIDADES Y FILOSOFIA
MAESTRIA EN ETNOLITERATURA
SAN JUAN DE PASTO
2021



Huellas en la selva 3

Nota de responsabilidad

"Las ideas y conclusiones aportadas en el trabajo de grado son responsabilidad exclusiva

de sus autores".

Articulo 1 del acuerdo 324 de octubre 11 de 1966, emanado del Honorable Consejo

Directivo de la Universidad de Narifio.



Huellas en la selva

San Juan de Pasto, Abril 2021

Nota de aceptacion.

Presidente del Jurado

Jurado

Jurado



Huellas en la selva 5

Agradecimientos

Agradezco a la comunidad Uitoto Jurama de la ciudad de Florencia Caqueta coautores de
este texto, en especial al Cacique Emilio Fiagama y su yerno Diego Diaz, mis més profundos
agradecimientos. Espero que este trabajo haga honor a sus palabras y su sabiduria. Al doctor
Honatan Fajardo a sus precisos aportes en la tarea de asesoria y a su contribucion personal.

A la universidad y todas las experiencias que ella proporciona.



Huellas en la selva 6

Dedicatoria

A la vida, a mis padres por todo su apoyo y comprension, a mis hermanos por su ternura
y compafiia, su complicidad ha formado mi manera de pensar y amar.

A mi hijo Lucas Samuel por su amor incondicional.



Huellas en la selva 7

Resumen

Este informe de caracter cualitativo trata de brindar un acercamiento a los imaginarios de
la comunidad Uitoto en el cabildo urbano de la ciudad de Florencia en el departamento del Caqueté
desde tres espacios relacionales considerados como sujetos de significado: 1) el petroglifo del
Encanto a orillas del rio Hacha, 2) la maloca Jurama ubicada en la periferia de la ciudad y 3) los
barrios periféricos de asentamiento legal e ilegal. EI proceso investigativo tiene un caracter
etnogréfico y articula el montaje narrativo propuesto por Walter Benjamin como herramienta de
construccién de conocimiento a partir de diferentes piezas, dando preponderancia a la oralidad y
los relatos de los sujetos participantes como fuentes primarias de conocimiento y analisis. Para la
comprension de las constelaciones de significado se retoma la teoria de los imaginarios
socioculturales propuesta por Cornelius Castoriadis, con el propdsito de acoger y reconocer los
rastros y los rostros de la comunidad.

En la investigacion se delimita el campo de estudio en tres &mbitos descritos anteriormente,
configurados por los diferentes sujetos que se relacionan con el territorio resignificandolo. Al
frecuentar tales parajes, convivir con la gente, escuchar sus relatos y experiencias, observar y
dejarse mirar por sus imagenes, se indaga en la compleja trama de acontecimientos que entre ellos
se inscribe, en las textualidades vivas y en los imaginarios donde se entretejen memorias en
movimiento, huellas de alteridades e identidades en transformacién, pasajes entre la selva y la
ciudad, relaciones inesperadas y tensas, donde surgen diversas formas de actuar en el presente, de
resistir y de reexistir creativamente.

Palabras clave: Uitoto, mito, Petroglifo, Maloca, periferia, imaginarios sociales, montaje

narrativo, interculturalidad, transculturalidad, diversidad, intertextualidad.



Huellas en la selva 8

Abstract

This qualitative report tries to provide an approach to the imaginaries of the Uitoto
community in the urban council of the city of Florencia in the department of Caqueta from three
relational spaces considered as subjects of meaning: 1) the petroglyph of Encanto on the banks of
the river. Hacha River, 2) the Jurama maloca located on the outskirts of the city and 3) the
peripheral neighborhoods of legal and illegal settlement. The investigative process has an
ethnographic character and articulates the narrative montage proposed by Walter Benjamin as a
tool for the construction of knowledge from different pieces, giving preponderance to orality and
the stories of the participating subjects as primary sources of knowledge and analysis. To
understand the constellations of meaning, the theory of sociocultural imaginaries proposed by
Cornelius Castoriadis is taken up, with the purpose of welcoming and recognizing the traces and
faces of the community.

The research delimits the field of study in three areas described above, configured by the
different subjects that relate to the territory by resignifying it. By frequenting such places, living
with people, listening to their stories and experiences, observing and allowing oneself to be looked
at by their images, one investigates the complex web of events that are inscribed between them,
the living textualities and the imaginary where memories are interwoven. in motion, traces of
alterities and identities in transformation, passages between the jungle and the city, unexpected
and tense relationships, where diverse ways of acting in the present arise, of resisting and creatively
re-existing.

Keywords: Uitoto, myth, Petroglyph, Maloca, periphery, social imaginaries, narrative

montage, interculturality, transculturality, diversity, intertextuality.



Huellas en la selva

Contenido

Introduccion
1. El petroglifo del Encanto

1.1 Algunos aspectos contextuales.

1.2 Libro de piedra.

1.3 El encanto del Rio Hacha.

1.4 “Algunos simbolos” en el petroglifo El encanto.
1.4.1 Zoomorfos.
1.4.2 Antropomorfos.
1.4.3 Geomorfos.

2. La Maloca Jurama
2.1 Generalidades.

2.2 La arquitectura del mundo.

2.3 Tecnologia Uitoto, el “maguare” y la “chagra”
2.4 El mambe y el ambil.

2.5 El baile de frutas.

3. Limites de selva y ciudad
3.1 Generalidades.

3.2 Acontecimientos actuales en los imaginarios sociales Uitoto.
3.2.1 Las marchas cocaleras de los noventa.

Conclusiones
Recomendaciones
Referencias

Cibergrafia

ANEXO 1. Entrevista con las autoridades del resguardo Uitoto-Jurama.

ANEXO 2. Entrevista autoridades del cabildo Jurama.

Pag.

12
16
16

19
22
36
40
47
57

60
61

77
84
90
92

96
97

100
104

110
115
116
122
124
135



Huellas en la selva

Figura 1.
Figura 2.
Figura 3.
Figura 4.
Figura 5.
Figura 6.
Figura 7.

Lista de figuras

Fotografia de pictogramas en la serrania de Chibiriquete.

Petroglifo El encanto. Transcripcion a escala de E. Silva Celis, (1968)

Petroglifo del Encanto, fotografia y tizado, (1962)

Cara sur oriental, petroglifo del encanto, Florencia, Caqueta, Afio (2020)

Petroglifo del Encanto
Simbolo A, ave riverefa

Simbolo B, mamifero amazoénico

Figura 8. Animal acuatico serpentiforme

Figura 9.

Figura 10.
Figura 11.
Figura 12.
Figura 13.
Figura 14.
Figura 15.
Figura 16.
Figura 17.
Figura 18.
Figura 19.
Figura 20.
Figura 21.
Figura 22.
Figura 23.
Figura 24.
Figura 25.
Figura 26.
Figura 27.
Figura 28.

Los petroglifos en la ceramica de Napo

Lava patas, cultura san Agustin, Huila

Conjunto simbdlico, fragmento, linea serpentiforme
Simbolo A, Rostro de recién nacido

Petroglifo Bomboiza

Hombre sentado-Petroglifo el Encanto

Petroglifos de poblacion de Lumbaqui, Ecuador
Representaciones del hombre sentado

Dibujo a escala de la figura principal cedente

Presencia antropomorfa

Rostros difusos, conjunto A

Petroglifos de Cotundo en la provincia del Napo
Esquema representacion antropomorfa
Conjunto simbdlico

Transcripcion a escala

Elementos geometricos

Fragmento circulos concéntricos

Cara nororiental, detalle, petroglifo del Encanto

10

Relacion simbolica gréafica con otras piezas liticas de la amazonia

Finalizacion del recorrido turistico alrededor de la reserva el manantial



Huellas en la selva

Figura 29. Puerto Limon, casa escuela

Figura 30. Mapa de la cuenca amazonica

Figura 31. Mapa territorios pueblos amazo6nicos

Figura 32. Diagrama de organizacion al interior de la maloca

Figura 33. Visita de estudiantes de la Universidad de la amazonia

11

69
73
74
83
84



Huellas en la selva 12

Introduccion

Diversas son las miradas que se han constituido acerca de la Amazonia. Desde la
época de la conquista fue vista como una fuente inagotable de recursos y bellezas exoticas para los
0jos codiciosos y asombrados de esparioles y portugueses. Algunos la consideraron un territorio
habitado por seres salvajes o mitoldgicos, como en el caso del descubridor del rio Amazonas, el
conquistador espafiol Francisco de Orellana, del que se derivan, asi como de los relatos de otros
exploradores, algunos de los imaginarios que se tienden sobre este territorio magico y vital. Como
se aprecia en el libro de Leopoldo Benitez, Argonautas en la selva (2002), donde las experiencias
de los primeros conquistadores y sus vivencias, narraciones y creencias son elevadas a la categoria
de mitos. Asi, se han entretejido imaginarios a partir de esos relatos que suelen sedimentarse como
narrativa oficial, mientras que las narrativas, los imaginarios y las multiplicidades de sentidos de
los habitantes, de los sujetos y colectivos que desde hace milenios han poblado y construido sus
modos de vida social en este lugar, en ocasiones, suelen ser menospreciados, ignorados o
subordinados por el relato oficial. Sin embargo, no es la Gnica versién que cuenta. Hoy en dia es
necesario valorar no sélo esas “grandes narrativas” que historicamente se han contado, Sino
también aproximarse a los relatos de aquellos sujetos que, pese a las tentativas de invisibilizacién
y al exterminio etnocida, no han dejado de agenciar devenires entre los margenes y de desarrollar
estrategias de sobrevivencia para florecer resignificando y reinventando la Amazonia de manera
singular y plural.

Huellas en la selva es el resultado de un proceso investigativo que surge del encuentroy la
convivencia con la heterogeneidad y diversidad de narrativas y de imaginarios que animan y
configuran la Panamazonia, al escuchar las voces de la memoria ancestral a través de los herederos
de su cultura y conocimiento, en la interaccion y el encuentro con algunos de los integrantes de la
comunidad Uitoto Jurama y en la aproximacién a diferentes ambitos significativos en la
configuracién plural e intercultural de la ciudad de Florencia, en el departamento del Caqueta.
Dentro de una dindmica de respeto hacia los conocimientos ancestrales, reconociendo la vitalidad
de su oralidad, el valor investigativo de los relatos etnohistdricos, la pertinencia de su
epistemologia en los estudios socioculturales, especificamente en los campos de la etnoliteratura
y el arte, se propone un descentramiento respecto de la lectura habitual que se suele hacer del

habitante y del sujeto amazonico y un descubrimiento del universo amazoénico y sus estéticas.



Huellas en la selva 13

Los distintos espacios como sujetos de significados hacia los que se aproxima esta
investigacion son revisitados y reinterpretados, estableciendo relaciones posibles entre diversos
fendmenos temporales, espaciales, artisticos, narrativos, poéticos, ecolégicos, humanos que hacen
parte de los imaginarios sociales que dinamizan la comunidad y que cada vez con mayor urgencia
precisan ser apreciados no sélo desde una Idgica academicista y abstraccionista, Sino como puente
crucial de relatos, experiencias y alientos de vida que fecundan la realidad tornandola una floresta
de posibles. Para tomar en cuenta y referenciar el concepto de los imaginarios amazonicos, se
puede citar el libro de Joao de Jesus Loureiro, Cultura amazénica: una poética del imaginario
(1995), donde se argumenta y expone, que los imaginarios del hombre amazonico platean una
relacion directa con la naturaleza y los acontecimientos sociales, econdmicos y politicos.

En esta investigacion la relacion entre la cultura y la naturaleza es una dindmica vital por
su impacto en la vida social, el desarrollo humano ecoldgico, la relacion intercultural entre
diferentes colectivos étnicos, asi como entre diferentes seres y formas de existencia que interacttian
y hacen parte de la rica biodiversidad del territorio amazonico en el piedemonte de la cordillera
oriental en Colombia. El relacionamiento multidimensional en el territorio, la coexistencia con
otros, no exenta de tensiones, deja huellas que animan expresiones y otros procesos de
subjetivacion, tanto entre los imaginarios sociales como en las manifestaciones de la vida
cotidiana. Tales marcas o huellas conllevan un caracter imaginario, real y simbdlico. Al seguirlas,
sin que se dejen apropiar del todo y cuando se exponen a las alteridades que las atraviesan e
irrumpen, tal vez sea posible aproximarse, pero no como si se tratara de una esencia dada o fija,
sino como algo relacional y complejo, hacia los procesos de constitucion inacabada de las
identidades de sujetos que se tornan lo que son en el devenir y la comparecencia con otros.

En este recorrido las metodologias, instrumentos y rutas que ofrece la investigacion
narrativa han sido importantes, ya que lleva a considerar la manera como la funcion narrativa
permite la comprension de la experiencia vivida y la interpretacion del proceso dindmico a través
del que se configuran en el tiempo las identidades narrativas (Ricoeur, 1986). Por medio de la
investigacion narrativa es posible cuestionar la unidimensionalidad epistémica y se trata de
proponer alternativas ante los paradigmas rigidos del positivismo a veces aun predominantes en la
produccién, organizacién y transmision del conocimiento y el desarrollo de las narrativas

modernas y de la academia.



Huellas en la selva 14

Sin ceder al confinamiento en el que se presume apartar y excluir la experiencia del sujeto
investigador, en el camino metodoldgico recorrido fue importante asi mismo la articulacion
reflexiva del relato de mis propias experiencias vividas en el proceso investigativo constituido por
encuentros, didlogos, viajes, travesias y acontecimientos inesperados y memorables que al mismo
tiempo constituyeron una senda de conocimiento y lectura, es decir, una abertura a la comprension
interpretativa de los maltiples mundos y sentidos posibles entre las huellas de lo que alguna vez
fuese llamado portal de la selva amazénica.

De esta manera, a través de las huellas y dejandose atravesar por ellas en la escritura, se
presta atencién a los procesos de transformacion social de la comunidad con respecto a las
relaciones entre la selva y la ciudad, aproximandose a diferentes textos y contextos dindmicos con
los que se dialoga y desde los que se elabora un montaje narrativo y reflexivo que aporte al
desarrollo de procesos creativos en etnoliteratura, desde una mirada plural y diversa. Asi, al pensar
de manera relacional el territorio, en el encuentro con los rastros y los rostros que lo animan, a la
escucha de los testimonios recolectados y la irrupcion del “continuum” historico a través del
montaje, se genera cierto efecto de descentramiento y de desmontaje en algunos conceptos y
representaciones cerradas vinculadas con la escritura, la oralidad, la etnohistoria, las artes y la
cultura. Este deslizamiento recuerda que el ambito amazonico interpela y exige cierto proceso de
reinterpretacion de las relaciones entre el territorio y los sujetos que se relacionan e interactian
construyendo dindmicas significativas que desbordan la representacion textual y contextual
tradicional, pues como lo sefiala Juan Duchesne Winter, en su texto, Invitacion al baile del
mufieco: mascara, pensamiento y territorio en el Amazonas (2017), el con-texto literario
amazonico:

. se compone de relaciones extratextuales donde la escritura alfabética es un
elemento mas, si bien ha sido privilegiado por el sistema letrado dominante. Para
leer la literatura amazdnica hay que leer el territorio, entendido este no como un
perimetro o area estrictamente espacial y geogréafica, sino como reticula de actores,
colectividades constitutivas del sentido de la tierra. No se trata, entonces, de seguir
el modelo dominante de la lectura en la cual un sujeto interpreta a un objeto de
manera unidireccional, sino de una interaccion que va mas alla de la interpretacion
convencional y conlleva el establecimiento de relaciones entre actores con

multiples perspectivas. Mas bien se asume el hecho de que cada sujeto constitutivo



Huellas en la selva 15

del territorio trata de interpretar como el otro interpreta y no hay nadie capaz de
fungir exclusivamente como el intérprete o el sujeto del conocimiento. Tal lectura
es, en suma, un recorrido del territorio, y el territorio es una red de actores
colectivos méas que un simple espacio. (2017, p.2)

En esta travesia entre las huellas de la selva la estructura del informe se divide en tres
espacios considerados como sujetos de significado cuyo recorrido, presentacion y analisis se
organiza a manera de capitulos de la siguiente manera. El primer capitulo trata de aproximarse al
testimonio milenario en los trazos de la memoria de las piedras, a través de las constelaciones
simbdlicas y los imaginarios socioculturales que se configuran en El petroglifo del Encanto. En el
segundo capitulo se piensa en posibles vinculos entre esta importante obra rupestre, portadora de
huellas y simbolos ancestrales, con los imaginarios sociales actuales de la etnia Uitoto. Para lo que
se hace una aproximacion a la maloca Jurama, donde al abrigo de la palabra dialogada se recogen
las narrativas y reflexiones de algunos integrantes de la comunidad, quienes recuerdan algunas de
las costumbres, usos y tradiciones, sus experiencias, sentires, sabores y saberes vectorizados por
la oralidad y la rica tradicion narrativa de la amazonia. En el tercer capitulo se presenta una mirada
del acontecer actual en el asentamiento periférico y su relacion con la ciudad de Florencia en
constante expansion, todo lo anterior dando prioridad a lo que Hugo Nifio ha llamado el etnotexto,
para tratar de manera axioldgica las voces vivas del territorio, como lo expone en el siguiente
fragmento extraido del libro, el etnotexto las voces del asombro (2008):

Veo al etnotexto como una alternativa axiolégica como una fuente autorizada de
conocimiento corografico, como fuente también de recursos narrativos, por sus
propiedades totalizadoras y como un practica discursiva directamente vinculada
con los conflictos de nuestro tiempo y no como una simple verbalizacién nacida y
terminada en la mente de culturas paraconcientes. (2008, p. 12)

Ademas de las conclusiones y la bibliografia pertinente que apoya conceptualmente el
trabajo referencial, también se presentan anexos y evidencias recogidas en el trabajo de campo que

son la base desde donde se organiza y construye este informe.



Huellas en la selva 16

1. El petroglifo del Encanto

En Florencia existen remanentes de memorias ancestrales, huellas y rastros anteriores a ese
bello nombre donde se expresa el intercultural didlogo y el encuentro con la diversidad de sus
pobladores, latencias donde quedaron plasmadas sus sensibilidades y sus reflexiones de manera
creativa y artistica, pero que también son indicio testimonial y sobreviviente de las dinamicas
historicas que han atravesado a la ciudad, dando lugar a diferentes procesos de transformacion y
de subjetivacion de las identidades, vinculados a la construccion de los imaginarios sociales del
pueblo Jurama, recreados, entretejidos y animados por sus habitantes. Uno de estos remanentes,
donde confluyen esos trazos de memoria, asi como los rastros del imaginario colectivo, que
mueven a establecer algunas asociaciones e interpretaciones, es el petroglifo del Encanto, obra
rupestre presente a orillas del rio Hacha, descrita y catalogada por primera vez por el arquedlogo
y Etnologo colombiano Eliecer Silva Celis en su trabajo, Los Petroglifos del Encanto (1968). Se
trata de un espacio con una gran carga simbdlica que se muestra y es de vital importancia para la
reconstruccion del relato de la memoria, las dindmicas e imaginarios socioculturales de los sujetos
y del colectivo perteneciente a los Uitoto en particular, todo esto en relacién a su acontecer actual
con la ciudad. Los Uitoto son testimonio vivo de la cultura milenaria y de la relacién con el habitat,
del diadlogo ancestral que constituye la sabiduria de su cosmogonia y de los procesos sociales e
historicos en constante tension en la amazonia colombiana.

En ese proceso de construcciéon dindmica, compleja y relacional, que pone en juego la
identidad, la diferencia, la memoria, el mito, el pensamiento, la palabra, se siguen las huellas que
conducen la mirada hacia aquellos imaginarios de la comunidad que animan su acontecer y que
podrian asociarse con sus modos de existir, de resistir, con su singular aliento de vida en la

diversidad y a través de la relacion con las alteridades.

1.1 Algunos aspectos contextuales

La migracion de grupos humanos en el piedemonte selvatico, al suroriente del pais, en la
region del Caqueta, particularmente hacia el territorio que hoy se conoce como la ciudad de
Florencia, capital departamental, esta ligada a procesos de interculturalidad, transculturalidad,
multiculturalidad y cuyos escenarios se configuran entre espacialidades, como sendas, caminos,

grutas, Malocas, habitats y rios, recorridos hace mucho por diversos pueblos indigenas, como



Huellas en la selva 17

Carijona, Uitoto, Coreguaje y Andoque, ademas de otros grupos anteriores que se pierden en el
tiempo.

Pero también las exploraciones de viajeros de otras latitudes deseosos de descubrir y de
conquistar nuevos territorios entre la floresta, asi como los consiguientes procesos de colonizacion
y extraccion de materias primas de la selva, metales, los arboles de quina y caucho, los frutos
amazonicos y las pieles de animales salvajes que sustentaron a los primeros colonos esparioles y
luego a los criollos que habitaron la region, han formado parte de las dindmicas que configuran
este contexto y han traido efectos y transformaciones que han marcado la memoria y restan como
rastros en el presente de aquellos parajes y sus habitantes.

La interaccion de estas dindmicas entre la pervivencia ancestral y la herencia colonial,
forma parte de este contexto, produce efectos, tensiones y transformaciones que marcan la
memoria y que recuerdan como cada cultura se entreteje en la dinamica de diversas narrativas a
veces conflictivas. Vestigios de esas herencias restan en el presente de aquellos parajes y sus
habitantes, como se expone en el siguiente fragmento del libro titulado, Canasto de vida y canasto
de las tinieblas: memoria indigena del tiempo del caucho del investigador J.A Echeverri (2010)
donde se muestra a manera de huellas y rastros los acontecimientos ocurridos a raiz de la casa
Arana de la siguiente manera:

Para la Gente de Centro, el tiempo del caucho ha sido un asunto dificil de negociar.
Pero sus cicatrices en los cuerpos y el territorio necesitan ser leidas e interpretadas.
Estas marcas pueden también convertirse en espejos que permiten nuevos modos
de curar y representar el pasado. El sitio actual donde opero6 la sede principal de la
Casa Arana en La Chorrera puede cumplir tal papel. Esta es una historia notable,
que como todos los asuntos de la Casa Arana esta llena de engafios y giros tortuosos.
(2010, p. 481)

También en El libro rojo del putumayo se pueden extraer relatos de la dificil situacion en
la amazonia, por la presencia de los colonos caucheros de diferentes paises, la explotacion, el
esclavismo y el exterminio al que se veian sometidas las poblaciones indigenas, como los Uitoto;
refiriéndose de la siguiente manera:

... en nombre de los derechos de la Humanidad, que todas las selvas de la region
del Putumayo, que cubren una extension veinte veces mayor que la de las llamadas

"posesiones” de los Arana y en donde viven millares de aborigenes indefensos,



Huellas en la selva 18

queden por siempre bajo el yugo de los peruanos y de su Gobierno que, en toda la
extension de las tierras montafiosas de esa Republica, no solamente tratan a los
indios como animales salvajes sino que convierten a sus hijos en esclavos y a sus
mujeres en concubinas. (Thomson, 1913, p. 5)

Lo que en este texto se testimonia, asi como en el Libro azul de Roger Casement, es la
terrible condicion a la que fueron sometidas muchas poblaciones amazonicas a finales del siglo
X1X'y comienzos del siglo XX, cuando se intensifico la explotacion de la mano de obra indigena
y se dio el periodo de la barbarie cauchera, la codicia y la esclavitud, con el auge de estas materias
primas y su relevancia creciente para el orden econémico y geopolitico predominante en la época.
Esto produjo un fendmeno de colonizacion masiva de grupos mestizos en la region amazonica, y
por ende, el desplazamiento de culturas originarias que fueron desarraigadas o exterminadas.

Al referirse al periodo de la barbarie cauchera y al éxodo masivo de diferentes grupos
humanos, en el trabajo de Casement se puede leer lo siguiente:

El auge de la explotacién de las gomas silvestres en la Amazonia, en el periodo
comprendido entre fines del siglo XIX y 1914, no ha sido la excepcion a esta
constante de la historia que es testigo de la desaparicion de imperios y procesos
que, durante su esplendor, se pensaban eternos. Aunque la destruccién de estos
reinos llega por modos diversos, la causa principal esta contenida en la propia
soberbia humana que anula el juicio sereno e impide ver, mas alla de las apariencias,
las contradicciones que los corroen, labrando asi un destino que no es mas que un
hijo de la ignorancia. (2011, p. 8)

Este estallido de la soberbia humana por acaparar y extraer los recursos en la amazonia,
produjo a su vez un fendmeno de colonizacién masiva de grupos mestizos en la region amazénica,
que establecieron una relacion hegemonica con respecto a los pueblos nativos, como lo propone
Euclides da Cunha en el libro, un paraiso perdido (2000, p. 161), donde se dice que los caucheros
aparecieron como los exploradores mas ventajosos de la siniestra catequesis de hierro y fuego que
exterminaron en aquellas tierras muy remotas los aborigenes sudamericanos mas interesantes. Asi,
las migraciones constantes y las necesidades de acopio para la exploracion del territorio en busca
de materias primas también generaron como resultado la formacién y consolidacion de centros

poblados al pie de la cordillera oriental.



Huellas en la selva 19

Florencia surgid y formo con el correr del tiempo, el rosario de poblados que emergieron
sobre el Piamonte de la cordillera oriental. Por otro lado, el abastecimiento que se daba por los rios
desde estas ciudades colonas hacia los lugares mas remotos en la selva donde se ubicaban los
siringales provocd la migracion de muchos grupos indigenas. Los rios fueron siempre rutas
migratorias y referentes geograficos, medios de comunicacion en la selva que llevaban en sus
riveras el testimonio de estas dinamicas, como en su texto el Rio: exploraciones y descubrimientos
en la selva amazdnica, lo ha podido constatar el antropdlogo Wade Davis (2017) al reconocer en
la rica diversidad del rio Amazonas, sus afluentes y vecinos en la extensa red hidrografica

amazoénica una fuente extraordinaria de vidas, culturas, experiencias y descubrimientos.

1.2 Libro de piedra

Las innumerables huellas liticas de arte rupestre encontradas en todo el territorio nacional
recopiladas y teorizadas por Eloy Linares Guillermo Mufios,1988, como las descubiertas lo largo
del rio Caqueta y sus afluentes, han sido estudiadas por un gran nimero de especialistas como
Fernando Urbina, cuya informacion estd depositada en varios informes realizados para el Museo
del Oro del Banco de la Republica de Colombia, y la presencia de comunidades autoctonas que
resisten de manera sociocultural perpetuando su lengua, su legado, su oralidad y el mito como
manera de preservar la memoria, dan para pensar en la importancia de la transmision de
conocimiento visual y oral en los pueblos que habitan los territorios amazonicos en particular, por
un lado, la idea de leer el arte litico, poseedor de una trama compleja de simbolos, desde una vision
ampliada de escritura utilizada para expresar el acontecer del mundo que hizo de sus paginas las
caras lisas de los pefiascos; como lo propone Gordon Brotherston en, La América indigena en su
literatura, los libros del cuarto mundo (1997), donde expone que en esta visién ampliada de
escritura de los pueblos amerindios entran los gestos, las huellas hechas por el hombre en el paisaje
y por supuesto el discurso oral. Por otro lado, sus mitos, ritos, cuentos y cantos que narran las
figuras de los héroes arquetipicos y muestran las tragedias y aventuras de sus dioses, desde el
origen de los tiempos hasta la actualidad, son portadores de valores estéticos y axioldgicos y son
entendidos como textualidades que no estan inertes y que perviven en el tiempo y el espacio. Se
puede también interpretar a partir de su relacion con el medio ambiente donde el firmamento, el
rio, el fuego y la selva son los principales portadores de las narrativas y poéticas, de civilizaciones

que entendieron el valor de la biodiversidad, del medio en el que habitan, del entorno y de los



Huellas en la selva 20

recursos naturales. Con ello, desarrollaron su forma de entender y leer la selva, relacion que se
puede establecer entre el intelecto indisociable de la sensibilidad y la naturaleza, entre el ser
humano y el animal. esa relacion hace que, por ejemplo, en el pueblo Uitoto, la representacion
visual y narrativa en los imaginarios sociales y culturales este cargada de representaciones de
animales y plantas como seres portadores de dualidad y multiplicidad, de relaciones de alteridad y
multiples significados posibles, figuras que muestran al ser humano no como un sujeto dado y
consabido, sino ante la asombrosa complejidad y la relacionalidad que lo constituyen.

Para reflexionar acerca de esa relacion presente en el pueblo Uitoto que de diferentes
modos no deja de seguir al ser humano y que éste no deja de seguir en sus devenires animales
cartografiados a través de las inscripciones en la piedra, desde los primeros pobladores y sus
expresiones artisticas y pensantes como testimonio de las multiples y diferenciales relaciones que
establecieron con los diversos seres con los que comparecian en la existencia en comun con la
naturaleza de la que hacian parte, se podria evocar una idea mencionada por el filésofo Jacques
Derrida en la conferencia “El animal que luego estoy siguiendo” (2006), donde expresa lo
siguiente:

Si sigo esta secuencia y, en lo que me dispongo a decir, todo deberia reconducir a
la cuestion de lo que «seguir», «perseguir» 0 «proseguir» quiere decir, e «ir tras»,
y a la cuestion de lo que hago cuando «sigo» y digo «sigo»; si, por consiguiente, yo
sigo esta secuencia, entonces voy desde los «fines del hombre», esto es, desde los
confines del hombre hasta «el paso de las fronteras» entre el hombre y el animal.
Al pasar las fronteras o los fines del hombre, voy al animal y me rindo a él: al
animal en si, al animal en mi y al animal que adolece de si mismo. (2006, p. 17)

De alguna manera, al seguir las huellas del animal con el que se relacionaba el hombre
antiguo, como cazador, pero también como presa, se descubren, dibujos en la arena himeda,
rastros, simbolos, que forman redes complejas de constelaciones de signos y significados, que
llevan a lecturas de los diversos mundos posibles que afloran entre la selva, a la comprensién de
las dinamicas ciclicas y de las experiencias individuales y colectivas, que son interpretadas como
un texto que se plasma de manera perene en la roca, en sitios de habitar comun, de interaccion, de
encuentro con otro, consigo mismo, con los animales, las plantas, los minerales, el rio; entre parajes
gue guardan estas imagenes y representaciones de seres ancestrales que constituyen verdaderas

obras de arte y solicitan ser entendidas como un patrimonio de todos, como una ventana que mira



Huellas en la selva 21

hacia otros tiempos, hacia inteligencias y sensibilidades cuya experimentacion y trazos no han
dejado de ser fecundos para las aventuras de las artes que vendran y sus travesias en lo
desconocido. Asi lo sefiala George Bataille, en el texto acerca de Lascaux y el nacimiento del arte
(2003)
Estos utensilios prueban la inteligencia de estos antiguos hombres, pero esta
inteligencia todavia grosera se relaciona tan solo con objetos que son los pufietazos,
las esquirlas o las pequefias puntas de silex que utilizaban. La inteligencia se
relaciona con estos objetos o con la actividad objetiva que perseguian, de esta forma
jamas distinguiremos antes de Lascaux el reflejo de esta vida interior, de la que el
arte y solo el arte puede asumir la comunicacion y del que es en su fulgor, sino su
imperecedera expresion, esas pinturas y las reproducciones que hacemos no tendran
una duracion indefinida, al menos la supervivencia durable. (2003, p. 19)

Al referirse al arte rupestre Berenice Geoffroy-Schneiter sefiala que “desde la noche de los
tiempos, el hombre no ha cesado de expresar sus dudas, sus interrogaciones y sus angustias sobre
las paredes de las cavernas o de las rocas” (2006, p. 36). La preocupacion y la exploracion de la
roca, de las profundidades, de lo subterraneo hace parte de las préacticas vinculadas al arte parietal
paleolitico segun el estudio de Amélie Bonnet Balazut, Retrato del hombre en animal (2014),
donde estudia en aquellas imagenes rupestres del Paleolitico la duplicidad y la multiplicidad de la
figura humana, como el lugar de esta experiencia limite que acontece entre la gruta, como espacio
de arte, juego y experimentacion, umbral que podria interpretarse como lugar de relacion y de
trazos diferenciales, de separacion y de retorno, de enigma primordial y de asombro ante la
humanidad animal, ante la extrafieza reconocible y que hasta nuestros dias no para de inquietarnos
y hacernos imaginar.

Asi pues al aproximarse al petroglifo del Encanto es posible entablar didlogos y rastrear
posibles redes de relaciones y diferencias peculiares con las numerosas representaciones de
animales y hombres, entre otras figuras halladas en la llamada, capilla Sixtina del arte rupestre en
el Chibiriquete y la Lindosa, entre los departamentos de Guaviare y Caquetd, las mas antiguas
datadas incluso de tiempos donde pueblos nGmades establecieron sus zonas de caceria, poniendo
en duda incluso fechas establecidas para la migracién del hombre americano en las aceptadas y

discutidas teorias.



Huellas en la selva 22

Entre los vestigios de ElI Encanto es posible remover capas de memoria y acercarse a tales
disefios sin designio definitivo, lineas de fuga creativas plasmadas entre la roca y la arena humeda
que forman redes complejas de simbolos, signos y significados que capturan sin dejarse capturar
por completo bajo la mirada clara y distinta del que quisiera comprenderlos, pero que al mismo
tiempo incitan a otras experiencias de lecturas y escrituras expuestas en la selva, a perderse y
descubrirse entre sus textualidades humedas y deslizantes de memorias en movimiento, donde
acontecen las aventuras de sujetos y colectivos que imprimen sus busquedas intensivas, devenires
y relaciones diferenciales en la comparecencia con multiples alteridades.

Por otra parte, la dicotomia establecida entre oralidad y escritura aplicada a pueblos que
supuestamente carecerian de esta Gltima o tenian otras manifestaciones escriturales segun la visién
colonial y hegemonica de la transmision de conocimiento privilegiada en occidente, queda
absuelta ante la gran proliferacion de petroglifos en esta zona del pais, pues cobran valor y sentido
no sélo como arte, sino también en cuanto experiencias significativas de conocimiento y rastros
dindmicos de identidad sociocultural y como una forma de registro de todos los acontecimientos
de la sociedad de los habitantes de estos territorios quienes son herederos y guardianes de estos
conocimientos y manifestaciones patrimoniales que experimentan y en cuya relacion entretejen y
hacen posibles sus planes de vida en lo plural de la cotidianidad. En esa medida, en este montaje
articulado entre lo narrativo y lo imaginistico, se trata de visibilizar posibles relaciones entre el
mito de origen, y los relatos compartidos por los Uitoto y las constelaciones de sentido que se
puede entretejer con las figuras del petroglifo del Encanto, de modo fragmentario, teniendo en
cuenta en este didlogo entre saberes, imagenes e imaginarios socioculturales también los

petroglifos hallados en las riberas del rio Caquetd, especialmente en el Araracuara.

1.3 El encanto del Rio Hacha

El petroglifo del Encanto como ambito dinamico de recreacion de la memoria vy
relacionamiento con la alteridad entendida como la relacién con él otro en el paradigma de la
diversidad, muestra la interaccion entre diferentes grupos humanos y manifiesta las relaciones
vitales que sostuvieron con otras multiplicidades en este territorio biodiverso a orillas del rio
Hacha. Este ambito esta vinculado al contexto de la Amazonia colombiana, donde entre realidades

e imaginarios indesligables, la accion humana ha dejado sus marcas entre los parajes amazénicos



Huellas en la selva 23

Esa geografia estructurada por los grandes paisajes y con una historia de ciclos
naturales, es también una geografia humana. (...) ya hace 9 000 afios vivia gente
cerca de Araracuara en el rio Caquetd: cazadores, pescadores y manejadores del
monte. Desde entonces mucha mas gente ha poblado esas tierras y ha dejado sus
huellas en el monte que ha transformado, porque hay que aprender que muchas
formaciones vegetales de las selvas amazonicas tienen origen en actividades
humanas y que el monte que hoy vemos como virgen es también un monte
humanizado. Esas generaciones de gente dejaron escritas sus historias en las
piedras. (Echeverri, J. & Pérez Nifio, C., 2011, p. 95)

Esta accion de impacto sostenible y transformacion del entorno deja testimonios, entre los
rastros y trazos sobre la roca que configuran procesos de interculturalidad y transculturalidad
permitendo pensar en la multiculturalidad y la pluriculturalidad como parte vital del acontecer de
los Uitoto, también muestra un estrecho relacionamiento con el entorno y con la selva, su
importancia se resalta en las formas propias de manifestar dindmicas socio ambientales y de esta
manera esa relacion puede ser leida desde las ideas de la biodiversidad y los pensamientos eco-
sisttmicos y complejos, que entienden la ecologia conforme a necesarias relaciones de
coexistencia e interdependencia entre los diversos sujetos culturales y naturales. En la revista
titulada, Diversidad cultural del sur de la Amazonia colombiana de Paola Garcia y Sandra Lucia
Ruiz (2007), se menciona la diversidad cultural como parte de la biodiversidad de la siguiente
manera:

La diversidad cultural entendida como diversidad de grupos con identidades
plurales, diferentes estilos de vida, sistemas de valores, tradiciones y creencias,
debe considerarse como parte de la biodiversidad. La diversidad cultural se
manifiesta por la variedad del lenguaje, de las practicas para el manejo de la tierra
y el agua, del arte, de la musica, de las formas de organizacién social, de las
practicas alimentarias, de las cosmovisiones del mundo y de innumerables atributos
de las sociedades humanas. Los conceptos de diversidad cultural y de biodiversidad
consideran la multiplicidad de las culturas en una perspectiva sistémica, donde cada
cultura se desarrolla y evoluciona en contacto con las otras. (2007, p. 259)

Desde una multiperspectiva, utilizando la narracién, la etnohistorizacion vy la

interpretacion como elementos estructurales de un analisis creativo, se lanza una mirada en



Huellas en la selva 24

relacion a los conceptos de escritura y oralidad, territorio, frontera y periferia, naturaleza y cultura
de los pueblos amazoénicos, especialmente en la comunidad Uitoto; y también se proponen lecturas
posibles para las imagenes pensamientos y las constelaciones de sentido desde cierta enunciacion
artistica, etnoliteraria y antropoldgica. Con ayuda del texto de Carlos Pacheco, La comarca oral
(1992), se puede atestiguar como en la disciplina literaria hegemonica, se desconocié la oralidad
desde la conquista, como sistema de conocimiento valido de un pueblo, que configura una
cosmovision de su entorno a través de formas poéticas, sistema de valores, formas de relacion con
la comunidad, configuracién equiparable, a lo que implica el sistema de la escritura en occidente.

El petroglifo del Encanto esta ubicado cerca del centro de la ciudad, en los predios de la
institucién educativa la Salle. Se llega después de bajar a las orillas del rio Hacha, cuyas aguas
discurren por la parte posterior del colegio. En medio de una vegetacion exuberante se encuentra
un afloramiento de roca metamorfica de origen precambrico, de la formacidon conocida como
macizo de Garzon, en la que se presentan grabados, simbolos de belleza y misterio Gnicos. La
formacion geoldgica se relaciona por su origen con la conocida como Escudo Guyanés como se
evidencia en el siguiente fragmento extraido del departamento de geologia en la pagina web oficial
de Coorpoamazonia

Las Rocas metamorficas, de edad Precambrica, corresponden a las unidades
denominadas como Escudo Guyanés y Macizo de Garzén. El primero constituido
por el Complejo Migmatitico de Mitl, a su vez afectado por diferentes episodios
magmaticos, volcanicos y sedimentarios, que dieron lugar a formaciones como La
Pedrera, Roraima y Piraparana, presentando sus mayores afloramientos al oriente
de Araracuara, en las cuencas de los rios Caqueta y Apaporis. El segundo, afectado
por eventos magmaticos, esta conformado por rocas metamérficas localizadas en la
parte occidental de la region, asociadas al nucleo de las Cordilleras Oriental y
Centro Oriental. (https://www.corpoamazonia.gov.co/region/Jur_geologia.htm)

El rio Hacha, tributario del Orteguaza, se abre paso a través de este afloramiento litico. En
el lado noroccidental y pegado hacia la cordillera forma un friso con un techo rocoso a manera de
saliente. Por la ubicacion del petroglifo, justo debajo de este, se podria pensar en su posible utilidad
como refugio natural para los primeros grupos humanos de la zona. La presencia de gran cantidad
de simbolos relacionados de forma compleja lleva a pensar en una manifestacion y experiencia de

escritura. La importancia de estas manifestaciones representacionales de arte prehistorico nos



Huellas en la selva 25

acerca a las primeras exegesis artisticas que se puede referenciar mediante el texto de Andre Leroi-

Gourhan en el libro el gesto y la palabra (1971) donde dice que la basta cantidad y variedad de

expresiones paleoliticas brindan un testimonio irremplazable para la comprension de lo que son en

realidad la figuracion artistica y la escritura.

La idea del techo natural rocoso que alberga el petroglifo da pie para citar la teoria de los

Refugios pleistocénicos referenciada por Fernando Urbina, en relacion a lo propuesto por Van der

Hammen, depositada en el Boletin del Museo del Oro llamado: “El hombre sentado: mitos, ritos y

petroglifos en el rio Caqueta” (1994)

con base en estudios palinolégicos adelantados para zonas colombianas
especialmente por. Esta hipdtesis plantea cambios climaticos drasticos en la
Amazonia en donde se han alternado periodos secos y hiumedos. La menor o mayor
precipitacion lluviosa, durante largos periodos, es la causa para que de bosques muy
densos (que proliferan cuando se tiene una precipitacioén por encima de los 2.500
mm) se pase a sabanas herbaceas (por debajo de 2.000 mm). En los periodos secos
los bosques quedaban reducidos s6lo a aquellos enclaves en los que se habian
producido durante la etapa himeda precipitaciones anuales muy altas (4.000 mm);
también la llanura abierta quedaba interrumpida por los bosques de galeria propios
de las riberas de rios y quebradones, los cuales perdian mucho caudal en las épocas
secas. Basta, pues, un descenso de 500 mm de pluviosidad media para que los
bosques que estan en el limite basico de pluviosidad pasen a sabana o a bosques de
sabana. Estas alternancias incidieron en la mayor especiacion bioldgica y desde
luego repercutieron de diverso modo sobre los grupos humanos. (Van der Hammen:
118 ss. E. Reicbel: 133, p. 12)

Tras esta propuesta se podria afirmar que tal formacion natural fue aprovechada por grupos

humanos en los periodos secos de sabanas y restan como vestigios de ese proceso precisamente,

los simbolos que se grabaron entre sus paredes. Sin embargo, el mismo Urbina sefiala mas adelante

lo siguiente:

de los petroglifos del Caqueta tenemos una explicacion que, calificaba el hecho de
la aparicion y desaparicion regular de los grabados, por obra de la inundacion anual,
como un juego ritual de vuelta al caos original representado por la inundacion. Los

petroglifos son tenidos por algunos de los pueblos indigenas actuales como



Huellas en la selva 26

“arquetipos de los seres que luego poblarian la tierra”. Dentro del mito del eterno
retorno, cuya hermenéutica debe tanto a Eliade, esta vuelta a la indiferenciacion
(ocultamiento) estaba repotenciando o controlando su fuerza. No hay manera, por
ahora, de asignar la hechura de la totalidad de los petroglifos amazonicos a los
periodos secos pleistocénicos con exclusion de los humedos, o al revés. No
obstante, me permito suministrar un dato, donde se llega hasta proponer una
antigliedad de 30.000 ap. Fernando Urbina que apuntalaria la hipétesis en la que se
vincula con una época seca la hechura de los petroglifos riberefios. En una de las
numerosas versiones del mito que narra las aventuras de Ji toma (Sol), el abuelo
Endkay, insistia en como este personaje iba trazando con su dedo los petroglifos
sobre el barro blando de las riberas del rio Caquetd, siguiendo una ruta Oriente-
Occidente. Cumplida la labor diaria, de tarde cocia con su fuego el obraje -metéafora
de la labor del ceramista- convirtiendo el barro en piedra. Este mismo fuego
calcinaba la selva; sélo quedaban pastizales. De esta manera el mito pudo haber
conservado la experiencia habida por la etnia que Ileg6 alli en uno de los periodos
de sabana abierta, o0 bien atravesé por la coyuntura de migrar o adaptar su modo de
vida a las nuevas circunstancias ambientales. (1994, p. 13)

Es posible establecer relaciones entre los petroglifos del rio Caqueta y el petroglifo del
Encanto a orillas del rio Hacha que confluye al rio Orteguaza, ya que es una ruta natural de
migracion. De ello habla lo depositado anteriormente en el mito del personaje Ji toma haciendo la
travesia por el rio y sus afluentes como lo narra Fernando Urbina cuando dice que, para la etnia
los petroglifos son producto de los trazos que va dejando Ji toma al realizar el recorrido mitico por
el rio Caquetd, a contra corriente y que después de hacer la piedra suave, la cocinaba con el fuego
sagrado, asociandolo con la alfareria practicada por los Uitoto en la zona de la chorrera y el
Araracuara. Por otra parte, para Hugo Nifio, en La epopeya secreta de Gitoma: narracion,
territorio y conflicto en la Amazonia, del siglo XIX a la actualidad (2009), el mito como relato
total es portador y registro de todos los acontecimientos de la comunidad desde los mas antiguos
hasta los contemporaneos, la misma relacion se encuentra en los simbolos registrados sobre la
roca:

El relato épico de ji-toma es la base de la memoria Uitoto, de su ordenamiento

simbdlico, fuente de consulta e interpretacion. Sus pasajes narrativos contienen,



Huellas en la selva 27

igualmente, la historia cifrada de la resistencia comunitaria a través de sus
diferentes periodos de enfrentamiento, tanto con los misioneros como con los
colonizadores, con otros indios, con los portugueses, con la apocaliptica Casa
Arana y con la agresion constante de la economia occidental, por expandir sus
fronteras dentro de la Amazonia. Es texto de base instructiva para la clasificacion
y domesticacion de las plantas y sus propiedades, lo que lo constituye en un relato
total. (2009, p.105)

El relato mitico y las imégenes del petroglifo permiten pensar en posibles ligaciones. De
tal manera, las figuras encontradas en el Encanto y en otros lugares del &mbito amazonico llevan
a la evocacion de los mitos y los rituales. Como afirma Urbina en el texto, Las marcas del padre
sol: mito, petroglifo y geografia chamanistica en la amazonia; entre las culturas los mitos llevan
a recordar lo fundamental. “Del griego mythos. Originalmente significo palabra, especialmente la
palabra fundamental (verdadera) que venia por tradicidn y cuyos garantes eran los dioses mismos;
ellos se manifestaban, se revelaban a través de esa palabra.” (Urbina, 2011, p. 98). Asi, las
imagenes tienen ese encanto de transportar a los tiempos miticos, de donde surgen con la impresion
del fuego fundamental sobre la piedra:

Los grabados rupestres provienen de una época muy anterior a la llegada de los
invasores europeos a Abya-Yala (Ameérica). Algunos Sabedores Uitoto actuales,
por ejemplo, afirman que fue Sol quien hizo los petroglifos y relieves escultdricos,
trazandolos con sus dedos de luz en el barro fresco de las riberas del rio Caqueta en
su marcha de oriente a occidente. (Urbina, 2011, p. 111)

Asi mismo, tal marcha mitica permite pensar en los flujos relacionales y organicos que
atraviesan y animan la amazonia y en las textualidades dindmicas que configuran las huellas de
diversas alteridades en redes de relaciones entre los rios, el monte y la selva. De tal manera,
concluye Urbina que:

El mito nos ensefia que la Amazonia es un conjunto organico. Es a fuerza de unir a
las instituciones pensantes de la Amazonia continental y a las comunidades que la
habitan, que podemos llegar a crear las redes de resistencia que permitan salvar el
conjunto mediante unas practicas de manejo sostenible, armonico y dinamico, es
decir: inteligente. (Urbina, 2011, p. 118)



Huellas en la selva 28

La superficie sobre la que aparecen los simbolos en el petroglifo del Encanto es una pared
rocosa con dos caras. La primera, mira de frente a la cara opuesta del rio, o sea, hacia el sur oriente;
y la mas corta y posterior, mira hacia el nororiente, en ella se presentan grabados sobre la roca por
accion de picado, rayado, incision o desgaste realizados por los pobladores ancestrales del
territorio en épocas precolombinas, dibujos y simbolos de una escritura aborigen que combina
imégenes antropomorfas, zoomorfas y geomorfas; puntos, lineas, circulos, bajo relieves y la
interaccion y superposicion de estos. Para el autor Andre Leroi-Gourhan, en El gesto y la palabra
(1971), las tecnicas utilizadas como proceso de exteriorizacion de la naturaleza consisten en fijar
conceptos, practicas y pensamientos a traves de la materia organica, de tal modo, la madera, el
hueso y la piedra una vez convertida en elementos de mediacién aparecen como una interfaz
mediante la cual, la materia viva entra en relacion con el ambiente circundante.

La cara mas larga de la roca mide aproximadamente dieciséis metros por dos metros y
medio de altura y contiene la mayoria de los simbolos. La cara méas pequefia, y que mira hacia el
norte, mide aproximadamente cuatro metros de largo por tres metros de alto, en su parte mas
angular, el paisaje es maravilloso acompafiado del sonido constante del agua golpeando con las
piedras del rio. Se ubica a 430 metros de altura aproximadamente con respecto al nivel del mar. El
origen de este grabado se pierde en el tiempo, pero se puede entender en relacién dialégica con
otros vestigios de arte rupestre de la Amazonia, como lo es el complejo pictogréafico de
Chibiriquete. Para esto se toma como referente el trabajo de Carlos Castafio Uribe titulado,
Chibiriquete la Maloca cosmica de los hombres jaguar (2019), donde se expone la importancia y
la variedad de diferentes pictografias y muestra evidencia del poblamiento humano de la Amazonia
desde ese territorio. El estudio que apunta a la relacion de estas huellas liticas de expresion
simbdlica, mitica, mégica y ritual, con los encontrados en las formaciones montafiosas de la
serrania del Chibiriquete y la Lindosa, entre Guaviare y Caqueta, sugiere como rasgo caracteristico
la abundancia de signos y simbolos presentes en ambas obras rupestres, en segundo término, por
la presencia de petroglifos presentes entre las riberas de los rios visibles sélo en la época de sequia,
realizados presumiblemente por pueblos migrantes provenientes de los Caribe que aparecieron en
la zona hace aproximadamente 24.000 hasta 18.000 afios, suponiendo una migracion. En ese
sentido, en cuanto a estas hipotesis, Jorge E. Pefia y Urbina, en Perros de guerra, caballos, vacunos
y otros temas en el arte rupestre de la Serrania de La Lindosa, Rio Guayabero, Guaviare,

Colombia (2016), se refieren de la siguiente manera:



Huellas en la selva 29

La profusion de representaciones antropomorfas sedentes podria estar reforzando
la adscripcion de los petroglifos a culturas horticolas, y algunos de ellos bien
pueden coincidir con aquellas que dieron origen a los antrosoles. En contraposicion,
los antropomorfos en las pictografias del Cerro Redondo™ en el Inirida, en el
Guayabera - Bautista- y, especialmente en numerosos murales de la serrania del
Chibiriquete, tal como lo muestran las fotografias de (Betancur y com. pers. del
bidlogo y fotdgrafo Juan Manuel Rengifo) aparecen en posiciones activas: cazar,
recolectar frutos, danzar ... siendo escasos los antropomorfos en posicion sedente.
iSerd que esa actitud tan frecuente en las pictografias nos permita atribuirlas un
tanto méas a cazadores recolectores nGmadas, en contraposicion a los maloqueros
horticultores para quienes el hombre ideal! (el verdadero hombre) se simboliza

mejor en aquel que esta sentado! (pp. 7-37).

Figura 1
Fotografia de pictogramas en la serrania de Chibiriquete

P T n e A
X Vo Y 551 E.“w 3 N "..‘ LEPR ‘

% 3 : Sas e - LURE D <
4 : ;

Fuente: https://co.pinterest.com/pin/440438038535681233/
Por otra parte, su relacionamiento mas cercano se podria establecer con obras rupestres

encontradas al sur oriente como los petroglifos del Araracuara sobre el rio Caqueta- Japurd, ya que



Huellas en la selva 30

la union del rio Hacha con el rio Orteguaza y posterior afluencia en el rio Caqueta supone una ruta
de migracién logica en una eventual ocupacion desde el sur hacia el lugar que hoy ocupa la ciudad
de Florencia, hipotesis que coincide con el contenido de la narracion en el mito Uitoto mencionado
en paginas anteriores y nos presentan una de las tantas obras escritas sobre piedra. En el siguiente
fragmento extraido del Boletin del Banco de la Republica, se puede dar una idea aproximada que
valida posibles relaciones entre los mas de 4.000 petroglifos encontrados en el rio Caqueta y sus
afluentes, con el petroglifo del Encanto, de la misma forma, se pueden relacionar con los vestigios
presentes en afluentes y rios que nacen en la cordillera oriental y del macizo colombiano,
suponiendo un poblamiento en ese sentido, es decir, desde el Amazonas hacia la cordillera. Para
ello es necesario citar nuevamente al antropdélogo e historiador colombiano Fernando Urbina,
quien ha investigado el tema a profundidad y ha encontrado evidencia de la posible relacion de las
culturas amazénicas y su oralidad con el arte litico de la region de San Agustin en el departamento
del Huila. En Informes preliminares, Mitologia murui-muinane, petroglifos en el rio Caqueta y
sus posibles relaciones con la cultura agustiniana, (1981) dice que:
el objeto de este trabajo, desarrollado en 1978 fue la transcripcion de un corpus
mitoldgico que se venia recopilando, desde 1971, entre los Murui y Muinanes.
Consta de dieciocho relatos miticos, numerosas anotaciones y 69 fotografias. Uno
de los aspectos, por los cuales resulta importante el conocimiento de esta mitologia,
estriba en que una posible forma de develar algunas incdgnitas de la cultura
agustiniana, reside en la consideracion de las tradiciones orales de las tribus
amazodnicas mas proximas, segun la hipétesis de Preuss, toda vez que las culturas
del alto Magdalena pudieron tener conexiones con las que se desarrollaron en el pie
de monte y en la llanura de la selva oriental. Las averiguaciones estuvieron dirigidas
a localizar temas: é&guila, raton, serpiente, murciélago, felino, mico, etc. y
relaciones de temas: aguila y serpiente, mujer y mico, mujer y felino, etc., comunes
a la plastica agustiniana y a la tradicion oral de los hui-tatos, con el animo de
encontrar elementos que contribuyan a un mayor entendimiento de los simbolos
agustinianos. (p. 38)
Por otra parte, otro de los aspectos del petroglifo del Encanto como ambito de memoria 'y
recreacion de los imaginarios Uitoto Jurama, son las narraciones actuales relacionadas con esta

constelacion de significados, llenas de enigmas. Se cuenta entre que, en el sitio, se realizaron



Huellas en la selva 31

pactos de convivencia y respeto al otro entre las etnias Uitoto y Andoque, poniendo como frontera

y encuentro el petroglifo del Encanto. Esta version se puede corroborar en el siguiente fragmento

de la entrevista realizada para esta investigacion al sefior Diego Diaz, de 36 afios, quien es el yerno

de don Emilio Fiagama, cacique y autoridad de la comunidad Uitoto Jurama y secretario del

cabildo urbano, realizada en la ciudad de Florencia en el afio 2019, Alli dice lo siguiente:
...resulta que segun lo que dicen los viejos es que ese pueblo era muy guerrero,
ellos con los otros pueblos que se venian para estos territorios, ellos los atacaban y
no dejaban que siguieran, pero resulta que con nosotros ellos no tuvieron ningun
problema, ellos antes digamos, nos ayudaron a nosotros, nos dieron semillas, de
tabaco, de coca, de yuca de asi, de alimentos y todo eso, e hicieron digamos como
un pacto, dividieron este territorio, ¢si?, entonces por eso alli estan los que otros le
Ilaman los petroglifos del encanto, eso fue hecho por los “Andaquies” donde dice
que del rio para alla es territorio Andaqui y del rio para aca es territorio Uitoto, ¢si?,
para no tener esa dificultad, pero entonces nosotros nunca escribimos ¢si?, la
cuestion de nosotros es todo es oral, esos petroglifos los hicieron los Andaquies
ellos si manejaban la escritura. (Anexo 1.)

En lo anterior se puede evidenciar un alejamiento del pueblo Jurama de la representacion
visual simbolica, posiblemente debido a su interculturalidad y a los encuentros en su acontecer
historico y actual, también por cierta violencia ejercida simbolicamente a través de procesos de
gran impacto como las misiones religiosas y la colonizacion; por lo que definen como autores del
petroglifo al pueblo Andaqui a quienes los hacen portadores o sabedores de técnicas escriturales.
Esta relacion y diferenciacion entre oralidad y escritura y su pertenencia a los pueblos amazoénicos
se puede entender mejor si se establece conexion con el texto, Un siglo de estudios sobre la
literatura y los cantos rituales Uitoto de Paulina Alcocer (2015), en cuya introduccién menciona
lo siguiente:

El simple hecho de invocar la nocion de “tradiciones literarias americanas” conlleva
una toma de postura teorico-metodologica frente a los enfoques que han dominado
en el estudio de las culturas de los pueblos originarios, articulados en torno a
distinciones como oralidad vs. escritura, sociedades tribales vs. sociedades con
Estado, incluso pueblos primitivos vs. pueblos civilizados. Sobre todo, el estudio

intensivo de grupos amazonicos ha echado por tierra la suposicion, epitomada por



Huellas en la selva 32

las Mitologicas de Claude Lévi-Strauss, de que “los pueblos tribales son culturas
sin escritura demostrando que éste, es uno de los errores mas persistentes de la
etnologia”, La circunscripcion del hecho cultural de la escritura a la modalidad
alfabética ha tenido como resultado la invisibilizacion de “las diversas modalidades
que puede adoptar la escritura: técnicamente en la pagina, mediante otros soportes
visuales, acusticos y tactiles, incluso en la codificacion y la formacion de lineas
dentro del lenguaje puramente verbal.” Para esta ultima modalidad, la verbal, ha
sido posible demostrar procesos de codificacion que fungen como soportes de la
memoria, al suministrar patrones condensadores de formas poéticas persistentes
“que se prestan a la analogia con sistemas de lenguaje visual” como la pictografia.
(p. 208)

El signo escritural, entonces, va mas all& de lo dictado por el libro y la vision occidental
de escritura y propone una apertura de las formas textuales, dando la posibilidad de analizar el
petroglifo como textualidad dinamica, pudiéndose leer desde diferentes perspectivas alejadas de
la lectura convencional; que se hace desde un centro hegemonico. En el siguiente fragmento de
Jaques Derrida, La escritura y la diferencia (1967), se propone la idea de la repeticién del signo
visual y verbal como apertura o descentramiento asi:

El grafema, al repetirse de esta manera, no tiene, pues, ni lugar ni centro naturales.
Pero ¢acaso se los perdié alguna vez? ¢Es su excentricidad un descentramiento?
¢No puede afirmarse la referencia al centro en lugar de llorar la ausencia del centro?
¢Por qué tendria uno que hacer su duelo del centro? ¢{No es el centro, la ausencia
de juego y de diferencia, otro nombre de la muerte? ;La que tranquiliza, apacigua,
pero desde su agujero, también angustia y pone en juego? El paso por la
excentricidad negativa es indudablemente necesario; pero es sélo liminar. “El
centro es el umbral”. Reb Naman decia: "Dios es el Centro; por eso, algunos
espiritus fuertes han proclamado que EI no existia, pues si el centro de una manzana
o de una estrella es el corazén del astro o del fruto, ¢cual es el verdadero medio del
vergel y de la noche?" y Yukel dice: “El centro es el fracaso... ;Donde esta el
centro? —Bajo la ceniza”. Reb Selah dice: “El centro es el duelo”. (p. 405)

Lo anterior se refiere a que se deben proponer lecturas desde diferentes modos de entender

y ver la realidad, en ese sentido el centro cultural hegemodnico entendido como las epistemologias



Huellas en la selva 33

occidentales importadas que configuran el relato historico oficial, dejan por fuera manifestaciones
tan importantes como lo son los imaginarios sociales de las comunidades, que son portadores de
conocimiento patrimonial para el presente y cuya memoria mantiene la abertura al porvenir. Para
intentar generar un descentramiento de la lectura y analisis del petroglifo del Encanto, se ha
intentado relacionarlo desde multiples perspectivas. Es asi que, en la entrevista citada con
antelacion, Diego Diaz narra de manera coloquial, que este sitio, por su belleza, la abundancia de
recursos de caza y pesca y la benevolencia del clima con respecto a territorios mas bajos, siempre
estuvo en disputa entre etnias indigenas, como cuando habla del pacto entre Uitoto y Andaquies
como un acontecimiento de interculturalidad y de tension entre oralidad y escritura, antes de la
llegada de los colonos.

Entre los relatos que permiten hacer una lectura en multiples direcciones esté el de los
habitantes de la ciudad quienes hacen una mezcla entre la vision indigena y la del habitante urbano
actual y narran que la creciente del rio representada por una gran serpiente produce transformacion
y crecimiento de la siguiente manera:

Debajo del puente del Encanto por donde pasan las aguas del rio Hacha en una de
sus crecientes en el afio 2004, bajo6 con la crecida una culebra gigante, que se quedo
en una piedra debajo del puente y que, en una de estas, cuando el rio suba de nuevo
se marchara rio arriba llevandose consigo la ciudad. (2019, Testimonio de
Alejandro Escarppieta, habitante riverefio)

Esto Gltimo da a entender la estrecha relacion que existe entre el sitio del Encanto, el rio y
la medicién temporal en el calendario de inundaciones y el imaginario de la comunidad. Como lo
sefiala Aby Warbur en el texto que lleva por titulo, El ritual de la serpiente (2004), la figura de la
serpiente en diferentes pueblos amerindios esta vinculada a los ciclos de la naturaleza, de manera
que el miedo monstruoso que genera abre a un significado y conocimiento en la relacion dual de
enfermedad- curacion. También se pueden rastrear estos vestigios en el mito pan-amazénico del
origen, en donde la serpiente es simbolo de creacidn y de destruccion. Ademas, se entrecruza a la
vision de una realidad que ocurre en ciclos, que dependen de las condiciones climaticas y del
territorio. En este sentido es posible seguir las huellas de Gustavo Zuluaga Hoyos, Konrad Theodor
Preuss y el Mito de la serpiente-monstruo (2015), quienes vinculan esta representacion con el mito
del padre creador Mooma y que se puede rastrear en narraciones vernaculas del origen de los

rapidos del Araracuara, sitio de origen del pueblo Uitoto, cita de la siguiente manera:



Huellas en la selva 34

Argumento de El Dijoma jagagi, titulado por Preuss en la primera edicion alemana
como “Mito de la serpiente-monstruo, cuenta la historia de Dijoma, un héroe
cultural vinculado con la creacion de artefactos para la pesca y la caza que se
enfrentd en los primeros tiempos de la humanidad con una serpiente gigante que
pretendia acabar con los hombres formados por el padre creador Mooma. (p. 23)

En otros trabajos, como el de Eduardo Viveros de Castro, La mirada del Jaguar,
introduccion al perspectivismo amerindio (2008), se puede distinguir las relaciones con el mito,
el simbolo y el animal o el mundo de la naturaleza cuando dice lo siguiente:

En la entrevista que le da a Didier Eribon, donde éste le pregunta - ;Qué es un
mito?, Lévi-Strauss responde: - Si le preguntamos esto a un indio americano nos
dird: un mito es una historia del tiempo en que los animales hablaban. Y agrega: -
esta definicion, hipotética, pero verosimil, es en verdad muy profunda, porque los
hombres nunca se conformaron con haber obtenido la cultura a costa de la pérdida
del acceso comunicativo a las otras especies. EI mito, entonces, es una historia del
tiempo en que los hombres se comunicaban con el resto del mundo. (p. 214)

Las imégenes serpentinas de los petroglifos amazénicos en especial las registradas en el
petroglifo del Encanto, envuelven y reavivan el mito, asi como se sugiere en el texto narrativo,
reflexivo y poético de Urbina, La serpiente Ancestral (2011), a través del didlogo entre las
imagenes encontradas en la region de Guaimaraya, las voces narrativas de mayores Uitoto y la
experiencia del investigador:

Anaconda espiral
con que se piensa el final y el origen.
Guio arbol de los alimentos,
sus hojas y semillas
procrearon
las copiosas estirpes de la selva.
Culebra rio,
cauce del tiempo
por donde fluyen todas las nostalgias.
Sierpe canoa,

entre su oscuro vientre



Huellas en la selva 35

—desde el lugar en que la luz se nombra—
navegaron los hombres primordiales.
Vibora palo vibrador,
el que fecunda el humus de la hembra y de los huertos.
Serpiente maloca
Para acunar la tribu
y encender la Palabra,
la que hombres y mujeres
haran amanecer en sus Obrajes.
Boaarco irisy
Boa de las estrellas
donde divaga el alma de los muertos.
Anaconda tambor,
su retumbar nos llama
a cantar y a bailar para ser Uno.
(Bogota, mayo 30 de 2000) (p. 117.)

Por lo anterior, al encontrarse en las inmediaciones del rio Hacha, ante el petroglifo del
Encanto, es posible ser envuelto y experimentar entre las vibraciones y espirales de esos trazos
serpentinos, el eco de los ancestros, y a partir de posibles resonancias, didlogos y otros procesos
reinterpretativos y de resignificacion, se aprecian esos modos creativos y pensantes de plasmar los
signos y rastros de las multiplicidades entre las figuras representadas y que dan testimonio de la
forma de interactuar de las poblaciones originarias en este inmenso conjunto organico y en
transformacion del que hacen parte, en la compleja relacionalidad del &mbito panamazénico y

amazonico.

1.4 “Algunos simbolos” en el petroglifo El encanto

Para adelantar el analisis de manera referencial con respecto a los simbolos presentes en
este trabajo litico se hace necesario citar el antecedente publicado en el texto llamado, Historia de
los procesos de documentacién de arte rupestre en Colombia de Pedro Maria Arguello Garcia,
(2003) donde se menciona a Silva Celis, quien fue el encargado de realizar el primer registro

conocido de la obra litica en los afos sesenta, asi:



Huellas en la selva 36

Para finales de la década del 60 parece reactivarse la investigacion con la aparicion
de nuevas resefias y la aplicacion de técnicas arqueoldgicas para la transcripcion.
Eliécer Silva Celis en el Libro Azul (1968) ademés de presentar una perspectiva
audaz acerca del simbolismo y significacion del arte rupestre, presenta un
paralelismo grafico entre motivos precolombinos (cerdmica, orfebreria) y motivos
rupestres panamericanos. Para ilustrar algunas de sus teorias presenta el primer
levantamiento fotografico de un petroglifo (El encanto, Caquetd), en el que se
aprecia la utilizacion del tizado o blanqueado de los surcos para obtener contraste
entre los motivos y la superficie de la roca. Al tiempo que incluye en un anexo el
dibujo a escala de la totalidad de los motivos del yacimiento -pared rocosa.

(extraido de http://www.rupestreweb.info/martinez.html)

Figura 2

Petroglifo el Encanto. Transcripcion a escala de E. Silva Celis, (1968).

T By
O_/'_‘)-_L G)O' \ -."91&7"@ (

R e T
' : .-’;’“ 4&’?. placa

, . -
Fuente: Detalle, libro de Silva Celis.

Figura 3
Petroglifo el Encanto, fotografia y tizado, (1962)


http://www.rupestreweb.info/martinez.html

Huellas en la selva 37

Fuente: Libro de Silva Celis.

La interaccion de la gente que vive y visita el petroglifo de El encanto desde el registro de
Silva Celis hasta la actualidad puede propiciar una posible alteracion, apropiacion y modificacion
de algunos de los simbolos, si se aprecian las fotografias que se presentan a continuacién (figura
4y 5) realizadas para esta investigacion, en el afio 2020, es evidente el estado actual del petroglifo.
Aunque no se muestren en las imagenes el conjunto de simbolos como si lo hacen las de Silva
Celis, tras un proceso de positivado del conjunto y fotografia tomada desde un plano general, se
especifica en algunos de ellos de manera individual en cuanto al registro fotografico y se los
confronta con la huella dejada con carb6n sobre papel y su posterior trazado y escala. En el
siguiente parrafo, se describen algunos de los simbolos méas representativos en cuanto a la relacion
que existe entre el petroglifo, el territorio, la comunidad Uitoto Jurama y la ciudad de Florencia,
una de las principales diferencias caracteristicas que se encuentra con respecto a lo referenciado
por Silva, es que en la figura 2 y la figura 3 extraidas de su registro, s6lo se muestra la cara principal
que mira al suroriente, donde estan la mayoria de los simbolos, en cambio, en la visita al estado
actual del petroglifo a comienzos del afio 2020, se puede distinguir dos caras separadas por una
arista rocosa, cuya segunda cara o lado se encuentra dirigida hacia el norte. El ser humano ha visto
la necesidad de interactuar con el petroglifo expresando lecturas, vivencias y acontecimientos
pasados y presentes, por lo que existe en él un mapa de acontecimientos registrados sobre el techo
rocoso, el mismo Silva Celis en, los petroglifos del Encanto, Florencia, Caqueta, (1962), nos dice
que existen dos épocas de elaboracion de los grabados y que los de la segunda época estan mas
proximos al tiempo de la conquista. Estos son diferenciables por la patina que se forma en la

hendidura de la roca con el paso del tiempo, que €l evidencid en su visita a comienzo de los



Huellas en la selva 38

sesentas. En el libro de Silva se encuentra toda la descripcion del petroglifo utilizando técnicas
antropologicas muy detalladas aplicadas a la imagen central, es decir, de la cara frontal; el objeto
de la descripcién que mas adelante desarrollo es ahondar en algunas imagenes que brindan pistas
del imaginario Uitoto y otras que resultan posiblemente excluidas en la descripcion de Silva,
contando con que el paisaje de la ribera del rio es cambiante tras procesos continuos de crecientes
y que la descripcién ya tiene mas de cincuenta afios.

La necesidad primitiva del ser humano de representar animales y representarse a si mismo
se encuentra entre los simbolos del petroglifo del Encanto como si se trataran de las entrafias de
una gran serpiente mitologica. Este friso da albergue a las expresiones de habitantes de épocas
milenarias que siguen teniendo un resonar en la oralidad de la ciudad y de la comunidad. En el
fragmento siguiente tomado de Retrato del hombre como animal (2014), la doctora en artes
plasticas y ciencias del arte Amélie Bonnet Balazut, se indaga esencialmente por la necesidad de
auto representacion del hombre primitivo y su imaginario que acontece alrededor de las
representaciones de animales sobre todo en las expresiones artisticas paleoliticas:

con especial atencion a las representaciones del hombre en el arte rupestre
paleolitico. Si bien existen muchas representaciones de animales en estos lugares,
se sefiala que la figura humana es mucho maés discreta alli. Y cuando estos seres
humanos no estan representados de forma parcial o en situacion de vulnerabilidad,
aparecen con mayor frecuencia en formas hibridas, mitad humano, mitad animal,
lo que llamamos teriantropos, en el arte rupestre. El objetivo es, por tanto, dilucidar
por qué el hombre casi siempre esta representado en estas formas animales en un
momento en el que, precisamente, se estaba separando de ellas, conquistando
finalmente su humanidad. (p.36)

Pareciera que para los autores del petroglifo del Encanto el representar animales de
manera realista o simplificada, describe la relacion méagica y ritual de la comunidad con el medio
ambiente entendido desde una perspectiva ecosistémica y que expresada a través del simbolo
acerca sus imaginarios hacia las facultades o dones de cada ser vivo de la selva

En la caracterizacion que se propone a continuacion, se intenta hacer una lectura de manera
estética asociada con la grafia y la imagen de la constelacion de simbolos que aparecen escritos
sobre la roca, también con algunos relatos que los vinculan con el ambito panamazonico. Si se

tiene en cuenta los conceptos y antecedentes de interpretacion de simbologia amazonica suscitados



Huellas en la selva 39

por Fernando Urbina en, EI hombre sentado: mitos, ritos y petroglifos en el rio Caqueta (1994),
se puede aportar una idea acerca de las vertientes de significado que los atraviesa haciendo posible
la multiplicidad de lecturas:
Por la senda de las interpretaciones, el grafo termina incluido en otra constelacion
significativa que nunca coincidird exactamente con aquella en que estuvo inscrito
al ser creado, aunque bien puede aproximarse a la esencia de la connotacién
primera. Es la forma como los humanos viven rebasando sus limites intimos,
ampliando su espiritu al incluir en el propio los contenidos culturales de los
hombres de otros tiempos y de otras geografias. (p. 2)
Figura 4
Cara sur oriental, petroglifo del encanto, Florencia, Caquetd, Afio 2020.

Fuente: fotografia perteneciente a esta investigacion.

Figura 5
Petroglifo del Encanto


https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/article/view/6989
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/article/view/6989
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/article/view/6989

Huellas en la selva 40

Nota. Conjunto simbolico “cara norte” arista, figura principal parte central antropomorfica.
Florencia, Caqueta, Afio 2020. Fuente: fotografia perteneciente a esta investigacion.

De entre los simbolos presentes llaman la atencion los que tienen caracter zoomorfico
particularmente en forma de aves o mamiferos, también las lineas serpentiformes o
representaciones abstractas de animales y aquellas donde aparece cierta figura anamorfica de lo
humano. Georges Bataille, en Lascaux. El nacimiento del arte (2003), se refiere a la relacién que
existe entre la representacion de animales y la evolucion del pensamiento humano entendida como
una forma de hibridez. También en el articulo de Natalia Lorio, La animalidad y lo sagrado en
Bataille: de la diferencia antropoldgica a la comunidad hombre-animal, se expone la siguiente idea:

Bataille asume de diferentes modos y con diferentes matices (segun los textos de
los que se trate y el tema central en cada uno de ellos) la hibridez que atafie a la
vida humana, esa hibridez que Bataille avisto en las pinturas de las cuevas las cuvex
daba cuenta de que la humanidad, entonces, elaboraba como vida transfuga fugitiva
de la inmanencia animal que esta en el mundo como agua en el agua. (2014, p. 67)

1.4.1 Zoomorfos.
Simbolo A. “Ave riverena” (figura 6), tiene caracteristicas zoomérficas, mide de ancho
maximo 55cm, por 76cm en su altura maxima, aparece en una vista lateral, tiene cuerpo en forma

de hojay su cola en forma de espiral. Su formay su caracter representativo y abstracto se relaciona



Huellas en la selva 41

con especies identificadas en el Piamonte, como la Pava maraquera (Chamaepetes Goudotii), creo
que se pude entender su importancia de representacion por ser una posible pieza caza, y puede
tener alguna conexion con lo masculino; en las culturas amazonicas en especial la Uitoto es el
hombre el que realiza actividades de caza y pesca. Este simbolo es el primero que aparece si se
hace un barrido con la vista de izquierda a derecha.

Segun el articulo publicado por el Diario el Comercio del Ecuador (2017), los petroglifos
que graban los artesanos en sus vasijas en la actualidad, se recogieron de un emplazamiento de
piedras en el Valle Sagrado de Cotundo, canton Archidona, en Ecuador, se pueden establecer
relaciones estilisticas con el petroglifo del Encanto en cuanto a la representacion de la figura del
ave y en la presencia de puntos, lineas curvas y rectas, circulos, semicirculos y rectangulos. Las
lineas superpuestas y el acompafiamiento de otros simbolos suponen una compleja relacion
semiotica capaz de transmitir significados complejos. Esta abundancia de simbolos y relaciones
quiza sea el rasgo mas importante de la expresion litica a orillas del rio hacha en el entorno de la
ciudad de Florencia, sin duda para los autores del petroglifo del Encanto la representacion de su
entorno fue importante para la transmision de su cultural; la tierra, el agua y los nichos bioticos
representaron para estos primeros habitantes recursos sagrados para su axiologia simbdlica. En
cuanto a la representacion del ave Silva Celis opina que es muy importante el papel que ocupa para
las culturas amerindias en cuanto su mitologia y cosmovision, asi como de su caracter religioso.
Para el investigador Fernando Ortiz (1974), el sol es simbolo de potencia y era representado en
muchos pueblos primitivos como un péjaro y cuenta que para los chibchas era un emisario quien
llevaba plegarias al dios sol, encontrandose también presente esta analogia entre los pueblos
mesoamericanos. Para los Uitoto el ave tiene una carga simbolica relacionada con lo masculino en
cuanto al rol de fecundadores o polinizadores que tienen, responsables de la generacién de frutos,
ademas de lo mencionado anteriormente que tiene que ver con la division de las actividades

comunitarias de caza y agricultura.

Figura 6

Simbolo A, ave rivereia



Huellas en la selva 42

Nota. Simbolo A, ave riverefia, petroglifo del encanto, Florencia, Caquetd, Afio 2020. Al
lado derecho de la fotografia se puede ver el efecto del transfer digitalizado. Fuente: fotografia
perteneciente a esta investigacion.

Simbolo B. “Mamifero posicion fetal” (figura 7), se aprecian las extremidades flexionadas,
aparece descansando sobre un rectangulo a manera de banco ceremonial, tiene una altura méaxima
de 26 cm y 50 cm. Se relaciona con obras rupestres presentes en el Piamonte transnacional. Sus
mas cercanas referencias en cuanto a representacion y estilistica se ubican en la frontera limitrofe
entre los paises de Ecuador y Colombia. Estos posibles relacionamientos buscan establecer algunas
congruencias entre los simbolos para trazar en el mapa de laamazonia hipotéticas zonas de habitad,
rutas de interaccion y migracién de los pueblos que desarrollaron este tipo de obras liticas. El
animal representado, tal vez coincidiria en su forma con el Cuati, de cola anillada sudamericano,
mundi o mishasho (Nasua nasua) y su representacion rustica, indicaria posiblemente que
corresponde a un segundo periodo de elaboracion como lo sugiere Silva Celis en el libro citado
anteriormente. La posicién en la que se encuentra, o sea, sentado, da pie para mencionar la idea de
la importancia que tiene la representacion del hombre sentado para los pueblos amazonicos
propuesta anteriormente por Urbina (1994).

Figura7

Simbolo B, mamifero amazénico



Huellas en la selva 43

)

Nota. Simbolo B, mamifero amazonico, petroglifo del encanto, Florencia, Caquetd, afio
2020. A lado derecho de la fotografia se puede ver el efecto del transfer digitalizado. Fuente:
fotografia perteneciente a esta investigacion.

Simbolo C. “Animal acuatico” (figura 8), se ubica de manera horizontal, acompafiado de
simbolos y lineas superpuestas, dando marco a la figura principal con lineas sinuosas de un animal
acuatico con cabeza de serpiente, la incision en la roca de la mayoria de los simbolos mide de 1 a
3 cm de profundidad y de 1 a 2 cm de ancho, el orificio del ojo se pronuncia de manera evidente.
Esta imagen abre la posibilidad de construir relaciones con otros petroglifos desde una
perspectiva multidimensional apoyandose en el mito Uitoto que tiene que ver con la migracion de
los grupos humanos responsables de la hechura de estos y que podria establecer proximidad de
significado con diferentes manifestaciones plasticas liticas del oriente del continente, ademas su
vinculacion con una forma serpentiforme coincide con los relatos urbanos mencionados
anteriormente construidos alrededor del petroglifo y el rio Hacha e imaginarios presentes en los
grupos humanos periféricos a la ciudad de Florencia actual entre ellos la comunidad Uitoto Jurama.
Para intentar establecer una referencia de la tradicion oral del pueblo Uitoto en relacion a la
representacion de la serpiente se cita el texto de Urbina llamado, Informes preliminares (1981), en
el que se propone una posible relacion de los muchos petroglifos encontrados a lo largo del rio
Caqueta con la plastica y estética San Agustiniana en el alto Magdalena y el mito Uitoto de origen,

de la siguiente manera:



Huellas en la selva 44

...se descubrieron entre esta poblacion y el quebradon de Amefa 80 km arriba, unos
1.500 petroglifos de cuya existencia no se tenia noticia. Desde entonces la
investigacion tomo otro rumbo debido, sobre todo, al hallazgo de aproximadamente
150 grabados en cuyos disefios aparecen relacionadas figuras humanoides con
serpentiformes. Varios de los trazos individualmente, o en secuencias establecidas
arbitrariamente, pero con relacion estilistica, ofrecian la posibilidad de establecer
una similitud con algunas de las tradiciones orales que se venian resefiando y con
otras pertenecientes a etnias que tienen una ubicacion mas oriental como la Siriana
del Vaupés. (p. 38)

Es importante la relacion del mito actual presente alrededor de este &mbito de significado
en su conjunto con el mito panamazonico de la serpiente, del que se extrae &mbitos narrativos
diferenciables tal es el caso que, al respecto Urbina continda diciendo lo siguiente:

... la Canoa-Anaconda que da origen a la humanidad o a unos pueblos especificos,
complejo mitico éste de gran ocurrencia en la Amazonia, aungque no exclusivo de
ella. El trabajo se orientd, pues, a explorar la hipétesis de la presencia de
similitudes, primero temaéticas y luego significativas, entre los simbolos graficos y
las tradiciones orales que coinciden en un mismo territorio, aunque no
necesariamente en el mismo lapso de tiempo. Se parte del hecho de la gran
antigliedad de algunos mitos, toda vez que estdn muy extendidos y cuentan con
numerosas variantes. (p.6)

También cabe resaltar que a pesar de la antigliedad de las narraciones catalogadas por la
extension de los personajes arquetipicos en el tiempo y en la geografia, no es posible aplicar la
misma férmula con los simbolos que aparecen en estas manifestaciones liticas para tratar de
determinar su lugar y tiempo de procedencia, en cambio, bien poco se puede afirmar acerca de la
edad de los petroglifos:

Con los nuevos hallazgos se han podido establecer evidentes similitudes estilisticas
entre los petroglifos del rio Caqueta y los grabados que se encuentran en la localidad
de ltacoatiara, cerca de Manaos, por una parte, y por otra con algunos disefios
presentes en la plastica rupestre venezolana. Estas averiguaciones son
ineludiblemente previas si se quiere avanzar en la dilucidacion de las posibles

vinculaciones de las culturas del alto Magdalena con las de la selva oriental, por



Huellas en la selva 45

cuanto es mas conducente localizar primero similitudes significativas entre los
mitos amazonicos y petroglifos de la misma area, para avanzar luego en una
comparacion entre los petroglifos de la selva oriental y la pléstica agustiniana. Solo
después de poder establecer los vinculos en el terreno de lo visual, se podré avanzar
mas confiadamente en el eventual acercamiento entre la tradicion oral amazonicay
la plastica de San Agustin, con la intencion de dar algo de luz sobre el sentido de
sus simbolos. En 1981 se descubrié y empez6 a resefiar un nuevo conjunto de
alrededor de 700 petrograbados. Algunos de ellos afianzan la hipétesis de la
relacién mito- petroglifo. Los trabajos proximos se orientaran a completar la resefia
de otros conjuntos del rio Caqueta, ubicados entre los Monos y Araracuara, y a
proseguir en la recoleccion y estudio de las tradiciones orales de las comunidades
Muruiy Muinanes especialmente, si bien las averiguaciones se extenderan a otros
grupos, por cuanto la tematica de la Canoa- Culebra, origen de la humanidad, es
mas explicita en etnias que se ubican mas hacia el Oriente. (1981, p. 6)
Figura 8

Animal acuatico serpentiforme

Nota. Conjunto simbdlico C, animal acuético serpentiforme, El encanto, Florencia,
afio (2020). Al lado derecho de la fotografia se puede ver el efecto del transfer digitalizado
donde se puede apreciar el estado de la obra rupestre en el momento de la visita al lugar.
Fuente: fotografia perteneciente a esta investigacion.

Figura 9

Los petroglifos en la ceramica de Napo



Huellas en la selva 46

Nota. En la imagen se pueden referenciar posibles rasgos de semejanza estilistica
en los simbolos de este sector de la amazonia pertenecientes a la cultura del rio Napo.
Fuente. Diario ElI Comercio (https://bit.ly/3tw4Rv2.)

La imagen a continuacién muestra una trama compleja de relaciones simbélicas producidas
por la cultura San agustiniana, donde se puede notar una relacion estilistica en la terminacion de
la figura, la cola se convierte en una espiral. De nuevo la importancia de la figura serpentiforme

para narrar, vinculada a la figura humana, los rostros y las figuras circulares.

Figura 10
Lava patas, cultura san Agustin Huila

Fuente: imagen perteneciente a esta investigacion. Tomada del parque arqueoldgico de San
Agustin, Huila, afio (2017).

Figura 11

Conjunto simbdlico, fragmento, linea serpentiforme



Huellas en la selva 47

Nota. Conjunto simbélico, fragmento, linea serpentiforme, detalle, supone correlacién con
el mito de origen Uitoto segin Preuss, petroglifo del encanto, Florencia, afio 2020. Fuente:

fotografia perteneciente a esta investigacion.

1.4.2 Antropomorfos.

Simbolo A. “Cabeza chata” (figural2), hendida en la roca al menos 2 cm, su representacion
se realizo6 en vista frontal, los orificios de los 0jos y boca se encuentran bien definidos, demarcados,
gesto de apacibilidad, su anchura maxima es de 21 cmy su altura en su parte maxima es de 42cm,
se podria relacionar de manera directa con los petroglifos hallados en el piedemonte ecuatoriano
en la provincia de Sucumbios en el area conocida como “Petroglifos de Bomboiza”. Silva Celis,
(1962) se refiere a las representaciones de este tipo como recién nacidos y su significacion esta
asociada a rituales de fertilidad femeninos, también establece relacion con petroglifos encontrados
en el rio Napo en el Ecuador donde se los asocia con una idea de alegria de la madre al esperar a
su futuro hijo (p. 37). Estas relaciones estilisticas hacen suponer una disolucién de la frontera
actual en cuanto la ocupacién y el territorio de las etnias amazoénicas, siendo el Piamonte al igual
que los rios rutas de migracién voluntaria de los grupos humanos y con ellos de sus maneras de
representacion. La idea de que la amazonia siempre ha sido un territorio densamente poblado con
estas evidencias se hace mas clara, alejandose de la imagen tradicional que ve el Amazonas como
un territorio baldio. Es para los autores del petroglifo del Encanto de tal importancia la
representacion de la figura humana que la hace la principal de la composicién en la pared litica.



Huellas en la selva 48

Figura 12

Simbolo A, Rostro de recién nacido

Nota. Simbolo A, Rostro de recién nacido, petroglifo del encanto, Florencia, Caqueta,
Afio 2020. Al lado derecho de la fotografia se puede ver el efecto del transfer digitalizado. Fuente:
fotografia perteneciente a esta investigacion.

Figura 13
Petroglifo Bomboiza

Nota. Fotografia Petroglifo de Bomboiza, Sucumbios, Amazonia ecuatoriana, afio 2020.
Fuente. https://bit.ly/3ttnTSA

Simbolo B. “El hombre sentado” (figural4), este simbolo aparece con las piernas y los
brazos extendidos con tres dedos en cada extremidad, de ancho méaximo 55cm y su altura maxima

57cm, orificios demarcados en 0jos y boca, tronco rectangular, se corresponde con figuras



Huellas en la selva 49

similares encontradas a lo largo del rio Caquetd como lo propone Urbina en sus trabajos
antropologicos y linguisticos, pero también con figuras similares en la poblacion de Lumbaqui,
Sucumbios, Ecuador. Es quiza “el hombre sentado” el simbolo que contenga mas significaciones
y relaciones posibles, la representacion cedente tiene una importancia en el relato cultural y la
narrativa de las etnias amazonicas, ya que es la posicion de los miembros de la comunidad en el
acto de pensar la palabra “mambe” que se refiere a la accion de hablar al interior de la maloca a
través del mambe y el ambil, productos derivados de la hoja de coca y del tabaco respectivamente,
caracteristica de comunidades sedentarias, por el contrario de las representaciones de hombres y
mujeres en posiciones de caceria, es Urbina en, EI hombre sentado mitos y ritos de los pueblos
del rio Caqueta, quien establece estas relaciones con el arquetipo y en su articulo ya referenciado
propone lo siguiente con respecto a los Uitoto y los petroglifos del rio Caqueta:
Son numerosos los textos miticos que hacen relacion al banco y al hecho de
sentarse, y es notoria la tradicion oral y ritual que aun se conserva al respecto entre
los Uitoto, Muinane y Okaina, varios de cuyos clanes habitan (con excepcion de
los Gltimos) el curso medio del rio Caquetd, regién donde se encuentran los
petroglifos inventariados, algunos de los cuales figuran en este articulo. Cuando se
habla entre estas naciones aborigenes del hombre sentado, se esta haciendo alusién
expresa al hombre que adopta esa postura en el ritual nocturno, durante el cual se
consumen las plantas sagradas: la coca (Erythroxilum coca, Ipaduj), el tabaco
(Nicotiana tabacum) y, en ocasiones muy especiales la virola (Virola carinata) y
el yajé (Banisteriopsis spp.). La cotidiana ceremonia del mambeo es presidida por
el Abuelo Duefio-de-maloca. Durante la noche, desplegandose en abanico frente a
él, los hombres de la tribu, clan o familia se sientan en minimos bancos o soportes
de madera. Mientras se prepara y consume la coca (jno la cocaina!), acompafada
por el ambil. EI Sabedor pronuncia diversos tipos de discursos, segin la ocasion,
en orden a orientar a su gente tanto en las labores cotidianas como en las
extraordinarias. Esta orientacion implica echar mano de las tradiciones miticas,
donde reposan los paradigmas culturales. (Pineda; Urbina; Candre & Echeverria,
p. 69)
Figura 14

Hombre sentado-Petroglifo el Encanto



Huellas en la selva 50

Nota. Fotografia “hombre sentado” petroglifo del encanto, Florencia, Caqueta, afio 2020.
Al lado derecho de la fotografia se puede ver el efecto del transfer digitalizado. Fuente: fotografia

perteneciente a esta investigacion.

Figura 15
Petroglifos de poblacién de Lumbaqui Ecuador

Nota. Fotografia Petroglifos la poblacion de Lumbaqui en Ecuador, donde aparecen las
figuras del hombre sentado relacionandose asi con el petroglifo del Encanto. Fuente.
https://bit.ly/3vDbc9H


https://bit.ly/3vDbc9H

Huellas en la selva 51

Figura 16

Representaciones del hombre sentado

Nota. Representaciones del hombre sentado detalle del libro de Urbina (1981).

Figura 17

Dibujo a escala de la figura principal cedente

Nota. Dibujo a escala de la figura principal cedente, en la cara que mira hacia el
nororiente, petroglifo del Encanto Florencia, afio 2020. Fuente: transfer digitalizado
perteneciente a esta investigacion.

Simbolo C. (figural8) de manera clara y hendida en la roca con laboriosidad aparece la
figura humana, posiblemente de la primera época del grabado como lo hace notar Silva Celis
(1962) en el libro donde describe este petroglifo. Para este investigador la presencia de figuras y
representaciones humanas esta relacionado con acontecimientos importantes para los miembros de
la comunidad como la fecundidad. Se distingue el rostro marcado y los orificios de la boca y de
los ojos, la mano derecha levantada con tres dedos, piernas juntas, se relaciona posiblemente con

trabajos liticos dispersos entre la frontera colombo ecuatoriana como se muestra en la figura 19,



Huellas en la selva 52

en el articulo extraido de petroglifos de la amazonia ecuatoriana (2013), donde se hace manifiesto
la importancia de la representacion humana en la composicion del trabajo visual narrativo. Segun
este articulo para las gentes amazonicas, la representacion del hombre estd relacionada a las
manifestaciones culturales y rituales como la caceria, la danza, la guerra y las celebraciones
vinculadas con el mito del arbol de la abundancia, mito panamazonico presente en el imaginario
Uitoto Jurama de donde se cree nacen todos los frutos amazonicos, todas las plantas, la variedad
de peces y animales. En el texto de Oscar Ivan Garcia, Danzando fakariya: los bailes Uitoto como
modelo de organizacion social en la Amazonia (2016), se expone que para los Uitoto y en sus
imaginarios sociales esta presente la categoria del baile como una manifestacion ritual significativa

para la transmisién de conocimiento.

Figura 18

Presencia antropomorfa

‘\\I

Nota. Fotografia Presencia antropomorfa petroglifo del encanto, Florencia, afio
2020. Al lado derecho de la fotografia se puede ver el efecto del transfer digitalizado.

Fuente. Fotografia perteneciente a esta investigacion.



Huellas en la selva 53

Figura 19

Relacion simbdlica gréafica con otras piezas liticas de la amazonia

Nota. Fotografia de la relacion simbdlica grafica con otras piezas liticas de la amazonia
(2013). Fuente. https/ rocultur-ecuador.blogspot.com/2013/06/los-petroglifos-y-la-conexion-
cosmica.html

Conjunto A. “Rostros de piedra”(figura 20), rostros de similares caracteristicas, llaman la
atencion las sefiales de manipulacion reciente se debe decir que algunos de los simbolos del
petroglifo del Encanto se encuentran en condiciones precarias de preservacion y sefializacion,
también que del primer registro realizado por Silva hasta la actualidad; la gente ha interactuado
con el petroglifo repasando sus lineas y formas, pero también creando nuevas, aun asi los orificios
marcas y hendiduras quedan bien definidos tras utilizar la técnica del frotado con carbon sobre
papel, este conjunto simbdlico estd acompafiados de lineas paralelas y espirales en sentido
ciclénico y anticiclénico descritas por Silva como dextroversas y sinistroversas, y que segun el
arquetlogo tendrian relacion tanto con las representaciones del mapa sideral como con la figura
femenina pues, como lo describe en su libro, las mujeres jovenes Uitoto suelen decorar sus senos
con pintura corporal compleja en forma de espirales dentadas, lineas curvas y circulos relacionado
no solamente a conjuntos de simbolos presentes a lo largo del pie de monte amazonico colombiano
sino a representaciones esparcidas a lo largo del continente como lo hace notar a través de la
etnografia Silva Celis (1962). La presencia de esta cantidad y variedad de simbolos, da sefiales de

un trabajo cognitivo y de desarrollo estético de los pueblos que habitaron en este territorio.



Huellas en la selva 54

Relacionados de esta manera, sus posibles referentes serian, los petroglifos encontrados en la
provincia del Napo en la en la zona Ilamada Cotundo (figura 21).

Figura 20

Rostros difusos, conjunto A

Nota. Fotografia Rostros difusos, conjunto A, petroglifo del Encanto, Florencia, afio 2020.
Las espirales representadas en la parte inferior izquierda de la fotografia, posiblemente muestra las
representaciones femeninas y culto a la fertilidad. Al lado derecho de la fotografia se puede ver el
efecto del transfer digitalizado. Fuente: fotografia perteneciente a esta investigacion.

Figura 21

Petroglifos de Cotundo en la provincia del Napo

Nota. petroglifos de Cotundo en la provincia del Napo, Ecuador. Fuente:
https://bit.ly/3cJEPO1

Conjunto B. “conjunto antropomorfico”(figura 22), aparecen los personajes en conjuncion
con otros simbolos como puntos, lineas rectas y curvas, el primero de estos personajes tiene los

brazos levantados con presencia de dedos en cada uno de ellos, cabeza triangular, cuerpo entero,



Huellas en la selva 55

e insinuacion de extremidades inferiores, el del centro es una mascara de cabeza rectangular, el
tercer personaje aparece con una extremidad levantada, los tres personajes aparecen con los
orificios oculares y de la boca claramente especificados. Segun Silva Celis (1962) Los simbolos
representados en el petroglifo del Encanto tienen un estilo muy particular y definido y que se
relacionan en tanto a contenido con figuras humanas encontradas en el departamento del Cauca en
el sitio conocido como el litoglifo de la Yunga (p. 37). En las cabezas y la posicion de los brazos
se pueden seguir indicios de las caracteristicas similares entre la estética de petroglifos como el de
la Pradera en margenes del rio Caqueta, una de las caracteristicas que expone con mayor
vehemencia Silva es que se trata de representaciones de oposicion complementaria entre la figura
femenina y masculina dando evidencia de la gran preocupacion de los antiguos habitantes de
Florencia por la fecundidad humana. Se puede agregar que, para los Uitoto del presente, en la
periferia de la ciudad de Florencia, este espacio se anima en su oralidad y que de entre de los
simbolos presentes en el petroglifo del Encanto es con el que se establecen narrativas de
interaccion con el otro, como anteriormente se narr6 en el pacto de reconciliacion entre las etnias

Andaqui y Uitoto.

Figura 22

Esquema representacion antropomorfa

o0
o
© o
o
J

Nota. Esquema representacion antropomorfa, Petroglifo del encanto (2020). Fuente:
transfer digitalizado perteneciente a esta investigacion.
Figura 23

Conjunto simbdlico



Huellas en la selva 56

Nota. Conjunto simbolico, “la familia” petroglifo del encanto, Florencia, afio 2020.

Fuente: fotografia perteneciente a esta investigacion.

Figura 24
Transcripcion a escala

Nota. Petroglifo El Encanto. Transcripcion a escala de E. Silva Celis, 1962.

Relaciones tan interesantes en el analisis de este conjunto de arte litico se pueden encontrar
incluso en partes tan distantes del Piamonte peruano, en la catedral de Pusharo, en el documental
titulado: Petroglifos en la Selva - La catedral de Pusharo, se propone la lectura de los conjuntos
rectangulares como la posible representacion del templo donde se realizan la ingestién de plantas

sagradas, el encontrarse con contraposiciones geométricas podria representar la dualidad de todas



Huellas en la selva 57

las cosas que para el pueblo Amazonico se establece entre lo masculino y femenino, lo dulce y lo

amargo, lo frio y lo caliente, lo bueno y lo malo.

1.4.3 Geomorfos

Conjunto A. “La chagra, el mito de la abundancia, Caza, pesca y agricultura” en este
conjunto representacional se encuentran entre muchos otros simbolos, casi irreconocibles por el
deterioro a través del tiempo y en la actualidad debido al desconocimiento de esta obra rupestre y
la interaccion del visitante con este deslumbrante enigma y su importancia para la region
amazoénica y en particular para la ciudad y sus habitantes. En esta categoria se podrian encontrar
entre otros puntos, lineas curvas y rectas organizadas a manera de reticula, espirales, circulos
concéntricos, lineas serpentiformes y algunos rostros o mascaras perdidos entre los desgastes y la
manipulacion posterior de las figuras, forman parte del contexto de las grafias principales, la
organizacion de todo el conjunto litico se presenta en estructura triangular donde se muestra entre
otras escenas, los rituales de fecundidad y abundancia, el mambe, animales de caza, la chagra, y
diferentes grupos familiares o de clanes representados por las figuras antropomorfas, se podria
deducir entonces que los autores del petroglifo del encanto tenian una vision de la comunidad
desde las condiciones de agricultura y presencia de cultivos como la yuca el tabaco y la coca, esto
es posible de relacionar por la presencia de figuras geométricas y reticulas, se podrian pensar
como la representacioén con elementos tangibles para fendmenos dificilmente representables a
través de imagenes, como las estaciones, las constelaciones, las crecientes, la lluvia, el viento o
esquemas que representan zonas cultivadas, zonas habitadas, también con los rituales de ofrendas
de frutas y animales presentadas en atavios de hojas y cortezas, llevadas por los visitantes de otros
clanes a las celebraciones rituales de fecundidad y de abundancia de frutas como el chontaduro, el
milpesos, la canangucha o procesos de trabajo comunitario como la tumba, la siembra, la cazay
la pesca en los grupos humanos actuales. Para Silva Celis de entre las figuras que mas presta
atencion en su libro son las espirales, que son consideradas como el emblema de movimiento de
rotacion mas simple, posiblemente extraido de los fenomenos atmosféricos como los vientos, y se

relaciona al aliento, la palabra, el sonido y a las fuerzas espirituales.

Figura 25

Elementos geométricos



Huellas en la selva 58

Nota. Elementos geométricos, en la parte inferior de la fotografia, petroglifo del

encanto, Florencia (2020). Fuente: Fotografia perteneciente a esta investigacion.

Figura 26

Fragmento circulos concéntricos

Nota. Fragmento, circulos concéntricos, petroglifo del encanto, Florencia.
Fuente: fotografia perteneciente esta investigacion.
Figura 27
Cara nororiental, detalle, petroglifo del Encanto



Huellas en la selva 59

Nota. Cara nororiental, detalle, petroglifo del encanto, Florencia, (2020). Fuente. imagen

perteneciente a esta investigacion.



Huellas en la selva 60

2. La Maloca Jurama

En una época, de cosmopolitismo algo pueril, se trata de demostrar que ¢es

posible una alta invencion artistica a partir de los humildes materiales de la propia
tradicion y que ésta no provee de asuntos mas o menos pintorescos, sino de elaboradas
técnicas, sagaces estructuraciones artisticas que traducen cabalmente el imaginario de
los pueblos latinoamericanos?

Angel Rama.

Entre los imaginaros sociales de los habitantes de la ciudad de Florencia, la Maloca Jurama
representa la conexion con las tradiciones culturales originarias de la amazonia; esta hace parte de
lamemoriay la identidad de la urbe, aportando desde las diferentes expresiones culturales, el baile,
la lengua, la arquitectura, la gastronomia, lecturas de la cotidianidad desde la perspectiva
amazonica. Se considera la maloca en cuanto espacialidad y sujeto de significado, que se
comprende desde una mirada al interior del universo de la comunidad. Con el interés de intentar
establecer relaciones con la periferia de la urbe y su importancia para el habitante moderno de la
ciudad, para iniciar, se toma como referente el texto del antrop6logo Wade Davis titulado, Los
guardianes de la sabiduria ancestral y su importancia en el mundo moderno (2015), donde se
expone la enorme necesidad de ceder lugar a las voces ancestrales y su legado, advirtiendo,
ademas, el riesgo que tiene esta sabiduria de sufrir la extincion. La oralidad que manifiesta la
autoridad del cabildo da cuenta de la necesidad de que su punto de vista narrativo sea también
tenido en cuenta desde una perspectiva multiple, de equidad y de verdad. El mito es la columna
vertebral de la cadena de aprendizaje y ensefianza de las tradiciones y las caracteristicas culturales
que se transmiten de generacion en generacion y se recrea de manera cotidiana en el habitat de la
maloca que aporta una visién multilateral hacia el exterior desde el Utero y desde la selva hacia el
fuego primordial, desde el vibrar de la tierra con el retumbar del baile, hasta las estrellas y desde
el rio y el imaginario diverso que se recrea en los suefios y en la magia. La maloca es el vientre de
una madre que permite un nacimiento hacia afuera y hacia adentro.

La maloca suele comprenderse en el sentido del bienestar en comun, como lugar de
encuentro, aprendizaje e interculturalidad. Espacialidad dialogica entre, el adentro y el afuera. De
entre los multiples sentidos que entreteje la Maloca Jurama algunos significados hacen referencia
a la gente con origen que vive al pie de la montafia. Como sitio de la palabra y la vida encarna el

mito vivo de aquellos pobladores de las regiones amazonicas que nacieron de la tierra, entre la



Huellas en la selva 61

Chorrera. Como lugar de didlogo entre saberes y sabores constituye una zona clave del territorio,

alli donde los flujos de la vida entretejen redes de relacion en la poética de lo diverso.

2.1 Generalidades
El origen de la palabra maloca tiene dos vertientes. La primera, se refiere a un estilo de
construccién, de arquitectura indigena, que describe a un lugar de habitacion comdn para los
pueblos amazdnicos, donde se proyecta la vida y las relaciones familiares, sociales, econémicas,
espirituales, de aprendizaje y de ordenamiento del pensamiento de una comunidad, como se
expone en Maloca Muina Murui, construccién vernacula de los Uitoto (2019):
Las construcciones vernaculas son la respuesta materializada a las necesidades de
vivienda y edificios comunales de poblaciones que las construyen con materiales
propios de la zona donde habitan, usando técnicas constructivas autbnomas, sin
recurrir a los profesionales de la construccion. Las malocas de los indigenas Muina
Murui, etnia Uitoto, hacen parte de este tipo de arquitectura y la forma como ellos
construyen estas casas comunales se ha mantenido en gran medida desde tiempos
prehispanicos. (p. 7)
Lo anterior da cuenta de la existencia de modos de construccion y de relacién con el espacio
y el tiempo que no siguen necesariamente los patrones hegemonicos de las culturas occidentales y
no por ello son menos valiosos. Como lo sefiala Bernard Rudofsky en su texto Arquitectura sin
arquitectos (1973), las arquitecturas vernaculas y aquellas propias de las culturas tradicionales del
mundo no pueden seguir siendo menospreciadas bajo la hegemonia occidental de la historiografia
arquitectonica. Asi para el autor, cobra importancia la arquitectura comunal, aquella que surge no
necesariamente de la mano de especialistas de la academia, sino a partir del trabajo de poblaciones
que continuamente asumen la construccion como parte de su herencia cultural y una experiencia
en coman.
Al hacer énfasis en el trabajo de los constructores originales de las malocas es indudable
que estas tienen un caracter de profesionalidad, laboriosidad, comunitaria con tecnicas y
tecnologias propias. Para los Uitoto las malocas asumen el sentido del aprendizaje de vivir en la
relacién con la sociabilidad, la espiritualidad y la naturaleza. En el documental Ilamado El
reverdecer del almendro (2009), el abuelo Rodolfo Giagrekudo recuerda el aporte de la cultura

Uitoto en cuanto a tecnologias milenarias relacionadas a las préacticas culturales como el baile de



Huellas en la selva 62

la tortuga y hace hincapié en la importancia de la oralidad como portadora de acontecimientos
tecnoldgicos al ser la maloca el espacio donde se desarrollan estas manifestaciones socioculturales.
En segundo lugar, la palabra maloca se asocia al verbo maloquear, que en otro contexto se refiere
a una tactica de ataque sorpresivo sobre una comunidad para tomar esclavos, adoptada en la
Patagonia y en regiones coloniales del cono sur, practicado tanto por colonos espafioles como por
nativos. La evidencia de esto se puede encontrar en el siguiente fragmento del texto, Expediciones
a la costa de la Patagonia occidental en el periodo colonial de Ximena Urbina (2013) donde
describe citando una denuncia de la época:
Se trata de una denuncia de 1621 en contra del cacique chono Diego Delco, quien
ha tomado tanta mano que anda vendiendo publicamente (...) los chonos, sujetos,
y entra a maloquear a los de otras encomiendas para el mismo objeto, con notable
agravio y manifiesta injusticia de dichos indios (...) y todos los navios que salen de
las provincias y los mas de ellos van cargados de chonos alld los venden como
esclavos. (p. 58)

La palabra se acepta y esta catalogada como de origen mapuche, segln la version de la
Real academia y su uso dentro de las comunidades amazdnicas se supone importado desde estas
épocas, dando evidencia de un grado de interculturalidad y transculturalidad en el poblamiento del
territorio amazonico.

La maloca hace referencia al lugar de permanencia y de relacion familiar y vital, pero
también toca temas tan sensibles como los tratados por las vertientes historicas que ofrecen una
posible mirada de los procesos de caracterizacion, persecucion y exterminio de los pueblos
indigenas y una difusion de tecnologias y practicas coloniales heredadas a través del tiempo y
diseminadas a lo largo del continente americano que no cesan hasta la actualidad. Tal vez en las
épocas de oleadas migratorias en la amazonia colombiana, esta palabra se transmitiera entre las
expediciones de colonos blancos y las misiones capuchinas que precedian y legitimaban las
incursiones hacia los pueblos aborigenes a través de los rios principales como el Amazonas y sus
afluentes, entre estos el putumayo y el Caquetd. Esto da pie para mencionar el proceso de
evangelizacion y colonizacion llevado a cabo en el territorio que produjo modificaciones al interior
de las comunidades y sus imaginarios, impactando y produciendo un cambio de utilidad,

desarraigo o cambio de territorio o simplemente la destruccion de estos centros de civilizacion. El



Huellas en la selva 63

siguiente fragmento de Misael Kuan Bahamon, extraido de La misién capuchina en el Caqueta y
el Putumayo 1893-1929 (2013), da cuenta de ello:

Sobre las misiones capuchinas en el Putumayo tenemos los estudios de Bonilla,
Casas Aguilar, Charry, Gdmez, Cérdoba Chaves y Serra de Manresa. La obra de
Bonilla es de fundamental lectura pues en el momento de su publicacion en 1969
significd una denuncia a los atropellos de la comunidad capuchina a los indigenas
en la misién del Putumayo. Casas, Charry y Gémez se ubican en la misma
perspectiva ideoldgica de Bonilla. Casas y Charry consideran que la evangelizacion
tuvo como principal apoyo la colonizacion, especialmente, en las formas del
despojo de tierras a los aborigenes del Valle de Sibundoy y la construccién del
camino entre Sibundoy y Mocoa. Gomez hace un estudio de larga duracion sobre
la colonizacion del Putumayo entre 1845 y 1970 y concluye que la presencia y
vinculacion formal de la mision capuchina al Putumayo fue parte de las politicas
del Estado mismo, dentro del proceso general de integracion de la frontera

amazonica y de defensa de la frontera externa. (p. 11)

A finales del siglo XXy hasta la actualidad, se adopta la palabra Maloca para designar un

lugar sagrado de habitacion y recreacion de la cultura de los pueblos indigenas. Desde el afio de

1991 y gracias a la Constitucion elaborada en esa época con participacion de sectores antes

excluidos en la toma de decisiones politicas, los usos y costumbres de los pueblos originarios

quedaron amparados bajo la ley; por ejemplo, el articulo séptimo expone que el Estado reconoce

y protege la diversidad étnica y cultural de la nacion. Es asi que en el afio 2015 en el texto titulado:

Construccion de maloca para comunidades indigenas de Simon Gaviria Mufioz del Departamento

Nacional de Planeacion (2006), se puede apreciar la generalizacion del término y su utilizacion,

asi:

Maloca: vivienda tradicional indigena elaborada en madera y techo de paja,
actualmente construida y habitada por los caciques y/o ancianos de las comunidades
de Chorrera a los que se les denomina maloqueros, siendo un cargo de prestigio en

su comunidad (p. 1).

Como una apertura al discurso de las narrativas amazonicas particularmente y desde las

voces de los portadores de las tradiciones, el trabajo etnografico permite un acercamiento a las

expresiones de caracter cultural, como lo son los relatos que se tejen alrededor de un &mbito vital



Huellas en la selva 64

y los procesos de subjetivacion que construyen las identidades en movimiento como lo propone
Hugo Nifio en su texto Primitivos relatos contados otra vez (1976) donde se evidencia la rica
tradicion etnoliteraria amazoénica, alejada de los cdnones tradicionales, una expresion que se creia
extinta que emerge con una fuerza desbordante. Para ello, se propone un andlisis creativo del
espacio de la Maloca Jurama como el lugar donde gravitan las creaciones culturales amazoénicas,
técnicas y tecnologias milenarias, teniendo en cuenta el macro contexto del pueblo Uitoto que
habita entre los paises de Colombia, Ecuador, Per(y Brasil y su interaccion a lo largo de la historia
con diferentes culturas, etnias, lenguas y tradiciones.

Los imaginarios sociales del cabildo urbano Uitoto Jurama, y su asentamiento en la
actualidad en la periferia de una ciudad amazonica en crecimiento, estan cargados de narrativas
que involucran tanto la historia convencional del poblamiento amazdnico contemporaneo, como
la etnohistoria propia de la comunidad, el mito, la ensefianza, la palabra, el simbolo y la
espiritualidad que confluyen en la maloca. Este espacio vital para la cultura Uitoto, cumple las
funciones de edificio institucional para la sociedad y sus expresiones, un hibrido entre templo,
teatro y ayuntamiento, es decir, una expresion no solo de caracter artistico o estético que sobrepasa
el hecho constructivo, sino que a su vez es la representaciéon del mundo ético, moral, espiritual,
social, vivo de las comunidades a través de sus actividades cotidianas el habitar, el pensar, el
mambear y hablar de sus creencias, sus relatos de origen, sus mitos, su organizacion, politica,
social, cultural, ritual etc.

La comunidad Uitoto, su presencia y permanencia en la maloca Jurama en relacion con la
ciudad, da muestra de un gran valor de resistencia y resiliencia de los grupos humanos y su arraigo
a la cultura es testimonio del vinculo ancestral con las tradiciones amazonicas.

Para la comunidad Uitoto establecida en la ciudad del Piamonte su diversidad, su
multiplicidad y su busqueda constante de significados se encuentran dentro de la relacion de
dualidad presente en muchas culturas del mundo de alli el caracter trascendental y arquetipico de
sus relatos; lo femenino y lo masculino, el frio y el calor, el adentro y el afuera, la palabra vy el
silencio. Estas dicotomias se vuelve realidad en el interior y exterior de la Maloca familiar y
comunal, se recrean en todos los aspectos de la cotidianidad y sus dimensiones humanas, como lo
manifiesta el siguiente fragmento tomado de Oralidad en la cultura, territorio Uitoto, de los

investigadores Eudocio Becerra Bidigima y Pedro Marin Silva (1997):



Huellas en la selva 65

El raudal - nofiko -, la maloca - aiyoko - y la cadera en cuyo centro suponen los
Uitoto que esta el Utero — jigiko, se asimilan en las mitologias amazonicas con las
nociones de habitat, abrigo, fertilidad, morada. El sufijo -ko en Uitoto remite a estas
nociones. Segun Reichel-Dolmatoff, entre los Desana del VVaupeés, “los raudales son
los Gteros donde viven los animales del monte y sus profundos pozos son Uteros
subacuaticos donde moran los peces.” (p. 79)
Para la comunidad la maloca representa el centro de las actividades vitales de su sociedad
y cultura a pesar de encontrarse en la periferia de una ciudad en expansion y lo que esto implica.
Sus habitantes sienten que es su conexién con su historia, con su espiritualidad, con sus
antepasados, con la Amazonia y el rio. Algunos habitantes citadinos sienten también un grado de
conexion con este sitio, como lo indica el siguiente fragmento extraido del Boletin virtual del
proyecto Pasion Caqueté para la Construccion del Capital Social e Inclusion Econdmica a traves
del Turismo Comunitario, en la Reserva Eco Turistica del Manantial (2018), donde se incluye la
maloca como llegada final de un recorrido eco turistico, “Al salir del sendero el camino te permite
encontrar la Maloca Uitoto del Cabildo Jurama, un espacio para transportarse y mantener el
corazon dispuesto a escuchar la historia de las tradiciones de un pueblo nativo de la amazonia”
(p- 2).
Figura 28

Finalizacién del recorrido turistico alrededor de la reserva el manantial

e

Nota. Fotografia de la finalizacion del recorrido turistico alrededor de la reserva el
manantial y vista principal de la maloca Jurama, Florencia, Caqueta (2019). Fuente: fotografia

perteneciente a esta investigacion.



Huellas en la selva 66

De igual manera se puede referenciar la relacion establecida entre la maloca y el imaginario
de la ciudad en el documental titulado: Etnoturismo con los Uitoto del Caqueta (2018), donde el
cacique Emilio Fiagama y su yerno Diego Diaz, participan como guias en la reserva el Manantial,
en la periferia de la ciudad de Florencia, exponiendo la importancia del entorno y el cuidado de
los saberes tradicionales y el medio ambiente.

La elaboracidn o construccion de una maloca es una inversion de trabajo humano y recursos
significativos que trasciende la cotidianidad de la comunidad. Es asi, que, para su mantenimiento,
se debe garantizar su permanencia en un sitio determinado, es decir que es posiblemente una
evidencia que pervive del transito del nomadismo al sedentarismo. En el caso del resguardo Jurama
de la ciudad de Florencia y como muestra de su gestion se han llevado a cabo desde su
asentamiento principal tareas de reconstrucciéon y adecuacién, como lo demuestra el siguiente
fragmento del articulo institucional de la alcaldia de Florencia (2018) antes mencionado:

La comunidad Uitoto ejecutd los recursos de transporte, cargue y descargue de la
hoja de guajo definidos en el presupuesto del proyecto, logrando el mejoramiento
del centro cultural indigena Uitoto “Maloca”, el cual tenia mas de 5 afios sin
mantenimiento. Para realizar este gran trabajo, se necesitaron mas de 15 hombres
para el transporte, cargue y descargue de la hoja, una semana para bajar mas de
1.000 hojas de palmas de 5 metros de altura en promedio y de toda la comunidad
Uitoto para el armado de este gran centro cultural étnico, que se espera recibir a
turistas de todas las regiones y paises. (p. 1)

Para intentar superar la vision reduccionista y abstraccionista que se tiene de la Maloca
Uitoto Jurama en relacion a la ciudad de Florencia se procura realizar un montaje narrativo, en
tanto andlisis creativo correspondiente a nutrir el espectro de significados alrededor de este &mbito
de encuentro y de construccion de la cultura y de procesos de subjetivacion que se recrean en los
imaginarios, es por ello que se hace necesario referenciar el caracter que este espacio constitutivo
tiene para el pueblo Uitoto, asi lo demuestra el fragmento que se expone a continuacion del trabajo
de Agapito Buinaje Corsino, La maloca como espacio educativo de vida desde los principios
tradicionales del clan Eimen de la etnia Uitoto de la chorrera amazonas Colombia (2013), en él
que se pone de manifiesto el significado que adquiere la maloca para la comunidad:

Desde tiempos milenarios los indigenas Uitoto se organizan en malocas y grupos

sociales bien definidos culturalmente, en torno al iyama (cacique) de cada grupo



Huellas en la selva 67

étnico. Las relaciones entre malocas y grupos étnicos locales son definidas por
normas culturales de alianza y reciprocidad, conformando redes socioeconémicas
y simbdlicas, para la administracion de los territorios étnicos guardando su
integridad espiritual, ecolégica y politica. (p.13)

En lo anterior se puede evidenciar una organizacion patriarcal alrededor del cacique como
figura organizativa politica y social ademas de la existencia de asociaciones vinculantes entre
malocas. En el texto que se presenta a continuacion, fragmento de la entrevista realizada para esta
investigacion en el afio 2019 con las autoridades del cabildo, es el sefior Diego Diaz, heredero de
la tradicion, que en una dinamica patrilineal es quien asume el testimonio oral de la etnohistoria
de su comunidad y quien construye el significado alrededor de su maloca y la relacién de esta con
la ciudad de Florencia desde su posicion de mestizo. Ademas, en su testimonio se puede también
seguir algunas huellas de la llegada de los precursores Uitoto al territorio, asi como fragmentos
que componen su relato vital:

y llegamos acé a Florencia eso fue cuando nos encontramos con los Andaquies lo
que te comente ahorita, ¢si?, entonces, pues eso fue mucho mas antes de la casa
Arana y lo del caucho, que paso ese conflicto, ¢si?, entonces cuando ya lleg6 la
casa Arana pues ya teniamos digamos unas rutas antiguas de todo este proceso,
entonces esos ancestros de nosotros pues dijeron no pues nosotros también tuvimos
y tenemos territorio alld pues segin en ese tiempo pensaron que no los iban a
perseguir ni nada de eso, iban a estar a salvo por decirlo asi y se vinieron para estos
territorios, entonces es alli cuando ya nos asentamos aqui a finales de 1890 a
principios de 1900, aqui nosotros estuvimos asentados, ¢si?, en lo que ahorita el
parque San Francisco que queda al frente de la catedral, ahi era una maloca Uitoto,
en lo que es ahora la casa de la cultura que es mas conocido como Curiplaya
también era maloca Uitoto, en el Cunduy era otra maloca Uitoto, donde ahorita es
el batallon Liborio Magia era otra maloca Uitoto, y al lado o al borde del rio San
Pedro alli era maloca Uitoto, ¢si?, Entonces nosotros aqui nos asentamos y pues
digo yo entre comillas supuestamente estdbamos a salvo, pero es alli en ese tiempo
cuando el estado se da cuenta de que Peru habia invadido el territorio colombiano
y cuando ellos ya se dieron cuenta, Perl ya tenia hasta el rio putumayo para abajo

todo eso ya era territorio de Per( entonces es alli donde el estado manda tropas a



Huellas en la selva 68

este sector, ¢si?, para defender y para recuperar ese territorio que Peru le estaba
robando y es alli donde segun la parte occidental Florencia se fund6 en 1912 que
fueron unos capuchinos pero nosotros ya estabamos aqui, entonces cuando nosotros
vimos que esa gente comenzo a llegar nuestros ancestros pensaron que eran esos
blanco que estaban abajo que los habian seguido persiguiendo y que venian a
matarlos entonces ellos decidieron abandonar esta tierra y se desplazaron a lo que
hoy se conoce como el municipio de Montafiita. (Anexo. 1)

En este testimonio cabe resaltar la forma en que se ha transcrito el relato oral del
entrevistado haciendo énfasis en su tono, su lugar de enunciacion y su uso del lenguaje, esto ultimo
se aprecia en la utilizacion de la pregunta afirmacion reiterativa (¢si?) al finalizar una idea, por lo
que posiblemente se deba a que, para la etnia Uitoto la palabra se construye entre los miembros
de la comunidad y los participantes en el ritual del mambe y se utiliza como una especie de
busqueda de autorizacion o asertividad por parte de los participantes o escuchas. En la irrupcion
narrativa que se evidencia en su relato, se encuentran muchos fragmentos de diferentes temas que
hacen parte de la memoria y de los imaginarios de la comunidad, que entretejen identidades y
voces entre pasado y presente, transmitidas oralmente a través de las generaciones. Ademas, se
puede observar algunos aspectos en el proceso de asentamiento, de poblamiento, la cuestion del
derecho a la tierra, el lugar de origen y el lugar ancestral; ademas, se da testimonio de dinamicas
de interculturalidad y transculturalidad antes de la llegada de los colonos blancos y mestizos.
También forman parte de este testimonio, fragmentos de acontecimientos historicos que tienen que
ver con las actividades econdmicas de extraccion de materiales de la selva, menciona algunos de
los recorridos hechos por las poblaciones de Uitoto al escapar de la terrible situacién a la que
sometieron a muchas empresas caucheras como la Casa Arana. Asi se puede hablar de posibles
rutas que finalmente condujeron al sitio actual de poblamiento y una ubicacién detallada de las
malocas, que, segun el relato se encontraban en donde hoy es la ciudad de Florencia. Un punto
importante por resaltar es que los Uitoto, llegaron al piedemonte de la cordillera posiblemente
buscando ponerse a salvo de los colonos blancos que los perseguian por los rios y caminos y
también por las misiones de evangelizacion capuchina que finalmente produjeron, segun el relato,

el asentamiento en el actual territorio.



Huellas en la selva 69

Figura 29

Puerto Limon, Casa escuela

MIS1ON 'CAOUL T

Nota. Fotografia Puerto Limén, Casa escuela. “Mision Caqueta”, establecida mediante la
Ley 35 de 1888. En la foto el padre capuchino Estanislao de Las Corts, 1924. Fuente: cortesia de
Coorpoamazonia.

Para tratar de entender un poco la relacion que existe entre lugar de origen y lugar ancestral
se retoma las palabras de Diego Diaz el yerno de don Emilio Fiagama, Cacique Uitoto, donde
expone estos dos conceptos vitales para el imaginario Uitoto Jurama asi:

bueno primero darle la bienvenida aqui, a la Maloca del Cabildo “Jurama” del
pueblo Uitoto de acé de Florencia Caquetd, para nosotros, pues nosotros manejamos
dos conceptos sobre territorio, uno que es el territorio de origen, ¢si?, Y el otro que
es territorio ancestral, ¢si?, Pues el de origen como su propia palabra lo esta
diciendo es de donde nacimos, el territorio donde el creador al que nosotros
Ilamamos Moguinaima fue donde nos dejo6 para que ahi surgiéramos como pueblo,
¢si?,y ya el territorio ancestral es el que digdmoslo asi, de esta forma, es el que ya
nosotros adquirimos humanamente, ¢si?, Ya de pronto en guerras, en combates con
otros pueblos, entonces digamos ganabamos esos territorios, entonces ya fueron
territorios ancestrales porque, fueron nuestros antepasados que los consiguieron o

se los ganaron por llamarlo asi, ¢si?. (Anexo. 1)



Huellas en la selva 70

Las caracteristicas mencionadas anteriormente por Diego hacen parte del imaginario del
pueblo Uitoto en la actualidad. Su belicosidad quiza resida en un periodo anterior a las caucheras
donde las disputas de territorio entre los rios Caquetd, lIgaraparana y Putumayo se dio entre los
pueblos Murui posteriormente Ilamados Uitoto, palabra que en idioma Murui traduce hormiga, y
los Carijonas pueblo guerrero procedente del sur oriente, ocupantes de los territorios bajos y
baldios entre los rios. Esta idea de belicosidad entre las dos etnias mencionadas se puede observar
maés claramente en el trabajo Ilamado Murui Jafaiki del afio (2019), en especial en el concepto de
pervivencias latentes expuestos por el antropélogo Yelko Prieto, en el documental se hace un
recorrido por diferentes acontecimientos historicos de la etnia. Estas disputas territoriales también
fueron narradas por Diego Diaz en la visita a la Maloca Jurama en el afio 2019 de la siguiente
manera:

y es alli donde llegamos digamos a las orillas del rio Caqueta y nos encontramos
digamos a otro pueblo indigena que eran los Carijonas y los Coreguaje, ¢Si?, pero
la raiz, ellos tampoco son de aqui la raiz de ellos son tucanos orientales o sea son
de parte del Vaupés del Vichada, y mas que todo esos tucanos orientales también
vienen del Brasil, ;si?, de ese sector, entonces el Caqueta era una cola que estaba
baldio entonces ellos desde ese territorio comenzaron a andar por la amazonia del
Vaupés del Vichada todo eso y comenzaron a descender hasta llegar al Caqueta
por los lados del Chibiriquete, ¢si?, entonces nosotros al ver eso lo que hicimos fue
que eh, como eran digamos extrafios para nosotros lo que nosotros hicimos fue que
digamoslo asi les robamos a una mujer, para aprender del idioma de ellos, de sus
costumbres y todas esas cuestiones, pero ellos pensaron que nosotros nos la
habiamos robado para matarla y para comérnosla; entonces ellos dijeron que tenian
que hacer lo mismo, entonces ellos, si se robaron a unas indigenas de nosotros, y si
las mataron , y si se las comieron, entonces los ancianos se pusieron a investigar y
encontraron que este pueblo habia hecho eso, entonces eso, digamos, antiguamente
para nosotros, eso era una ofensa que era guerra, entonces a partir de ese momento
digamos comenzo6 esa guerra con esos pueblos indigenas, ¢si?, nosotros nunca
antiguamente, cuando eso, nosotros nunca sabiamos que era navegar por rios,
porgue nosotros digamos, 10s que estan en nuestro territorio no son rios grandes, no

son navegables, son rios pequefios entonces nunca hubo esa necesidad de digamos



Huellas en la selva 71

de manejar bote ni nada de esa cuestion, nosotros aprendimos fue de los Coreguaje
y de los Carijonas, porque nosotros comenzamos a perseguirlos y ellos en su judia
dejaban votado todo, entonces nosotros cogiamos esos mismos botes de ellos y los
perseguiamos por el rio, ¢si?, y ya después, observamos como es que ellos los
fabricaban y ya entonces comenzamos nosotros a fabricar rio, entonces alli
comenzd esa lucha, ellos ya se habian apoderado digamos de lo que es parte de lo
que hoy es el municipio de Solano y de Milan, ;si?, entonces nosotros comenzamos
a perseguirlos y eran combates, en la medida de que ellos, digdmoslo asi, iban
perdiendo, se iban alejando mas y nosotros los ibamos siguiendo y donde ellos
estaban asentados, ese territorio lo ibamos cogiendo para nosotros y asi hasta que
digamos, casi los acabamos, a lo Gltimo matamos al Gltimo jefe que les quedaba a
ello de apellido “Piranga”, ¢si?, y después que se mato a ese jefe de ellos los que
quedaban del pueblo, ellos se rindieron, ¢si?, entonces alli es donde ya esto,
digamos, se negocid, digamoslo, de que a ellos los ibamos a dejar ir pero entonces
que teniamos que solucionar ese problema que se habia causado, entonces es donde
ellos nos dijeron que el territorio que nosotros les habiamos ganado en combate
pues ya era territorio que iba a quedar para nosotros y nos entregaron unos cantos,
unas danzas, para cerrar ese pacto, ¢si?, entonces asi fue y ellos ya se ubicaron
practicamente en lo que hoy se conoce como el municipio de Puerto Milén, que es
donde es territorio Coreguaje y nosotros ocupamos casi todo lo que ellos tenian de
Solano, ¢si?, entonces siguiendo esa ruta del rio Caqueta, cogimos por el rio
Orteguaza, ¢si?, y llegamos acé a Florencia. (Anexo. 1)

En el fragmento anterior se pueden identificar varias caracteristicas que hacen parte del
relato de la comunidad, narrando las primeras migraciones del pueblo Uitoto hacia el Piamonte, se
evidencian algunas descripciones de los pueblos en disputa, de lugares y origenes diferentes,
procesos de transculturalidad e interculturalidad no siempre pacificos, intercambio cultural,
simbdlico, expresivo y tecnoldgico, pactos historicos entre pueblos guerreros en disputa del
territorio y la presencia de senderos y rutas previas que utilizarian después los colonos en el afan
de explotacién de los recursos amazonicos. En esa actividad econémica los rios, senderos, lugares
referentes como los salares (salados) o manantiales, pierden sus nombres en idioma original

desacralizandose entendido como la perdida de sacralidad en cuento a los imaginarios sociales, las



Huellas en la selva 72

dinamicas espirituales y el andamiaje de creencias de las comunidades, como lo propone el fil6sofo
Mircea Eliade y se transforman de acuerdo a la hegemonia de las instituciones establecidas para
controlar el territorio, los recursos naturales y en este caso las comunidades indigenas. En el
siguiente fragmento extraido del articulo oralidad y en la cultura. Territorio Uitoto (1997), se
muestra los dos fendmenos que ocurren al interpretar y cambiar los nombres de los lugares o
referentes geograficos de manera abstracta y positivista, sin tener en cuenta los imaginarios
sociales y culturales de las comunidades que los habitan, para ilustrar la idea se debe citar el
siguiente fragmento extraido de:
Nombres de montafias, de raudales, de cursos de agua, aparecen tanto en Uitoto
como en espafiol y en Tupi (Lingua Geral), en los mapas del Amazonas. A través
del trabajo de campo, el gedgrafo registra los nombres vernaculos de estos
accidentes geogréaficos. Luego traslada los toponimos a los mapas, los espafioliza
al escribirlos y se operan, entonces, dos fendmenos simultaneos: por una parte,
estos vocablos se convierten en parte del acervo linguistico del espafiol
hispanoamericano, y mas especificamente amazonico, pero, por otra parte, se
desacralizan en el sentido que da Mircea Eliade a este concepto. (p. 75)

En lo anterior se puede inferir lo que ocurrié posiblemente con el concepto y la palabra
Maloca y la pérdida del imaginario instituido por la misma comunidad. Continuando con la
etnohistoria y los imaginarios que pervive en las narraciones, algunos de las cuales tienen que ver
con las relaciones comerciales establecidas entre colonos brasilefios, que pasan a formar parte del
relato oral y el mito como se vera mas adelante y en especifico los ancestros de los hoy habitantes
de la maloca Jurama, es preciso dar nuevamente voz a Diego quien expone lo siguiente:

pero a la llegada acé, nosotros digAmoslo asi desde nuestro territorio de origen que
es lo que hoy se conoce como “La Chorrera”, que eso ya es en el Amazonas
colombiano, nosotros nos comenzamos a, digdmoslo asi, a desplazar por una
cuestion externa de nosotros que fue la famosa Casa Arana, ¢si?, que eso, fueron
dos hermanos peruanos que ingresaron a la Amazonia colombiana a explotar la
quinay el caucho, ¢si?, y entonces ellos, siguieron digamos, ese mismo, ¢coémo te
digo yo?, ese mismo modelo que veniamos trabajando digamos con los brasilefios,
¢si?, porque aqui, los primeros que entraron a eso fueron los brasilefios, y aqui se

hacia digamos con ellos el trueque, ¢si?, ellos nos daban elementos por decir ollas,



Huellas en la selva 73

machetes, lamparas, hachas, por ese material, por la quina; como acéa se da de forma
silvestre. Con ellos tuvimos contacto mas o menos como en 1885 a 1890, con los
brasilefios y en cierta forma digdmoslo asi, se implant6 digamos, como un comercio
entre comillas sano, ¢si?, porque pues de acuerdo a lo que nosotros sacamos pues

asi mismo se ejercia el cambio, ;si? (Anexo. 1)

Figura 30
Mapa de la cuenca amazdnica

Nota. Mapa de la cuenca amazonica, relacion de posibles rutas de migracion a través de

los rios. Fuente: extraido de( http://living-amazonia.org/?page_id=576&lang=es)


http://living-amazonia.org/?page_id=576&lang=es

Huellas en la selva 74

Figura 31

Mapa territorios pueblos amazonicos

BARASANA

MAKUNA

MATAPI

BRASIL

A
YAGUA ,

50 ! 50 1!onxm "\I\

Nota. Mapa territorios, pueblos amazonicos. Fuente. https://doi.org/10.4000/bifea.7805

En el fragmento anterior se puede referenciar la idea de que para los miembros de la
comunidad el tema de la explotacion del caucho en la triple fronteray la guerra con el Per( fueron
de gran relevancia porque estos acontecimientos significaron situaciones limite que modificaron
de tal manera la vida, la cultura y la identidad Uitoto, que hasta el dia de hoy perviven las
consecuencias de las experiencias traumaticas de dicho periodo de barbarie como marcas que dejan
cicatrices complejas en la memoria y en los imaginarios sociales de la actualidad, pero también
muestran estrategias de resistencia para sobrevivir a tales situaciones de opresion.

En los anteriores fragmentos se pueden identificar varios periodos de migracion del pueblo
Uitoto y las causas de dicho éxodo de manera diferencial: por un lado, esta el mito de origen que
cuenta como el héroe principal se traslada o emigra a través de las rutas que proporcionan de

manera natural la rivera de los rios Putumayo, Caquetda, lgaraparana y sus afluentes; otro periodo


https://doi.org/10.4000/bifea.7805

Huellas en la selva 75

de migracién se concentra en la disputa de territorio entre Murui y Coreguaje; por otro lado, las
continuas expediciones hacia la amazonia de colonos occidentales, las misiones religiosas cuyos
propositos destruyeron el legado indigena casi hasta el exterminio fueron también factores de
migracion; y més tarde la explotacion del caucho. En el libro de Roberto Pineda Camacho,
Holocausto en el Amazonas (2000), se testimonia de este periodo de exterminio y barbarie, pero
también de choque cultural hibridacion y mixtura, el mas grande ocurrido en el sur de Colombia
después de la colonia. La violencia y la presencia de monocultivos como la coca, serian
posiblemente los acontecimientos modernos que finalmente condujeron al actual asentamiento,
ubicacion y presencia de los pueblos y clanes Uitoto alrededor de las ciudades amazonicas
colombianas en expansidn. En el siguiente fragmento de la entrevista que sirve de base para este
capitulo, se puede atestiguar la pervivencia en el imaginario de la comunidad, la migracion y
destruccion causadas por las incursiones de colonos y las misiones religiosas asi:
El cacique de nosotros, digamos los papas del cacique de nosotros, ellos si eran de
la chorrera, ¢si?, si no que en ese tiempo, cuando hubo el conflicto colombo
peruano, que llegd la tropa, también llegd la iglesia detrés de la tropa, ¢si?, vy
entonces el cuento de la iglesia es que ellos venian a recoger a todos estos pobres
huérfanos indigenas y textualmente dice que ellos venia a civilizar a estos salvajes,
¢si?, y entonces ellos comenzaron a recoger a todos estos esos paisanos que habian
quedado por ahi volando por ese conflicto y crearon los famosos orfanatorios, ¢si?,
entonces alli fue donde comenzaron ya a prohibirnos, que teniamos que, nos
prohibieron mambear, hablar nuestro idioma porque eso para nosotros son
actividades nocturnas, entonces ellos veian que esto eran cuestiones diabdlicas,
satanicas, porque hablabamos en lengua diferente a las de ellos, y esto, y entonces
decian que nosotros teniamos pacto con el demonio, (si?, y entonces decian que al
gue miraran mambeando o hablando el idioma de nosotros le cortaban la lengua o
los quemaban vivos, ¢si?, entonces, pues a raiz de eso muchos ancianos delante de
la iglesia, ellos no hablaban, ni mambeaban. Pero de noche o en la tarde ellos se
iban para el monte a escondidas. (Anexo.1)
Este tipo de resistencia cultural, a pesar de la violencia y la masacre, crea vinculos entre
clanes de diferentes etnias, lazos sociales que dan pie para la ubicacion de malocas como centros

de resistencia y etnoeducacion antes de las politicas para la preservacion del legado cultural de los



Huellas en la selva 76

pueblos. Asi pues, se puede rastrear también el origen de la Maloca Jurama siguiendo las huellas
en el relato de los miembros de la comunidad. En la siguiente pieza de la entrevista podemos
realizar una cartografia del recorrido realizado por las familias que actualmente ocupan la Maloca
Jurama:
...y eso cred digamos como unos corredores digo yo, desde la chorrera hasta llegar
al Araracuara, y es alli donde, en Araracuara mas arribita del Araracuara, habia una
comunidad que se Ilamaba Monochoa, ¢si?, alli es donde una parte comenzd a
crear esa comunidad, ¢si?, entonces dentro de eso pues venia el papé del cacique
de nosotros, ¢si?, y pues alli ellos digamos se asentaron, tuvieron su familia,
entonces ya el cacique se crio alli, ¢si?, y por cuestiones digamos también ya de
ese choque cultural pues el cacique, también de all& sali6 a prepararse segun ese
cuento. A él lo habia cogido la iglesia para que el fuera sacerdote ,¢si?, siy lo
llevaron para el seminario en Bogotd, y todo ese cuento, y si él hubiera terminado
eso hubiera sido el segundo cura indigena del pais en ese entonces, si no que el
cuando ya le iban a dar la orden, ¢si?, se retird, ;si?, ya estaba en la fila para decir
que si, y él era el ultimo, y ya iba a llegar, y no sé qué le habra pasado a él. En
todo caso él dijo no, esto no es para mi, en todo caso él se salio y se fue, ¢si?, y se
devolvieron nuevamente para Monochoa, entonces pues alli, se quedd, alla, y ya
después en eso digamos, el conflicto del narcotrafico y todo eso que comenzé a
azotar a las comunidades indigenas por la cuestiéon de la planta de la coca, entonces,
una gran mayoria de nuestros pisanos de ese sector tuvieron que desplazarse por
cuestiones ya de preservar la vida, pues estos grupos al margen de la ley ya querian,
entonces, ellos ya se desplazaron para ac4, eso fue mas o menos como en 1997, 98
algo asi y llegaron aca, y aqui pues cuando usted llega a un sitio que no conoce,
que no lleva nada... (Anexo.1)
Es de tal importancia el relato oral para la comunidad de la Maloca Jurama que todos los
acontecimientos ocurridos a la comunidad quedan de alguna manera registrados en ciclos
histdricos aportando a la construccion de los imaginarios sociales que se transmiten de manera

generacional.



Huellas en la selva 77

2.2 La arquitectura del mundo
A continuacién, se trata de abordar la maloca como un &mbito y sujeto de significado desde
el relato de sus habitantes. La Maloca Jurama se establecio en la ciudad debido al desplazamiento
sufrido por la comunidad desde Monochoa en el departamento del Caquetd hasta su capital
Florencia. En la entrevista desarrollada para esta investigacion en el afio 2020, referenciada como
Anexo 2, se puede ubicar datos especificos acerca de los imaginarios tejidos por los Uitoto en
torno a su espacio vital; en el fragmento presentado a continuacion, el cacique Emilio Fiagama da
cuenta de esta compleja trama de sentidos y etnohistoria de la siguiente manera:
Bueno pues entonces inicialmente llegamos a este territorio de la Asociacion El
Manantial en calidad de desplazados y en primer momento nos encontramos que
no teniamos territorio donde ejercer nuestras actividades cotidianas, como lo es la
costumbre del mambeo, en cierta manera fortalecer la gastronomia los cultivos y
en si la ensefianza de este pueblo, que digamos, recientemente llega a la ciudad de
Florencia y entonces se pensé una vez conseguido el territorio, se pensé construir
la maloca, teniendo en cuenta que dentro de esa maloca se va a fortalecer toda la
cultura, empezando que alli se va a fortalecer lo que es la gastronomia, los bailes,
la historia, la lengua y después, de inaugurar ya como tal la maloca, siempre se
escoge, y a cada duefio, escoge la carrera dependiendo las raices que traen desde
su origen, en el caso mio pues mi papa es hijo de Nagotero Cacique, entonces no
hubo la dificultad de hacer esa estructura, con el fin de sostener ese legado que nos
es util a través del tabaco, la coca, para seguir sembrando esa semilla, cuidando la
familia, ensefiando para que al menos asi estando en la ciudad no olvidemos nuestra
cultura y nuestras costumbres, entonces practicamente aca se hace baile de yuar o
sea lo que decimos de fruta que es de presentes y con sus cuatro componentes entre
ellos esta el- pobwe- esta —muriiqui- esta —jigua- y —jimoma, hay otros pero esos
son los mas centrales y se vienen realizando cada vez que tengamos la forma,
porque usted sabe que para el baile se necesitan los alimentos, el mambe, el ambil,
la comida la caguama, y tener el pueblo que esté interesado para seguir ensefiando
los cantos. La maloca es el microcosmos; o0 sea, ese pequefio mundo segun la
cosmovision nuestra es donde se nos une toda la naturaleza, y que de alli a través

de digamos, de Moguinaima nosotros fue nomas que, la naturaleza se correlaciona



Huellas en la selva 78

y alli se hace toda clase de bendiciones, de permisos y también de la proteccion
tanto al hermano como digamos a esos seres Vvivos, es ese mundo ese pequefio
mundo, en resumen. (Anexo. 2)

En el anterior fragmento se puede ser testigo de la importancia de los oficios, la danza, la
lengua y los alimentos Amazénicos en la cultura Uitoto, ya que estos se vinculan de manera
fundamental con el mito, donde el arbol grande es productor de todos los frutos de la selva. Esta
ademas de ser una vision ecoldgica y sustentable de la selva, también est4 cargada de una belleza
poética, narrativa y simbolica. En la cita a continuacién de J. A. Echeverri y Pérez Nifio, Amazonia
colombiana, imaginarios y realidades 2011, es donde a través del informe de Fernando Urbina
relata el mito de origen de todos los frutos de la selva contado por la voz de un anciano sabedor
Uitoto asi:

Monaiya Tirizai, la bella hija del cacique Monaya Jurama, es amada en secreto por
los Duefio de los frutos, razon por la cual desprecia a numerosos pretendientes.
Estos, envidiosos, murmuran dando pistas a los ofendidos padres, una vez que la
prefiez de la joven se hace notoria. Un dia la madre envia a su hija a traer agua a la
quebrada y le da un cernidor para transportarla. Durante un buen rato la mujer busca
acuciosamente en la maloca hasta que, al levantar la esterilla en donde se sentaba
Monaiya Tirizai, descubre a un sonriente hombre lombriz. Kuio Buinaima le habla
a su furiosa suegra utilizando el lenguaje de los aromas, aclarandole que su
intencidn es dar a los hombres abundancia de frutos; pero ella, enceguecida de rabia
por su verglienza, arroja agua hirviendo sobre el dios, quien se consume en la tierra.
Al marcharse Duefio de las cosechas se lleva con él toda la fuerza de los frutos. Se
desata la hambruna general. Toda la gente padece y para sobrevivir ha de volver a
tragar alimentos propios de animales. Solo la joven, siguiendo mediante los
ensuefos las indicaciones de su perdido amante, se nutre de modo conveniente;
para el efecto recoge espumas de la quebrada. Es yuca. Un dia Monaiya Jurama
descubre el alimento que esconde su hija y la increpa por su mezquindad al no
compartir. Ella aclara que ellos son los culpables por su incapacidad de oir al dios;
pero termina por compartir los alimentos que consigue. El cacique, entonces, canta
alardeando frente a las demas gentes, quienes se comportan como animales, por

tragar solo lo propio de las bestias. Las otras tribus concurren donde Monaiya



Huellas en la selva 79

Jurama a intercambiar piezas de caza por alimento cultivado, pues “no somos tigres
para comer s6lo carne”. El hijo de Monaiya Tirizai y Kuio Buinaima nace en la
quebrada de donde emerge como un arbol que crece aceleradamente. Se cubre de
toda suerte de flores y luego cuelgan de sus ramas toda clase de frutos. La joven
madre continla cosechando y compartiendo, pero llega el dia en que ya no alcanza
a coger los frutos. Da aviso a las gentes para que la ayuden. Nadie puede hacerlo.
El cacique convoca a todos los animales para acometer la empresa, pero ninguno
logra bajar las frutas. Ega, la zorra traga frutos, roba y mezquina. El jefe ordena
cortar el bejuco por donde trepa la ladrona alimafia, con tan mala suerte que al
balancearse la punta de la liana golpea al cacique en un ojo y se lo arranca;
convertido en véspero —estrella de la tarde— queda como testimonio de la aventura.
Se decide tumbar el gran arbol para tener acceso a los frutos. Concurren de nuevo
los animales para intentarlo. Todos fracasan, razon por la cual Monaiya Jurama los
maldice por incapaces y confirma su animalidad. Mediante el uso de las plantas de
poder y largas vigilias invocan al dios Juzifiamui, Padre de la violencia, quien les
indica que en el oriente vive Muindjema, eponimo de los Muinanes, tribu que
comercia con los blancos (portugueses). El es el duefio de las herramientas.
Negocian el hacha metalica. El artero personaje recomienda que al talar el arbol
hagan caer la copa en el agua. Envia el instrumento con su mensajero, el pajaro
carpintero. Malicioso, el cacique Monaiya Jurama, padre de Monaiya Tirizal,
ordena que lo derriben en sentido contrario. Al cortar, las astillas dan lugar a los
peces. El final reza asi: jPurrummmdummmdummmdummmmmm...! El tronco,
inmenso. La altura, enorme. El peso, enorme. El fragor, inmenso. El arbol cae y
frutas y semillas se esparcen. De su fecunda muerte van brotando las selvas que
verdean y hacen posible la vida de las bestias y los hombres. Al derrumbarse el
Arbol de todos los frutos, sus ramas se convierten en rios: rio Caqueta y rio
Putumayo, los de las aguas turbias que bajan de los Andes y tan buenos son para la
pesca. Rio Negro, rio del hambre, el que nace en la planicie y sus aguas transltcidas
mezquinan el alimento...y cientos y cientos mas de rios, y miles y miles de
quebradas. Y el tronco inmenso, se vuelve el gran Amazonas, madre de las aguas,

cepa de los rios. (p. 98)



Huellas en la selva 80

En lo anterior se puede encontrar una conexion directa de los personajes del mito en
particular con el caciqgue Monaya Jurama y su relacion con el nombre de la Maloca Jurama, en
cuanto, que como el cacique Emilio Fiagama mencionaba en paginas anteriores existe una
importancia del baile de frutas y la comunidad asentada en la cabecera del municipio, conexion
que es casi imposible de rastrear y sin embargo en los miembros de la comunidad este caracter de
unién con la oralidad y el relato de origen es indudable y de un valor intrinseco.

En la voz de las autoridades del cabildo se puede dar cuenta de la dualidad presente en los
asuntos fundamentales que por ser cotidianos pasan desapercibidos vistos desde una perspectiva
inmediata. Para la cultura Uitoto que esta en contacto con su territorio, la chagra y la selva, los
alimentos y la abundancia, producto de la generosidad de sus dioses y diosas son el simbolo de la
fertilidad, la riqueza, la fortaleza, la salud, la magia y contacto con sus mitos y la memoria, como
lo expresa Diego Diaz en el siguiente fragmento:

Se puede hablar de alimentos o plantas digamos que son del uso de la mujer y
entonces estan, la yuca dulce, el aji, la albahaca, estas son las plantas mas
representativas de uso de la mujer y ya para el hombre esta la coca y el tabaco y la
sal vegetal que es lo que nosotros manejamos para el ambil, aunque esta se divide
en tres grupos una sal que decimos nosotros de agua, sal de espina y sal de cascara
de palo, esté la sal que es de monte. (Anexo 2)
Emilio Fiagama continta diciendo lo siguiente, “también se saca la sal de palmas, puede ser de
guajo, sal de aracia, unos bejucos grandes que salen, pero las mas usuales son la de espina y las de
agua” (Anexo 2). Continuando con la idea de la maloca como ambito de recreacién de la cultura,
es importante la voz de don Emilio, su relato etnohistérico, pues es el cacique portador de la
tradicion y quien hace resistencia desde el acto del mambeo y la palabra. Es oriundo de Araracuara,
de Monochoa, sobre el rio Caqueta. Es el responsable de la tradicion oral y la sabiduria, al ser
descendiente de un linaje de caciques que se remonta en el tiempo, es testigo de los
acontecimientos mas relevantes en la historia contemporanea de la amazonia y trajo su legado
hasta la periferia de una ciudad en expansion luego de vivir en carne propia los sucesos geo
politicos y sociales mas importantes de los siglos XX y XXI, él es quien ha decidido qué es hora
de legar su sabiduria, conocimiento y tradicidn a su yerno Diego Diaz, actual portador directo de
la tradicién, narra a continuacién los multiples significados del imaginario Uitoto Jurama

alrededor de su espacio vital y su ambito sagrado de subjetivacion:



Huellas en la selva 81

... la representacion como tal de la maloca tiene varios puntos, ¢si?, uno es el
cacique, que es la representacion del universo, aca digamos en nuestro entorno de
la Maloca; la otra representacion que tiene la Maloca es que es nuestra madre, es
una mujer y digamos el cuadrilatero que hace la maloca, ese es el ttero de ella, la
puerta por donde entramos viene siendo la vagina y el techo son las costillas y la
parte de atras donde estamos sentados nosotros que es donde se ve el pendon del
cabildo, alli viene ubicada la cabeza, con su cabellera y las esquinas lo que nosotros
Ilamamos culatas, las de al pie de las puertas, son las piernas y las que estan atras
son los brazos, entonces visto desde; digamos, desde arriba ella es una mujer que
esta acostada con las piernas dobladas en posicion de parto y nosotros en este
momento nos encontramos dentro del Gtero de ella, estamos con la proteccion de
nuestra madre, la que nos da la vida, la que nos alimenta, la que nos da todo lo que
necesitamos, esa es la otra vision de la maloca que en Uitoto se conoce como
Ananeco... (Anexo. 2)
En lo anterior existe una ruptura en cuanto al paralelismo y oposicion que existe
convencionalmente desde la mirada hegemdnica entre los conceptos de femenino y masculino, ya
que al concentrarse estos en la definicion y significado de la Maloca Jurama en la descripcion que
da Diego Diaz, configura una relacion no de oposicion, sino de complementariedad y unidad. Es
posible también pensar que la Maloca tiene un caracter plastico desde su vision simbdlica, descrita
anteriormente como una mujer en posicién de parto con claros valores escultéricos que, mediante
la asociacion de simbolo y materia a través de la madera y la palma, se convierten en una forma
escritural que contiene claves constructivas y gracias al relato, es posible transmitir de generacion
en generacion. Esta potente forma constructiva a manera de plano mental, también lleva consigo
claves politicas y cosmopoliticas de ordenamiento social y jerarquico, asi, se puede observar en el
fragmento extraido del articulo titulado Danzando fakariya, los bailes Uitoto como modelo de
organizacién social en la Amazonia de Oscar Ivan Garcia (2016), donde se hace una clara
distincion entre las malocas Murui masculinas y las malocas Muinane femeninas asi:
Los Murui y los Muinane (El término Muinane se usa también para referirse a otro
de los pueblos de la regién que habla una lengua mas préxima a la lengua Bora que
a la lengua Uitoto (Londofio Sulkin, 2004). son dos de los subgrupos Uitoto mas

relevantes. Los primeros estan situados fundamentalmente en la vertiente del rio



Huellas en la selva 82

Caraparana mientras que el segundo habita principalmente sobre el rio Igaraparana
(Ademas existen otros subgrupos dialectales entre los Uitoto tales como los Nipode,
pero actualmente se hallan fuertemente disminuidos (Griffiths, 1998). Los grupos
Murui y Muinane se diferencian el uno del otro por su dialecto, pero también por
la forma de sus malocas: las malocas Muinane, definidas como «hembras», son
soportadas sobre cuatro estantillos en una configuracion rectangular; las Murui,
malocas «machos», comportan un estantillo adicional ubicado en la parte central.
Esta caracteristica masculina (fuerte) y femenina (décil) define también el carécter
y el comportamiento de estos grupos. (p.15)

Es posible hacer un acercamiento a la maloca Jurama y ubicarla como perteneciente a la
etnia Muinane y ademas de la raiz linglistica Nipode. La dualidad presente para definir incluso el
ordenamiento social y politico también es una caracteristica de este tipo de construcciones que
brindan la informacion correspondiente para que sus miembros tengan referentes culturales
precisos y pueda ser leida desde el exterior entendiéndose como la relacion que se establece entre
el significado propio y el que le otorga otro. La Maloca organiza el mundo de la comunidad en el
relato, la narracion y el mito. Diego Diaz continta exponiendo la vision en el interior de la Maloca
de la siguiente manera:

la del duefio de la Maloca, el maloquero o el cacique, entonces la parte donde
estamos nosotros, esta parte de atras frente a la puerta, ese rectangulo le
corresponde al cacique, a su esposa y sus hijos pequefios, los menores, esa es la
ubicacion de ellos, la parte derecha esa parte le corresponde a los hijos varones ya
con mujer, la derecha, la parte izquierda le corresponde a los yernos, al lado de la
puerta izquierdo esta el maguare, es donde van los abuelos, los ancianos, lo mismo
que al lado derecho y en las culatas que son las 4 esquinas de la maloca, alli van los
consuegros entonces cuando uno no sabe quién es el jefe de la maloca, usted entra
y dependiendo de donde salga la persona usted ya sabe quién es, exactamente usted
dice ese es el hijo, o el que le sigue o el que esta preparandose para ocupar el puesto
del cacique, si salié del lado izquierdo entonces usted dice este es el yerno, si salié
de enfrente de la puerta usted dice este es el cacique, el jefe y dependiendo de donde
se dirige entonces usted dice este es tal personaje dentro de la estructura de esa

maloca. (Anexo 2)



Huellas en la selva 83

En el texto, Trabajo de antropologia (2020) realizado por Custodio Marquez, se puede
encontrar una descripcion e interpretacion del universo en el interior de la Maloca Jurama
especificamente donde se expone lo siguiente desde las vos de uno de los miembros de la
comunidad y se relaciona la construccion de la Maloca y el relato oral Uitoto asi:

Cuando el MOO AN+RA+MA (padre creador) empez6 a crear el universo no tenia
donde sentarse para ver las cosas mejor, esto no lo sostenia, por eso coloca cuatro
estantillos porque cuando él se sentaba de lado perdia el equilibrio. Los estantillos
que coloco fueron de comino real (&rbol maderable fino canelo) este un arbol
gigantesco.

Los cuatro estantillos representan a los cuatro capitanes, a los cuatro hijos, los
cuatros dedos (el dedo pulgar es la mujer, la que viene de Gltimo, la que es méas
cortica, y la que mas trabaja.). EI mundo se encierra en un circulo, el balay
(artefacto para la cocina tejido), termina en circulo, la maloca lleva cuatro
estantillos y alrededor forma un circulo, el arbol también simboliza la redondez de
latierra. El aro de la maloca también simboliza la redondez de la tierra que contiene
los cuatro puntos cardinales y la futura maloca.

En otro sentido, cuando se estd en el mambeadero, siempre se nos reunimos en

sentido circular para seguir la tradicidén que nos dejo implantado el creador. (p. 2)

Figura 32
Diagrama de organizacion al interior de la maloca
N\
o4
@k\ Qv?ﬁ
‘V()&:\ NO-INVITADOS vgf’ .
"P,O\ (Gente de los animales ) éc’\
«"
=
f;rg ]NVITADOS \o\ o
=B Jimuk+ w8
& MALOCA &
=] [« 3
o (1]
: - 2
8 Ci ineos %
onsangu +
E ;‘5 Afines Reales £ 5
S 5 Huérfanos £
© = Prisioneros = e
2 (=]
5 g
IR ]
=X Jayok+ yud
> X
. \1‘,}
Qq,qug/ 470
% (Gente de los animales ) i
- %,
& S,
\:\ {7(
~




Huellas en la selva 84

Nota. Diagrama de organizacion al interior de la maloca.
Fuente: https://doi.org/10.4000/bifea.7805

Figura 33

Visita de estudiantes de la Universidad de la Amazonia

Nota. Fotografia Visita de estudiantes de la Universidad de la Amazonia al interior de la

Maloca Jurama, (2019). Fuente: fotografia perteneciente a esta investigacion.

2.3 Tecnologia Uitoto, el maguare y la chagra
Son diferentes los aspectos que confluyen en la Maloca como sujeto de investigacion,
logrando establecer constelaciones de significados, la casa familiar, social y comunal aparece en
si misma cargada de técnicas constructivas, tecnologias, aportes tanto de caracter estético como
constructivo, asociaciones de conocimientos culturales que se desarrollan en el interior y en el
exterior de esta, ejemplo de ello son la chagra y el maguare, cuyos relatos estan presentes en el
imaginario de la comunidad Jurama, como lo hace manifiesto el fragmento de la entrevista
realizada para esta investigacion (2020):
dicen los ancianos que el maguaré es la voz divina de Moguinaima; o sea, a través
del maguaré que no es un instrumento musical, sino un instrumento de
comunicacion, entonces como por regla cada maloca debe tener su maguaré

digamos su teléfono, porque es con ese que él va a notificar a la comunidad cuando


https://doi.org/10.4000/bifea.7805

Huellas en la selva 85

hay un evento, hay una reunién, que llegé un enfermo y no esté el medico entonces
él toca un sonido especial, que solo el medico sabe cuél es para que lo escuche y
se venga a atender el paciente, que si se murié alguien, que si hay un bautizo, bueno,
eso hay para cada digamos, para cada actividad importante tiene su toque como una
clase de clave Morse, ¢si?, cada una tiene su significado y la gente tiene que saber
que quiere decir cada nota o cada toque, como un lenguaje y ese a pesar de que
dicen que es la voz divina de Moguinaima, se representa en los ancianos en los
abuelos, porque ellos donde usted los ubique ellos se van a quedar siempre, usted
a un viejito no lo mantiene moviendo de un lado para otro, porque alli ya no puede,
entonces se deja quietecito para que no se canse, ¢si?, para que no sufra, entonces
cuando usted lo ubica, él se queda mucho tiempo y él tiene digamos, también sus
reglas, encima del maguaré no se puede poner nada, no se puede sentar nadie,
porque ellos son los ancianos, se dice que si se sienta en el maguare le salen
nacidos en las nalgas, porque hay que darle respeto, ¢Si?, porque son unos ancianos
entonces uno tiene que respetar a los mayores, por ejemplo el que esta aqui el que
tenemos en la Maloca digamos es el maguaré pequefio, tiene un alcance efectivo de
cinco kilémetros a la redonda que se escucha, pero hay uno mucho mas grande que
se cuelga de una viga, ese tiene un alcance de hasta treinta kildbmetros a la redonda,
hay dos clases de madera para el maguare, pues uno es el comino o amarillo y el
otro es el castafio, entonces dependiendo de cudl de las dos clases de madera usted
saca el maguare entonces asi se va a llamar, esta digamos el de amarillo ese se llama
corabag0 vy el de castafio se llama jobagd. (Anexo 2)

Para generar un contexto de algunos de los aspectos mencionados en el testimonio anterior
es necesario ubicar nuevamente los estudios de Urbina, La metamorfosis de Yiida Buinaima
(2000), quien ha dedicado un enorme esfuerzo en recopilar material antropoldgico que permite
establecer referente y tener un acercamiento a la comunidad Uitoto. En el siguiente fragmento
tomado del Boletin del Museo del Oro, Versiones de los Uitoto y Muinane sobre el origen mitico
y la hechura del maguare, se expone lo siguiente:

Se denomina maguaré, o manguaré, a un idiéfono de percusion conformado por una
pareja de tambores cilindricos de gran tamafio que se confeccionan ahuecando dos

grandes troncos. Un solo ejecutante los hace sonar golpeandolos con mazos de



Huellas en la selva 86

madera recubierta de caucho. Este instrumento “es como una campana para llamar”
segun la imagen frecuente entre los indigenas que han pasado por el internado
catolico; “habla”, ya que cada toque tiene un significado. “Se toca para alegria de
todos” o cuando ocurre alguna emergencia. Entre los Uitoto y Muinanes se dan dos
tipos de maguaré. El pequefio, llamado juabiki, se labra en comino real ziorai
(Ocotea sp.). El sabedor que posee este tipo de maguaré “atn no tiene mucho
alcance”, lo cual equivale a decir que “su voz todavia carece de fuerza”. A
Versiones de los Uitoto y ... personas en esta situacion les corresponde, en
principio, hacer (Yuar), que es uno de los “bailes sencillos. (p.43)

Por otra parte, como nos indica el yerno del cacique Jurama, Diego Diaz, la chagra es leida
como portadora del conocimiento desde el interior hacia el exterior de la Maloca y desde los
acontecimientos ocurrido afuera hacia el interior de la misma; entendida de esta manera, la chagra
es una posible prolongacion de la maloca y del conocimiento que en el interior se produce,
reafirmando y remitiéndose a la perspectiva de la maloca como el utero donde se gesta la cultura
y el devenir de la comunidad. Ademas, es el sitio vital donde el pueblo Uitoto interactia con el
medio ambiente, contribuyendo a la biodiversidad de la selva con la que tiende una red de
relaciones y significados, donde la diversidad cultural y natural son indesligables en un proceso
dindmico que acontece mediante la memoria y el cuidado de la tierra, la dispersion de semillas de
arboles frutales y formacién de suelos, llenos de nutriente (suelos antrépicos) tras los procesos de
socola, tumba y quema que los producen, espacios de sembradio en la mitad de la selva en donde
el cultivo de yuca, de aji, de tabaco y de coca proporciona los pilares de la oralidad y el mito
presentes en las comunidades. Lo anterior se puede rastrear en el mito propuesto por Jon
Landaburo y Roberto Pineda, Tradiciones de la gente del Hacha (1982):

Tomirepa fue el que trabajo con ellos. Entre todos tumbaron un palo a punta de
candela; hacian hoguerada alrededor de un palo y lo quemaban. Quedé un pedacito
limpio y ahi sembro toda clase de fruta. Todos los cultivos que hay, él los hizo
retofiar: La yuca... todos nacieron. De ahi sigui0 el trabajo de €l. No era mucho, no
era gran cosa: de a palo tumbaban cada afio. Ya se habia agrandado siempre lo
trabajado. Y él decia que nos ibamos a volver gente, que nos ibamos a aumentar.
Después si él hizo un banquete para los muchos participantes en la minga de tumbar

chagra. Cuando ellos comenzaron a trabajar, a tumbar a punta de candela, en ese



Huellas en la selva 87

tiempo habia gente y de alld consiguieron el hacha de piedra, la piedra que
escarbaban. Con eso les rindi6 el trabajo de ellos. No habia machete, trabajaban a
punta de candela. Se aburrian de prender candela. Entonces con la piedra sacaban
la ceniza. De arriba para abajo sacaban el carbon. Asi comenzo el primer trabajo.
Asi también trabajo el Sol. El no tenia hacha de acero: por eso trabajaban con
candela; por eso quedaban los -palos que quedan parados en la chagra despues de
la tumba y quema de ésta- donde el Sol comia a los cufiados de él. (p. 450)

Con el animo de realizar una referencia desde miradas diferenciables pero que describen
un lugar comun para los pueblos andinos y amazénicos se cita a continuacién un fragmento del
texto titulado memorias en movimiento (2011) donde se expone una definicion de la chagra desde
la epistemologia de los pueblos originarios andinos:

La chagra constituye un agro ecosistema donde lo biofisico y lo sociocultural se
entretejen en una red dindmica de vida, arte y pensamiento. Cada uno de sus
elementos se recrea y configura en una trama de diversidad cultural que se activa
de acuerdo con la cosmovision de la comunidad. Presta servicios ambientales y
culturales, ofrece seguridad alimentaria y espiritual, se manifiesta en cuanto espacio
de alternativas educativas abiertas a las sensibilidades, expresiones y saberes que
brotan del trabajo y la relacibn amorosa con la tierra, s un banco genético
sustentado sobre una base soOlida de conocimientos tradicionales de especies
domesticadas, semi domesticadas y nativas. Resulta un laboratorio de
experimentacién y de mejoramiento genético trasmitido de generacion en
generacion, a través de ciertas practicas culturales, de los mitos, la oralidad, los
ritos, la danza, la masica y demas experiencias estéticas que en su textura se gestan.
Por eso es necesario reconocer en la chagra una pluralidad de estilos de 252 vida
singulares, una zona de relaciones donde el pensamiento experimenta y poetiza,
trazos ligados a la sensibilidad y a la imaginacidn, asi como a cierto equilibrio vital
con respecto al entorno, porque se reclama que el hombre de hoy se reconcilie con
el mundo de la vida, la experiencia del ser en comdn, como tejido universal de
sentido y como asunto primordial de la filosofia, entendida, en un juego con la
etimologia clasica, no sélo como amor por la sabiduria, sino también como la

sabiduria o la labor del amor. (p. 251)



Huellas en la selva 38

En lo anterior se puede apreciar el caracter de formador de conocimiento que tiene la
agricultura para los pueblos americanos. Para los Uitoto Jurama su practica agricola representa la
vitalidad de la comunidad que se expresa a traves de la abundancia y diversidad de los alimentos.
Otros de los aspectos que nos indica la entrevista realizada para este trabajo, citada anteriormente
es que, existe una clara division relacionada a la dualidad explicita antes mencionada, masculino
y femenino, frio y calor, amargo y dulce, también se propicia pensar que la chagra y la Maloca son
sitios donde la relacion de los procesos de ensefianza aprendizaje y los procesos de subjetivacion
se vinculan con las nuevas generaciones. A continuacion, se presenta una parte de la entrevista que
muestra la voz de Diego Diaz quien representa a la comunidad, en esta investigacion se ha querido
resaltar el lugar de donde surgen los conceptos que construyen los imaginarios priorizando la
identidad de los hablantes:

primero que todo, la chagra es el sitio donde los Uitoto sembramos el huerto
digamos el cultivo, pero entonces estos espacios no son de monocultivo sino de
policultivo, en ese terreno que se escoge se siembra todo revuelto digamos, yuca
flame, batata, mafafa, mani, ortiga, pifia, cafia, platano, tabaco, coca, aji, barbasco,
va de todo alli y por lo general, la chagra siempre se hace retirada del sitio donde
uno habita, porque el terreno que se escoge, debe ser un terreno éptimo para toda
la clase de cultivos que usted pretende sembrar alli, entonces por eso busca el
terreno y cuando se lo encuentra, digamos a una hora o dos horas de distancia de la
casa, entonces, antes de usted hacer su chagra, la parte mitica, como alli viven otros
seres digamos los animales y las plantas, que viven en ese espacio, entonces lo
primero que uno hace es ir observar a ver cual es el terreno que le sirve a usted, eso
también depende de que cuanta gente tiene su familia, porque si son poquitos usted
necesita un pedazo pequefio de tierra, pero si son artos entonces necesita un pedazo
mucho mas grande, ;si?, entonces después de lo que usted ya tiene visto el terreno
para hacer lo que quiere hacer, es observar que clase de animales y de plantas
habitan ese pedazo de terreno que va a utilizar, entonces después de que observo lo
que hay alli, se va a su sitio, mambea y esa noche, digamos, usted habla con los
espiritus jefes de los seres a los cuales usted observo, que habitan ese terreno, usted
les dice: abuelos, jefes, hablen con sus hijos porque yo y mi pueblo necesita ese

terreno para sembrar, que se busquen otra casa, pero a cambio que sus hijos salgan



Huellas en la selva 89

de ahi, el pago de eso, lo que se siembre y produzca ellos también pueden venir a
comer, eso en cuanto a los animales, si ellos no hacen caso de buscar otro sitio, lo
que nosotros manejamos, digamos, el machete, digamoslo asi, €l no tiene espiritu
no tiene alma no tiene nada y el no respeta, él va cortando va trozando, él va
matando lo que se le atraviesa, inclusive a nosotros mismos, también nos puede
cortar y por eso le estamos diciendo, para después no tener un problema con
ustedes. En cuanto a las plantas uno observa que clase de vegetacion hay alli y
entonces lo que usted va a socolar a tumbar, usted tiene que remplazarlo por otro
gue sea muy parecido a ese, pero que sea productivo, usted fue y alli habia palma
de cumare, entonces usted tiene que remplazarla por algo parecido, pero que de
comida ¢entonces, cual es? el chontaduro, si usted encontr platanillo pues tiene
que sembrar platano, si usted va y encontré pifia de monte, que esa no se come,
usted tumba esa y siembra la pifia que comemaos, asi, va reemplazando algo que sea
productivo para nosotros, para que se hace esto, para cuando ya digamos la gente
ya abandonen ese territorio, el pedazo de tierra que usted utilizo para su chagra, no
tenga un cambio dréastico en el ecosistema, antes le hace un beneficio porque va a
traer mas animales, va a traer mas cosas, va a traer un mejor sitio, por eso tiene que
remplazar por uno que sea productivo de acuerdo a lo que usted encuentre alli, si
luego que usted digamos pidi6 ese permiso, dicen los viejos a los jefes de esta
gente, entonces usted invita a su pueblo o su familia o pues entonces usted invita,
tal dia vamos a hacer la socola, entonces, ya van y como le dije, se socola lo méas
pequefio, lo que se pueda tumbar con machete, luego viene la tumba que son los
palos mas grandes, lo mas pesado y todo eso, después deja eso unos dias para que
se seque un poco todo lo que se tumbo y ya viene la quema para que los nutrientes
de la ceniza sea el abono de la tierra, entonces uno esta pendiente que solo queme
el pedazo que usted tumbo, para que no se vaya a ir para el monte, para adentro,
¢si?, después que se queme, lo deja descansar una semana para que la tierra se enfrie
y ya comienza usted a traer la semilla y comienza a ayudarle a sembrar a la mujer
y de ahi para alla ya le corresponde a la mujer, mantener la chagra, la mujer es la
que tiene que estar pendiente de limpiar, crezcan, gechen y todo eso, nosotros les

ayudamos digamos en la parte de trabajo pesado. La chagra es el lugar donde se



Huellas en la selva 90

educa se ensefia de la siembra, de la socola, de la tumba y de la quema, del
mantenimiento; se educa a la nueva generacion como es que hay que trabajar, como
hay que hacer las cosas, alli se va educando todo eso, es alli tedrico practico, en la
noche se habla sobre eso y al otro dia va y se hace. (Anexo 2)

2.4 El mambe y el ambil
De las practicas Uitoto que sobresalen en los imaginarios y en la identidad que se generan
en el interior del pensamiento, la palabra y el mito Uitoto, son el mambe y el ambil los pilares.
Estos productos pueden ser vistos como tecnologias desarrolladas en la interaccion entre la Maloca
y la chagra, tecnologias productoras de imagenes y suefios, en las noches de la selva, bajo la
proteccion, dentro del Gtero de la madre; se encuentran directamente relacionadas a los procesos
agricolas y culturales por medio de la coca, el aji dulce, la sal vegetal y el tabaco. De esta manera
el cacique Emilio Fiagama nos muestra el proceso de transformacion de la hoja de tabaco en ambil:
toca primero coger las hojas de tabaco, luego se cocina y cuando esta bien cocinado
entonces se separa el agua digamos de ese bagazo y luego lo merma hasta cierto
punto que de una viscosidad y a eso se le agrega alguna baba, o algo que espese
hasta ahi luego después de sacar eso se lo mezcla con una sal. (Anexo 2)
En cuanto al mambe, se refiere de la siguiente manera:
el mambe igual se sacan las hojitas no se raspa si no que se hojea; o sea, hoja por
hoja y luego lo tuesta; o sea, lo tradicional seria en un tiesto, pero lo puede tostar
en una lamina o en una ponchera, lo importante es que sea con la llama del calor de
la candela se tuesta bien, como tostando café, luego eso se pila en un pilon, después
de pilar entonces se mescla con yarumo con ceniza de yarumo y luego con una
talega fina se zarandea, se cierne y de ahi ya sale el producto, exacto depende de
la organizacion digamos de la maloca o el jefe a ellos les corresponde a la juventud
a los jovenes que estan aprendiendo ellos son los que tuestan o sea un tostador
especial ya ensefiado, otro un pilador solo para pilar, y el otro solo para cernir y
otro solo para quemar yarumo o sea tradicionalmente como debe ser y si no hay
pues uno mismo también puede tostar pero eso es una informacién digamos como

de tradicién. (Anexo 2)



Huellas en la selva 91

Con la intencion de realizar un ejercicio de intertextualidad se puede relacionar el
fragmento anterior a través del siguiente de los investigadores Hipdlito Candre y Echeverri,
titulado tabaco frio, coca dulce (1993), donde desde la caceria y la chagra se menciona el ambil
como una interfaz entre la presa y el cazador asi:

El ambil es consagrado a través del canto o la oracion del tabaco el cual le transfiere
un conjunto de capacidades performativas, entre otras la de cazar. Por tal razén a
esta actividad se le Ilama la caceria del tabaco. Kinera#, un anciano Uitoto,
explicaba asi el funcionamiento de este tipo de caceria: la caceria de tabaco es
caceria de todo animal y es del trabajo de chagra. Cuando se hace el tabaco [el
ambil] y se nombra el animal, ese cae ahi, ese es caceria de tabaco. Cuando uno
quiere hacer caceria mezcla ambil y nombra y ahi cae. (p.p.55-57)

A pesar de que Diego Diaz es mestizo, esta casado con la hija de don Emilio, es sabedor y
portador de muchas de las tradiciones comunitarias heredadas por el cacique, esto lo hace
responsable de asumir el conocimiento que se transmite entre generaciones, en el siguiente
fragmento nos muestra las lecciones adquiridas a través del ejercicio del mambeo:

el mambeo tiene dos connotaciones, la primera que es la fisica que es de introducir
el ambil y el mambe a la boca, pero el propio sentido del mambe que es la segunda
mambear es adquirir un nuevo conocimiento, digdmoslo asi en este momento usted
esta mambeando con nosotros porque esta adquiriendo un nuevo conocimiento. A
través del mambe se llega al cuido de su familia de su pueblo y de su gente y al
adquirir eso pues usted, ya tiene un conocimiento sobre el entorno que usted lo
rodea, de cada planta, animal y elemento de la naturaleza, que si alguien tiene esta
enfermedad, con esto lo curo, esta es la oracion, este es el canto; de alli, viene todo
eso del mambeo porque es alli donde usted imparte el conocimiento, pero entonces,
ese conocimiento no es del humano, como ese conocimiento es de Moguinaima
que es el padre creador, el que nos hizo a nosotros, digamos para poder que él nos
suelte un poquitico de ese conocimiento, nos dejé estos elementos del tabaco, de la
coca y de la yuca dulce, porque esa es la representacion de él aqui en la tierra.
(Anexo 2)



Huellas en la selva 92

2.5 El baile de frutas
Para occidente el baile y el canto tienen caracteristica estéticas y morales, pero también ha
servido para manifestar posiciones politicas, posturas ideologicas, ambrosias religiosas y asuntos
triviales de la vida cotidiana. En paralelo para los Uitoto, sus manifestaciones culturales tales como
el baile y el canto, les permiten escribir con palabras e imagenes en la memoria colectiva, como si
se tratara de un gran archivo oral, que a través del cuento, la adivinanza, el mito, los arboles
genealdgicos, los nombres de plantas, animales y sitios sagrados, capturar y posteriormente recrear
los acontecimientos histéricos y los reproduce a través del tiempo, una escritura oral que a través
de ejercicios de repeticion, declamacién y memoria pone en relacion al pueblo Uitoto consigo
mismo Yy con el colectivo, en accion de exegesis, partiendo de su intimidad, de sus caracteristicas
propias, de su fluir local y particular a reconocerse y lo que se reconoce en el otro, estableciendo
asi un tejido humano, politico, social, econémico, linglistico, cultural y un ordenamiento territorial
gue pervive hasta nuestros dias. Rastros de lo anterior se pueden encontrar en el testimonio extraido
de la entrevista desarrollada para esta investigacion en la voz de Diego Diaz:
esta la otra organizacion, que esa ya la hace el mismo maloquero, el mismo cacique,
es cuando se hace el baile la ceremonia de baile, entonces dependiendo de que
comunidades invitd a ser parte de esta ceremonia, entonces él va ubicando dentro
de los espacios, entonces en este espacio va una comunidad, en este va la otra, él
va ubicando a la gente, alrededor de la Maloca y en la esquina que estaba alla , de
la puerta al lado derecho, all3, se pone el mambeadero, hay uno que se pone aqui
en la mitad y otro que se pone alla en la esquina porgue ellos van a estar pendientes
de todo el pueblo que esta aqui adentro de la estructura cuidando y poniendo
atencion a lo que la gente le vienen a cantar, en general se dice que la Maloca es de
la comunidad, pero es un decir, porque es de quien la mando a hacer y es quien
vive dentro de ella y la mantiene; o sea, el cacique; sino, ¢porque se dice que es de
la comunidad? porque toda la comunidad tiene que ayudar a su construccion, como
toda la comunidad participd, aporto, ayudo en la construccion, entonces se dice es
la Maloca de la comunidad Jurama, pero como tal la Maloca le pertenece al cacique
Emilio, sino que es una forma representativa que tiene, la unidad que tiene la
comunidad y del apoyo que tenemos entre nosotros. Digamos la Maloca tiene

cuatro estantillos que los nombramos y son: yua buinaima, tikita buinaima, menigui



Huellas en la selva 93

buinaima, nogliri buinaima, ¢si?, que son las cuatro ramas del conocimiento
entonces son cuatro clases de baile el de yua, el tiqui, el de menigui y el de yadico,
¢Si?, entonces son cuatro ramas principales, en el caso de esta Maloca se hace el
primero, el de yua buinaima, que es el baile de frutas o baile de presentes, a su vez
tiene sus divisiones como sus ritmos que son, el de nicogue, el de muriiqui, el de
jaiyoma, el guidue y el de jimoma, ¢si?, cada uno de ellos son diferentes a los otros
y tiene su estilo de cantar, de bailar y de elementos que utilizan, estos bailes no
tienen una fecha especifica porque donde hay territorio depende de que digamos
el maloquero o cacique que va a hacer el baile tiene que tener una sobreproduccion
en la chagra de alimentos, entonces para que no se pierda ese alimento sin hacer
nada, entonces, la mujer del cacique, ella es la que maneja la chagra, le informa le
dice: viejo, hay que hacer baile porque se esta perdiendo la comida. Entonces alli
hace la actividad, para ser el baile no hay una fecha especifica, también se hace
baile cuando se cree que existen malas energia o guerra que afectan a la comunidad,
para que la gente no mantenga en problemas ni en disputas ni en guerra, entonces
se hace eso para rechazar los espiritus malignos. Cuando es baile de frutas o de
presentes la gente que digamos, es invitada tiene que llevar su mejor cosecha, su
mejor produccion y si hizo caceria, su mejor caceria, porque usted le va a ofrendar
simbolicamente a Moglinaima, eso que se lleva en agradecimiento por la
abundancia, que le estd dando a usted y a su familia, pero también esta la
contraparte por que el maloquero o el cacique tiene que tener comida, si todo el
mundo trae y es porque el cacique tiene que recompensar a la gente que hizo su
esfuerzo de venir desde su comunidad de donde este cada uno, a hacer esa ofrenda
a ( Mo) Moguinaima, entonces tiene gque tener casabe, envueltos de yuca, mani,
tiene que haber caguama, pescado, tiene que haber caceria, también ahumada tiene
que haber ambil, porque con eso es que usted va a pagar al que trajo y el que no
trajo nada tiene una forma digamos de pedir, €l no va a decir deme porque yo tengo
hambre no, él pide a través de cierta clase de canciones, el en cierta manera en esos
cantos, le tira digamos indirectas a los duefios del baile para que le den comida.
(Anexo. 2)



Huellas en la selva 94

Para realizar un contexto del baile Uitoto su importancia y complejidad en cuanto a
manifestacion cosmogonica y la constelacion de significados que se desprende de él, es necesario
abordar el texto mencionado anteriormente de Oscar Ivan Garcia (2016) donde cita a Fernando
Urbina, quien hace una categorizacion de los bailes Uitoto asi:

Los bailes Uitoto son de varios tipos. Existen bailes que determinan el paso de los
participantes de un estado a otro, tales como los bailes de duelo, aquellos dedicados
al nacimiento o asignacion de nombres rituales, etc. En general estos ritos estan
ligados a la evolucidn de las “carreras ceremoniales” de los celebrantes. Significa
que corresponden a las vicisitudes que determinan la vida ritual de los Illaima
(jefes). Entre las carreras ceremoniales Uitoto, cuatro son las mas importantes:
Yadiko, Meniza#, Zikii y Yuaki, por haber sido heredadas directamente del Padre
Creador llamado en este caso Moo Buinaima...Los términos utilizados para
referirse a la nocion de danza en los pueblos de la Amazonia a veces desbordan la
nocion occidental de este fendmeno. Entre los Barasana, por ejemplo, el término
basa implica directamente cantos, danzas, instrumentos musicales, ornamentacion
corporal (plumas/pintura corporal); indirectamente basa implica la celebracién de
ciertas reuniones sociales, varias clases de discursos (oratoria-canto-
encantamientos, hechizos de proteccion), la produccion de cerveza de yuca, coca,
tabaco (cigarros/tabaco), etc. (Hugh-Jones). (p.4)

Por lo anterior se deduce que, la Maloca Jurama ubicada en la ciudad de Florencia contiene
en todas sus dimensiones el relato vivo de la cultura del Pueblo Uitoto a partir de su relacionalidad
y complejidad de acontecimientos y su forma singular y plural de ver el mundo, se puede dar
posibles pistas de como la comunidad Uitoto a través de sus expresiones orales visuales plasticas
y constructivas, entiende y experimenta el mundo a través del pensamiento complejo, como
filosofia vital que transmite, registra y recrea saberes, técnicas, tecnologias y poéticas, que se
modifican con los acontecimientos y las experiencias cotidianas, para dar ejemplo a esta idea se
cita el texto de Eudocio Becerra Bidigima y Pedro Marin Silva titulado, Oralidad y cultura. En el
territorio Uitoto (1997):

A pesar de las lagunas que interfieren en la explicacion genealdgica del texto,
encontramos que éste ilustra ciertas funciones del relato mitico: contiene un mapa

y una morfologia de lo social; expresa relaciones entre la sociedad y la naturaleza;



Huellas en la selva 95

es fuente de conocimiento del territorio y fundamenta la historia y la identidad de
estas etnias; transmite reglas y costumbres como la prohibicién del robo y el castigo
a los transgresores, y resuelve conflictos del hombre. Posee, a la manera de los
relatos clésicos, sus héroes, obstaculos, caminos, castigos, recompensas; expresa,
evidentemente, la nocion de lo ético y es eficaz por cuanto constituye un legado
(traditio) que se acepta como verdad - ua nai-, palabra verdadera, proveniente de

tiempos remotos. (p. 80)



Huellas en la selva 96

3. Limites de selva y ciudad

Florencia en el departamento amazdnico colombiano del Caqueta, es una ciudad que nace
del resultado de procesos sociales e historicos como el mestizaje, el desarraigo, la interculturalidad,
la colonizacion; que estan en constante relacion con sus habitantes, el medioambiente, los recursos
naturales y el territorio. Esta dindmica de urbanizacién estd determinada por diferentes
acontecimientos y fenémenos que transcurren en la ciudad y sus periferias, entrando en relacion
desde multiples perspectivas; en el libro de Claudia Duque Fonseca, La selva de concreto (2020),
se puede sequir la profundizacion realizada en el tema de la conformacién de la urbe, donde se
recoge los acontecimientos de migracion masiva por diferentes causas producto de las realidades
nacionales y locales poniendo en dialogo los procesos de conformacién y dindmica de la ciudad
de Florencia en una linea historica. Dichos fendmenos humanos que implican ciertas practicas que
modifican el ambiente, practicas extractivistas como la tala indiscriminada de la selva alrededor
de los centros urbanos, el auge del monocultivo, la coca, la palma africana, la explotacion de
hidrocarburos, la ganaderia extensiva, han conllevado a procesos de colonizacion y al
desplazamiento de gran parte de la poblacion indigena desde sus territorios, que desde la
perspectiva del capital son considerados apenas como fuente de recursos o materias primas. Paola
Garcia y Sandra Lucia Ruiz, en Diversidad cultural al sur de la amazonia colombiana (2007),
proponen la siguiente idea en cuanto a la amazonia actual como un territorio de multiculturalidad:

En la region sur de la Amazonia colombiana, la diversidad del ambiente ha estado
acompafiada de multiples formas culturales que no solo han desarrollado
expresiones especiales de adaptacion, sino también medios de intervencion y
modificacion ambientales distintos, a través de conocimientos y préacticas
acumulativas y complejas. Es una region en donde la variedad humana,
representada en la diversidad de habitos, costumbres, cosmovision del mundo,
creencias, ritos e historias locales de sus pobladores, se ha labrado a través de miles
de afios de adaptacion al medio natural y es posible distinguir como grupos étnicos-
culturales a campesinos, afrocolombianos e indigenas. (p. 259)

Algunos integrantes de la comunidad Uitoto, que se han visto afectados por los fenémenos
sociales y los procesos de colonizacion y modernizacion, en las Gltimas décadas del siglo XX, se

vieron en la necesidad de emigrar y se ubicaron en distintos barrios periféricos de la ciudad,



Huellas en la selva 97

algunos de los cuales en la actualidad tienen un caracter de asentamiento ilegal. Asi, se entretejen
diferentes imaginarios sociales y culturales, también modelos alienados de vida, problematicas
como el conflicto interno, el narcotréfico y la violencia politica. Estas dindmicas también trajeron
diversas formas de experimentar y desarrollar planes de vida entre la urbe y la selva. A partir de
las narraciones, imaginarios, representaciones, creencias, usos y costumbres de los sujetos que la
habitan, se puede apreciar la polifonia que alienta este umbral que desde antafio ha sido reconocido
como puerta a la amazonia.

También se puede decir que existen redes de interculturalidad y transculturalidad que se
entretejen en este ambito entre la cordillera, la selvay el concreto, esto genera la alteracion algunas
tradiciones y se dan procesos de simbiosis, traduccion y transformacion, como parte de las
dinamicas urbanas de una ciudad en expansion. En el texto de Carlos Pacheco, La comarca oral
(2018), se muestra la riqueza y variedad de esas manifestaciones orales y narrativas y el
descentramiento que provocan al discurso hegemonico de la escritura y son propuestas como un
bastion de resistencia cultural de los pueblos latinoamericanos. Los procesos de migracion en
algunos casos violenta transforman los imaginarios sociales y reconstruyen constelaciones de
significados alrededor del ser y el habitar del pueblo Uitoto en la ciudad. Este fendmeno de
nomadismo y migracion es un acontecimiento presente en el imaginario amazonico de nuestra
época como lo infiere, Simone de Souza Lima, en Amazonia Babel, (2014), quien en su trabajo
propone el territorio relacionado a los conceptos de nomadismo, margenes, residuos utépicos y
dice que las narrativas de estos migrantes o estos viajeros amazonicos dan testimonios de procesos
duales de temporalidad y espacialidad que permiten entender la idea de desarmonia ecol6gica que

se manifiesta en los cuerpos y en las comunidades.

3.1 Generalidades

En la década de los noventa y como consecuencia de la expansion de cultivos de uso ilicito
y conflictos de comunidades enteras con su territorio y el medio ambiente, “la economia ecoldgica
y la ecologia politica”, han abordado dichas problematicas, también denominadas como
“conflictos socio ambientales”, “conflictos ecoldgicos” o “conflictos ecologico-distributivos”
(Martinez-Alier, 2006) estas problematicas produjeron éxodos masivos de poblaciones endémicas,
entre muchas otras etnias, la Uitoto, que terminaron ocupando la periferia de ciudades amazénicas

en expansion y pasando de dindmicas de intercambio cultural, solidaridad y adaptaciones de la



Huellas en la selva 98

vida rural comunitaria, a la vida individualizada en la urbe. En el siguiente libro de Lucia Sa,
Literatura de la Floresta (2004), se puede evidenciar que tras la escalonada ola migratoria se
produce una dialéctica de la justificacion, romantizando las practicas de los colonos a través del
relato oficial y la literatura supuestamente culta asi:
Esto expone la dimension real de este modelo de "romance” por tanto, aunque
denuncia la violencia de los blancos contra los indios en ciertos periodos de la
historia peruana, implica una relectura muy personal y problematica de la
cosmologia amazonica, ya que pretende sacar conclusiones que legitiman
argumentos que el investigador no puede rechazar, que fueron utilizados a lo largo
de la historia para justificar, el saqueo indigena en las Américas. (p.10)

Otro fendmeno parecido ocurre previamente con las incursiones minero energéticas en el
territorio amazonico, como se exponen en el ensayo de Hernan Felipe Trujillo Quintero y John
Jairo Losada, Amazonia colombiana petrdleo y conflictos socioambientales (2017) donde se
manifiesta lo siguiente:

Especialmente para la Amazonia y la Orinoquia, sefiala que los impactos de la
entrada de empresas de hidrocarburos ocasionaron remocion de cobertura vegetal
y construccion de trochas de penetracién, entre las que se pueden contar varios
parques nacionales naturales y zonas de reserva forestal. Asimismo, sefiala que uno
de los factores que en la década del setenta facilitaron la penetracién de los colonos
a la Reserva de La Macarena fue precisamente la trocha abierta durante las labores
de prospeccidon sismica. (p. 214)

Este capitulo, teniendo en cuenta la periferia de la ciudad y los acontecimientos con
respecto a la etnia Uitoto Jurama, estad encaminado a intentar seguir algunas de las huellas de sus
imaginarios actuales en su devenir historico social y cultural. Para el pueblo Uitoto existen dos
lugares de procedencia de su comunidad que se pueden categorizar como espacios fisicos, uno de
ellos es el lugar de origen y el otro de derecho ancestral, como se expuso anteriormente, que
connota a los pueblos indigenas migrantes, posteriormente arraigados en las faldas de la cordillera
oriental, en la periferia de la ciudad de Florencia. En cuanto a su territorio de origen se puede
relacionar el siguiente fragmento del texto Los pueblos indigenas de Colombia en el umbral del

nuevo milenio (2006) donde se expone:



Huellas en la selva 99

Los Uitoto habitan la zona sur de la Amazonia colombiana. En el departamento del
Amazonas viven en los rios Caqueta, Putumayo, Igaraparana y Caraparana. En el
Departamento del Putumayo estan ubicados sobre el curso medio del rio Putumayo,
al oeste del Resguardo Predio Putumayo. En el Departamento del Caqueta se
encuentran sobre el rio del mismo nombre un poco aislados del resto del grupo, a
causa de los raudales del Araracuara. También se encuentra poblacién Uitoto en el
Perd. La etnia es afin con los grupos Ocaina y Muinane. (p. 53)

También se puede hacer referencia al siguiente fragmento del texto llamado: Los salados
paisajes sagrados para los Tikuna y Uitoto en el trapecio amazénico colombiano (2018) donde se
expresa:

La comunidad Uitoto (hijos del tabaco, la coca y la yuca dulce) habita en la
Amazonia colombo-peruana. Los principales asentamientos se ubican en los rios
Igaraparana, Caraparana, en el curso medio del rio Caquetd, y en algunas
localidades peruanas. La accién etnocida y genocida de las empresas caucheras,
nacionales y extranjeras, obligé al desplazamiento de muchos de ellos hacia el
trapecio Amazoénico. En la actualidad suman unas 6.000 personas en Colombia.
(p. 11)

Para el observatorio étnico colombiano el pueblo Uitoto se divide en tres grupos segun el
dialecto de sus habitantes: 1. Uitoto Minica o Meneca que viven cerca de la cabecera del Rio
Igaraparana y a orillas de los rios Caquetd y Putumayo en el Amazonas; 2. Uitoto Nipode o
Muinane estan ubicados en la frontera colombo- peruana, cerca de Araracuara y del Veinte en el
rio Caqueta, en el departamento del Amazonas y en el Peru; 3. Bue o Murui en su mayoria viven
en la frontera entre Colombiay Per(, en el departamento del Amazonas a orillas del rio Caraparana.

Los estudios de la lengua Uitoto han girado en torno a los mitos y los ritos de la comunidad
y han servido de puente entre las diferentes ramas dialectales para conocer de su cultura, estudios
que se enmarcan dentro del campo de los aspectos fonoldgicos y morfosintacticos, como es el caso
de la investigadora Gabriele Petersen de Pifieros (1992) quien desarrollo su estudio con base a la
obra de Theodor Preuss. La gente de todos los grupos étnicos anteriormente mencionados se
reconoce como un origen mitico comun, el Araracuara y la zona ubicada entre los rios Caqueta y

Putumayo conocida como el raudal del Araracuara, en cuanto al nombre Uitoto en el siguiente



Huellas en la selva 100

referente de Franklin Giovanni Pla Mora, Mito y ética: una lectura del pensamiento mitico de los
Uitoto y Muinane (2010), se puede leer lo siguiente:
El término «Uitoto» proviene al parecer de la voz «Itoto» de origen caribe, la cual
era utilizada para nombrar grupos rivales, su significacion mas literal estaria dada
por las expresiones «esclavo» 0 «enemigo», y €so eran para antiguos grupos de
filiacion caribe, los cuales en sus grandes luchas capturaban a los antepasados de

los Uitoto actuales, canjedndolos con los conquistadores. (p.1)

3.2 Acontecimientos actuales en los imaginarios sociales Uitoto
Entre los rastros de la memoria en el presente estan las latencias de los acontecimientos
historicos que impactaron en esta zona de la amazonia y que tuvieron consecuencias en la
constitucion del grupo Uitoto Jurama. Esto se enmarca en el contexto de la época de
industrializacion en Europa a comienzos del siglo XX y la entrada de los productos amazénicos
en el mercado mundial, donde las relaciones establecidas por el gran capital y el territorio
amazonico se caracterizaron por la extraccion y el correspondiente modelo econémico politico que
pretendié imponerse sobre la naturaleza. Tras estos fendmenos que marcan un periodo de
violencia, exterminio y desplazamiento de poblaciones en la historia amazoénica, se produce olas
migratorias hacia distintos lugares de la selva, as, en el siguiente fragmento de Fabio Alvaro Melo
Rodriguez, del libro Colonizacién y poblamiento del piedemonte amazonico en el Caquetd. el
Doncello 1918-1972 (2014), se dice:
Para el caso especifico del hoy departamento del Caqueta, hacia finales de la década
de 1940 se produjo el incremento de las migraciones de origen andino con lo que
la aparicion y consolidacion de caserios y pueblos se incrementd en el piedemonte
de la cordillera oriental. De esta manera la llegada a la regién de gentes
provenientes en su mayoria de Huila, Tolima, Viejo Caldas y Valle del Cauca,
configurd el poblamiento contemporaneo del territorio caquetefio que tuvo como
base las trochas y caminos abiertos por los comercializadores de quina y caucho
cuando la Amazonia se articulo a los mercados mundiales en la segunda mitad del
siglo X1X. En ese contexto, en uno de los puntos de descanso utilizados por los
viajeros en el camino entre los poblados de La Montafiita, Puerto Rico y San

Vicente del Caguan, en 1951 se funda el actual municipio de EI Doncello. (p.9)



Huellas en la selva 101

Con el tiempo estos centros urbanos sufren transformaciones en sus actividades sociales y
econdmicas que implican diversos encuentros, desencuentros, rupturas, modos de habitar y
relacionarse en el territorio. Asi, es posible observar una paulatina intensificacion de la
deforestacion, de la ganaderia extensiva, la expansion de las zonas para la agricultura y
posteriormente la generacion de monocultivos, como el de la hoja de coca, el ultimo responsable
de las grandes movilizaciones y desplazamientos de poblaciones del territorio amazdnico en
particular en el departamento del Caquetda, como lo puede sustentar la siguiente idea del libro
titulado, Caqueta construccion de un territorio amazonico (2002), donde se propone que tras el
arribo masivo de la produccién de coca en los afios setentas se da inicio a un periodo de
colonizacién cocalera y una fractura con la legalidad, conformando asi dindmicas de desarrollo de
comunidades social y econémicamente distintas a las vernaculas previamente existentes, quienes
finalmente terminan adaptandose a las configuraciones de organizacién militar y politica ilegal
(p. 149). También es notable el caso de la exploracidn de metales, hidrocarburos y derivados, que
ha dejado huellas, muchas veces insalvables, en el territorio, en el ser humano, en las comunidades
y en el medioambiente. Sin embargo, también es preciso decir que desde las comunidades
indigenas se han gestado procesos de resistencia y planes de vida, que salvaguardan la memoria y
la sabiduria de coexistir con todo lo existente configurando formas de relacionarse con las plantas,
los animales y los minerales, de manera ancestral y que no necesariamente pasa por la opcién de
la ilegalidad.

Conforme se argumenta en el texto Caqueta rastreo de una barbarie silenciada (2019),
“esta regidn se ha visto afectada por etapas escalonadas de violencia y por numerosos conflictos
de acuerdo a los intereses que se han proyectado sobre su territorio generalmente asociada a las
tierras, a la riqueza y a la diversidad de recursos naturales” (p. 11).

Uno de los acontecimientos mas significativos en el imaginario social y cultural de los
Uitoto ocurre a través del encuentro espiritual con la hoja de coca, en cuya relacion se transmite la
palabra de verdad entre el dialogo de saberes de los mayores con las generaciones, su uso guarda
un caracter sociocultural sagrado y es utilizada en todo el continente americano por otras
poblaciones, como lo expone en el siguiente fragmento del investigador Wade Davis, El rio,
exploraciones y descubrimientos en la selva amazonica (2015):

La coca cultivada por los Ikas era, tal como esperaba, la especie colombiana que en

1985 bautizo el botanico aleman Hieronymus con el nombre de Erythroxylum



Huellas en la selva 102

novogranatense en honor al viejo nombre colonial del pais, Nueva Granada. Esta
era la coca que en el siglo XIII utilizaban los orfebres muiscas y Quimbaya; el
estimulante del pueblo desconocido que tallo las monoliticas estatuas del jaguar y
las grandes tumbas de San Agustin en el sur de Colombia, mil quinientos afios antes
de Coldn; la planta que Américo Vespucio encontr6 en la peninsula de Paria, en
Venezuela, en 1499, al consignar la primera descripcion europea de la costumbre
de mascar coca. (p.3)

El proceso de desacralizacion del uso que en las comunidades ancestrales se le da, y las
dindmicas violentas que trae el trafico afectan asi mismo a las poblaciones indigenas. Aunque,
como lo testimonian los integrantes de las comunidades, al interior de ellas su utilizacion sigue la
tradicion ancestral y asi sirve para la fabricacion del mambe, que da fuerza, fuego y aliento a la
palabra y a la oralidad, entretejiendo los lazos de sociabilidad, entre la memoria, el presente y el
porvenir de la comunidad, en el &mbito de la Maloca. En ese sentido Franklin Giovanni Pla Mora
dice que “la coca es la posibilitadora de la palabra; diariamente en el mambeadero —donde se
mambea o0 engulle el producto convenientemente preparado luego de ser tostado, pilado y cernido—
el sabedor ejecuta el ritual cotidiano en donde emerge la palabra unificadora bajo el dominio y
limite de la noche y la proteccion segura de la maloca o casa comunal. Alli se escucha la tradicion,
la palabra fuerte o rafue, que se convertird en praxis en el dia, durante el trabajo laborioso.” (2010).

Con la introduccion en el narcotréafico y en los conductos del capitalismo global se puede
observar cierta ruptura en esa relacién con la coca, caracterizada como sagrada por la tradicion
ancestral y asi ocurre que, por medio de las narrativas de la guerra contra las drogas, instituida por
los Estados Unidos y consentida por el resto de estados del mundo, pasa a ser vista como producto
ilegal, para el imaginario instituyente de la nacién y su lucha contra las drogas. En ese estado de
cosas, las comunidades que histéricamente han tenido una relacion ancestral con tales plantas de
saber, suelen ser estigmatizadas desde las instituciones represivas y catalogadas de ilegales. Estos
pueblos pasan a ser focalizados como territorios de impacto de politicas publicas de control
territorial, fumigacion y erradicacion, a pesar de que en los foros académicos se dice que la
presencia de estos cultivos y la venta de la hoja de coca en el Departamento del Caqueta
especificamente en comunidades indigenas no representaban gran porcentaje en el panorama de
comercializacion en el sur oriental del pais, como se puede apreciar en el siguiente articulo extraido

de Cultivos ilicitos en Colombia, foro realizado en la universidad de los Andes (2001), donde se



Huellas en la selva 103

expone la idea relacionada con los costos de produccion de hoja de coca para su venta en las
comunidades indigenas del Caqueta y Guaviare:
sin embargo, en los otros departamentos la comercializacion de la hoja de coca no
representa una proporcion significativa de la totalidad de cultivadores, menos del
(0,5% de hectareas) y/o comunidades dentro de resguardos indigenas, en todo caso
para los cultivadores de Guaviare y Caqueta, la venta de hoja de coca parece estar
maés relacionada con la poca produccion y el costo de su procesamiento. (p. 79)

A pesar de ello, la militarizacion de los territorios, el impacto de las fumigaciones, el
recrudecimiento de la guerra y la lucha por el control a manos de diversos sectores armados de las
posibles rutas de narcotrafico, produjeron impactos socioambientales que derivaron en la salida de
habitantes de estos sectores hacia las ciudades, en acontecimientos de impacto nacional como las
Ilamadas marchas cocaleras. Es asi, como comunidades enteras se ven sumergidas en dinamicas
urbanas que les obligan a reconfigurar su estructura social, politica, econémica, territorial y
cultural.

Como se lo puede constatar a través de las exploraciones y reflexiones de la investigadora
Ana Pizarro (2009), las corrientes fluviales y el multiverso geogréfico de la region amazonica,
deja resonar pluralidad de voces, implicaciones culturales, constructos discursivos e imaginarios
sociales, que configuran multiples redes de sentido en relacién con los territorios y las
problematicas que en ellos se establecen.

Estos procesos de migracion a centros urbanos por parte de comunidades indigenas no es
un fenémeno contemporaneo, pues las economias extractivistas, los procesos de colonizacion, la
evangelizacion capuchina y la abertura de vias entre los senderos de la selva influyeron en la
constitucién de dichos centros. Es de este modo como se han configurado varias ciudades en la
Amazonia colombiana presentes en el pie de monte de la cordillera oriental. En el siguiente
fragmento extraido de La cuestion indigena en las ciudades americanas, CLACSO (2018) se
argumenta la idea mencionada asi:

Como en casi toda la Amazonia, en el caso colombiano la expansion de la ciudad y
la vida urbana en la region ha estado historicamente ligada a los auges extractivistas
y a la colonizacién atraida por ellos (Gémez & Dominguez, 1990; Llanos & Pineda,
1992; Gutiérrez, Acosta & Salazar, 2004). La explotacién de quina, caucho, pieles,

petroleo, oro y coca, y podriamos anadir de “infieles”, trazaron las rutas por las que



Huellas en la selva 104

penetraron los colonizadores, comerciantes y misioneros que fundaron los pueblos
de la hoy dispersa malla de centros urbanos amazénicos. En la Amazonia
occidental, cercana a la cordillera andina, estos conforman un “anillo de
poblamiento” que bordea el piedemonte putumayense y caquetefio, y se extiende
siguiendo la frontera orinoquense en direccion al alto rio Orinoco, dando
continuidad al “sistema urbano periférico nacional en el sur del pais” (Dominguez,
2001). Este anillo consolida una red de centros poblados en crecimiento conectados

por una precaria infraestructura vial intra e interregional. (p.66)

3.2.1 Las marchas cocaleras de los noventa. Todos los fendbmenos anteriormente
mencionados, produjeron oleadas, escalonadas de migraciones a las zonas urbanas,
especificamente en el caso de la ciudad de Florencia, desde la década de los setenta se intensifica
en el norte del departamento la siembra de cultivos de coca, la debilitada presencia estatal y la
continua violencia politica produce fendmenos de desconfianza y desestabilidad social, que
conducen a oleadas migratorias constantes de nuevos colonos de otras regiones del pais y también
de habitantes y comunidades indigenas al interior del departamento, que son atraidas por las
bonanzas producidas tras esta actividad ilicita.

En el siguiente fragmento tomado de Juan Guillermo Ferro y Graciela Uribe, Las marchas
de los cocaleros del departamento de Caqueta, Colombia: contradicciones politicas y obstaculos
a la emancipacion social (2002), se puede observar que en los imaginarios instituyentes
(Castoriadis 1997) de Estado se configura el éxodo como parte de la identidad del habitante
amazoénico de esta zona del pais y lo expresa de la siguiente manera:

Sin temor a equivocarnos, podriamos decir que el Caquetd es un departamento
habitado por desplazados en continuo exodo. La itinerancia ha llegado a formar
parte de la vida del caqueterio, nacido o adoptado. Al desplazamiento, generado por
los acontecimientos sefialados anteriormente, hay que afiadir el propio de las
dinamicas de transformacion social que alli se viven, tanto por lo que significa el
avance de la colonizacion con sus olas migratorias hacia las zonas de frontera, como
al provocado mas recientemente por la movilidad de los cultivos de coca. Este

marco, le da al departamento la particularidad de tener una poblacion mayoritaria



Huellas en la selva 105

desarraigada, con disponibilidad a dejar lo que ha logrado conseguir en ciclos mas
0 menos cortos de tiempo y a enfrentarse a situaciones de riesgo. (p. 65)

Estas dindmicas sociales, histdricas y culturales, de gran complejidad, terminan por afectar
a las comunidades originarias que se ven envueltas en este incesante proceso de migracion de
grupos humanos, como la comunidad Uitoto que se ha diseminado desde las margenes medias del
rio Caqueta, especificamente de las regiones conocidas como Araracuara y Monochoa, territorios
de origen y ancestralidad de esta etnia, quienes se desplazaron hacia la ciudad de Florencia donde
algunos miembros de la comunidad terminan asentdndose en el cabildo urbano Jurama liderados
por el cacique Emilio Fiagama; otros se asentaron en predios baldios e invasiones de origen sub
urbano e ilegal, en sectores como la troncal del rio Hacha o las Malvinas, y en ocasiones apartados
de la memoria de sus comunidades ancestrales y de los imaginarios socioculturales propios de su
etnia.

En la entrevista realizada en el afio 2020 para esta investigacion, se puede atestiguar en las
voces del propio cacique Emilio Fiagama pertenecientes al clan Murui y de su lengua el (Nipode)
actualmente en estado de extincion, el origen y la conformacion del actual resguardo indigena
urbano Uitoto Jurama: “bueno pues entonces, inicialmente llegamos a este territorio de la
Asociacion el Manantial en calidad de desplazados y en primer momento nos encontramos que no
teniamos territorio donde ejercer nuestras actividades cotidianas como lo es la costumbre del
mambeo” (Anexo 1.).

En este primer fragmento aparecen la condicién de desplazados que adquiere el grupo
humano tras la llegada a la ciudad, desarraigados de su territorio ancestral y de origen, llegan con
el propdsito de sobrevivir y hacer visibles sus problematicas rurales relacionadas con el conflicto
y el dificil estado de orden publico y se asientan en la Reserva Ecolégica Urbana el Manantial. A
continuacion, Diego Diaz expone la conformacion actual del resguardo:

actualmente hay 24 familias las cuales son alrededor de ochenta personas las que
estamos actualmente digamos en el Cabildo Jurama, entonces eso no quiere decir
que todos estamos aqui, en este sitio, nosotros estamos dispersos por el casco
urbano del municipio de Florencia, ya que no contamos con un territorio propio que
es lo que se le denomina hoy en dia los resguardos, entonces solo tenemos como
digamos, en calidad de préstamo o de comodato, el lugar donde esta construida la

Maloca, digamos, esa es como la sede del cabildo y es la estructura que nos



Huellas en la selva 106

representa como comunidad indigena. En la actualidad hay digamos dos mas, que
yo sepa que sean Uitoto, hay una que hace dos afios que se hizo, que es de otro clan,
que esté asentada en una invasion que se presento por la troncal y hay otra que se
encuentra en zona rural de Florencia en la vereda el Mochilero, existe una relacion
de hermandad con las otras malocas, para poder tener un buen convivir, los caciques
se visitan los unos a los otros, a veces son familia. (Anexol)

Asi, se puede observar las relaciones dialdgicas que se mantiene entre los diversos clanes
0 pueblos que constituyen de manera plural a la comunidad Uitoto.

Un segundo momento o acontecimiento que marca el imaginario de la comunidad esta en
el desarraigo de su lugar de interaccion y habitat, que lleva a maltiples dindmicas socioculturales
y procesos de interculturalidad entre diferentes clanes (Murui- Muinane) y con quienes pasan y se
retinen alrededor de la maloca Jurama y con los colonos mestizos de todas las regiones de
Colombia y lugarefios.

Ademas, para los Uitoto concentrados en la ciudad de Florencia, la falta de territorio donde
hacer posible su chagra, para el cuidado de sus cultivos vitales y sagrados y para desarrollar
relaciones de sociabilidad los llevaria a instalarse entre aquellos parajes. Todos estos procesos de
desplazamiento, repoblamiento, expropiacion y reapropiacion, resistencia y re existencia entre el
pie de monte amazonico han derivado en diversidad de practicas interculturales, rituales, sociales
y comunitarias, en fendbmenos de transformacion donde al mismo tiempo se produce cierto
alejamiento de las narrativas ancestrales y efectos de reinterpretacion de las tradiciones orales. Al
hablar de la diversidad cultural de la amazonia, hay que hacer referencia el documento de Paola
Garcia y Sandra Lucia Ruiz diversidad cultural del sur de la amazonia colombiana (2007), donde
se expresa la siguiente idea:

El término diversidad cultural ha sido utilizado para hacer referencia a la diversidad
en el seno de un sistema cultural dado, para designar la multiplicidad de subculturas
y de subpoblaciones de dimensiones variables que comparten un conjunto de
valores y de ideas fundamentales. Igualmente, ha sido empleado en un contexto de
mestizaje social, para describir la cohabitacion de diferentes sistemas culturales, o
por lo menos la existencia de otros grupos sociales importantes en el seno de las

mismas fronteras geopoliticas (Ambrosi 2005). (p.249)



Huellas en la selva 107

Continuando con el testimonio recogido a modo de entrevista de las autoridades del cabildo
se puede observar que se presentan ciertas problematicas cuando alguien de la comunidad indigena
se encuentra desarticulado de su clan y envuelto en la cotidianidad urbana pues se da la perdida de
la identidad y de la alegria por lo propio. Asi, existen habitantes dispersos en el casco urbano y
que son afectados y vulnerados por las problematicas que se debe enfrentar al estar en relacion con
una urbe de particulares caracteristicas como la ciudad de Florencia. A continuacion, en la voz de
Diego Diaz se expone lo siguiente:

Un pueblo sin Maloca es practicamente nada, porque este es el punto central el
neuralgico de donde sale todo, digamos al no tener el sitio, las personas dispersas
no pueden compartir con los otros, es como si no existiera una iglesia, la parte
critica por estar en contexto de ciudad es que los jovenes al criarse en un contexto
occidental, la influencia que este le hace es mas fuerte que la misma cultura de
ellos, esto ocasiona que los jovenes no se interesan mucho en la parte cultural y
tradicional de ellos, ¢si?, por la cuestion de que el colono o el blanco o el occidental
tiene metido en la cabeza que el indigena es menos persona que ellos, es como algo
por debajo de ellos, al ver al otro indigena, pues lo van a discriminar, eso para los
jévenes es un trauma psicoldgico y eso afecta, en la comunidad de nosotros pasa
mucho eso, y la otra cuestion es que la cuestion del mestizaje, también ha afectado
mucho, porque la mujer indigena se consigue un colono, el colono es el que los
Ileva para el pueblo o para otro lado y ella ;con quién va a hablar? con quién va a
impartir el conocimiento, entonces ella pierde eso porque no lo practicay como se
comunica en castellano con su marido entonces los hijos solo van a aprender
castellano, entonces pierden el idioma, esa fue una de las razones por las que se
hizo esta Maloca aca, es como se dijo al principio para fortalecer lo poco o mucho
gue tenemos y a través de los cantos es como se incita a la juventud a que comiencen
en el cuento de aprender el idioma de conocer sus costumbres su origen toda esa
cuestion. (Anexo 1)

Un tercer acontecimiento que se puede destacar y que genera impacto entre los imaginarios
del pueblo Uitoto se da con la dispersion de la tradicién cultural y las dindmicas de transformacion
e incluso de ruptura. Asi algunos de estos fendmenos se manifiestan entre los barrios de

asentamiento ilegal o en el casco urbano de Florencia. De este modo se da lo mencionado en el



Huellas en la selva 108

parrafo anteriormente citado. En ese sentido, la etnohistoria, la tradicion, la espiritualidad, la
ensefianza y el mito que se transmiten entre las generaciones por medio de la palabra hablada, es
decir la oralidad de la comunidad, sufren interrupciones y procesos de mutacién cuando las nuevas
generaciones pierden el gusto por su propia cultura e idioma, al estar en contacto con las dindmicas
de una ciudad y expuestos al rechazo racista y xendfobo que existe en la sociedad colombiana y
que es percibido por los miembros de la comunidad. Para tratar de entender las relaciones de
transculturalidad e interculturalidad al interior de los Uitoto presentes en la capital del
departamento se puede referenciar la voz de Diego Diaz al hablar acerca de las dindmicas
existentes en el interior de la comunidad:
El Uitoto no es uno solo, son varios dialectos, en la maloca Jurama quien impone
el dialecto es el cacique porque él tiene su habla en este caso el cacique es del habla
Nipode del clan Caimd entonces si nos aplicariamos a ese caso entonces todas las
comunidades tendrian aqui que hablar el Nipdde asi sea Muinica, Bue, Muica,
tendrian que hablarlo porque el jefe es quien impone eso entonces como indio no
se puede imponer asi porque el que mas se habla entre los Uitoto es el Miiinica.
(Anexol)

Al extenderse el territorio Uitoto, hacia el PerQ, el Brasil y el Ecuador, después de la
diaspora causada por las actividades extractivas como las caucheras, la comunidad se vio afectada
en diferentes sitios geograficos, por las problematicas actuales mencionadas anteriormente, es asi
como en la ciudad se encuentran dispersos diferentes grupos o clanes pertenecientes tanto a Murui,
Muinane Y Caim0 y hablantes de las diferentes ramas dialectales como el Muinica, Muica, Bora,
Bue y Nipode, que convergen en las malocas de la etnia presentes en la Reserva el Manantial, en
los barrios de asentamiento ilegal y la periferia rural del municipio.

En distintos lugares de asentamiento entre las periferias de la ciudad de Florencia los Uitoto
entretejiendo relaciones de interculturalidad con otras poblaciones indigenas, comuneros,
mestizos, afros, han dejado su huella entre la selva y el concreto, como lo sefiala la tesis de Claudia
Duque Fonseca, intitulada La selva de concreto: procesos de urbanizacion y planificacion urbana
en Florencia (Caquetd, Colombia), donde se refiere a la constitucion del barrio Las Malvinas asi:

La diversidad del origen étnico de los ocupantes de la invasién se percibe, entre
otras cosas, en el liderazgo asumido en el sector seis por parte del gobernador de la

etnia embera-chami Jorge Aizama, de manera conjunta con Tulio y Ofelia Polania,



Huellas en la selva 109

pertenecientes a la etnia Uitoto. Su presencia daria lugar a que una de las calles de
este sector se denominara «calle de los indios», dejando asi su impronta en la
ciudad. (2020, p. 210)

De acuerdo con este estudio también en el nombre de algunos barrios de la ciudad de
Florencia esta presente la impronta Uitoto, asi la lengua de esta cultura aparece en la designacion
del barrio Yapura sur, que se constituyo entre 1984 y 1995. De esta manera lo constata Duque
(2020):

Por consenso se habia establecido que el nombre hiciera referencia a una
reivindicacion o realidad de los pueblos indigenas ancestrales de la region. Uno de
los miembros de la asociacion propuso el nombre de Yapurd en una de las
asambleas, palabra de origen indigena Uitoto que se tradujo al castellano como
Caquetd, de donde toman su nombre el departamento y el rio que lo atraviesa.

(p. 260)

Asi, entre estos &mbitos los sujetos que en ellos interactian también desarrollan planes de
vida a través de la participacién activa de la comunidad, como lo sustenta Duque (2020), a partir
del andlisis del plan de desarrollo comunitario de este barrio, donde en un principio se destaca el
sentido de la solidaridad y la busqueda de progreso colectivo que lleven a solventar las necesidades
béasicas de los habitantes; sin embargo, a través del tiempo, los cambios de orden organizativo y
administrativo conllevan transformaciones en las relaciones sociales y espaciales, en los valores y
en las practicas que habian guiado la organizacion inicial. Aunque es necesario apuntar que en la
actualidad existen proyectos, alianzas y experiencias recientes que desde acciones comunales
buscan recuperar aquellos ideales que impulsaron en su comienzo las dindmicas del barrio.

De tal manera, en estos asentamientos ubicados entre las periferias de la ciudad se puede
destacar que la tradicion a medida que acontecen los encuentros y se esparce hacia otros horizontes,
mientras se diseminan sus legatarios, sufre alteraciones; pero también se dan elementos que
permiten hablar de procesos de retencion y de resistencia, rastros, residuos a partir de los que se
construyen estrategias para afrontar los conflictos y las problematicas actuales y que al mismo
tiempo muestran dinamicas de reivindicacion de la memoria y la identidad sociocultural

vinculadas con la rica diversidad vital, étnica e intercultural de la region.



Huellas en la selva 110

Conclusiones

El abordaje de esta investigacion deja como conclusion desde el punto de vista personal,
la transformacion de los sentires y sentidos que se tienen del territorio Amazénico, la interaccion
con el paisaje, con el entorno, con la naturaleza, con la biodiversidad y el clima, asi como con los
diferentes grupos humanos presentes en los territorios reconfiguran un pensamiento y un
imaginario surgido en los Andes y lo transforman con el murmullo del rio y la selva, posibilitando
miradas, encuentros, busquedas de nuevas poéticas, narrativas, estéticas en fin, un sin nimero de
experiencias que enriquecen el alma, de las cuales la basta Amazonia es portadora.

A través de las experiencias y de los encuentros vividos en el proceso investigativo es
posible comprender que &mbitos panamazdnicos de Colombia como el que configura Florencia,
en el departamento de Caquetd, al interpretarla en cuanto red de constelaciones de sentido posibles,
permite cuestionar aquel dogma que considera a distintos territorios de manera homogénea y
unilateral como dicta el latin romano terra nullius, es decir, como tierras de nadie, a merced de tal
presupuesto se pretende legitimar la explotacién a voluntad e imponer la autoridad sobre los
habitantes originarios; por eso es necesario pasar a pensarlos a través del dialogo con los diversos
sujetos que desde hace milenios los habitan y entre cuyas culturas, mitos, narrativas e imagenes se
dinamizan relaciones y flujos de vida, tejidos entre las multiplicidades de las culturas y las
naturalezas.

Entre rastros y rostros, imaginarios y memorias, se enlazan las tramas narrativas de la
historia de poblaciones indigenas amazonicas como los Uitoto y su relacion intercultural con otros
sujetos y colectivos, no exenta de tensiones. La indesligable y al mismo tiempo contradictoria
relacion entre concreto y selva que se materializa y dinamiza en el &mbito sociocultural de la
ciudad de Florencia y en especifico de la Maloca Jurama, permite reafirmar la mirada extendida
entre algunas poblaciones amazdnicas de acuerdo con las que la selva es la morada y fuente de la
cultura y del conocimiento y a su vez el mundo se considera como una selva de posibles. Las
distintas dindmicas de los sujetos sociales que resignifican y animan este contexto, permiten
aproximarse a la idea de “la rescritura del territorio, entendido como esa gran memoria que los
pueblos van tejiendo de una generacion a otra en dialogo con el medio natural que habitan.”

(Astaiza y otros, 2019, p. 21).



Huellas en la selva 111

Al realizar esta investigacion desde un andlisis cualitativo y a través del montaje y la
investigacion narrativa, se destacan diferentes aspectos del ambito historico hermenéutico, tanto
como de los imaginarios socioculturales. Los espacios analizados desde un relacionamiento
multidimensional provocan posibles aperturas de significados y trazan rutas de investigacion que
surgen desde este punto en comudn. De esta manera, en el reconocimiento asombroso de las
identidades narrativas amazonicas se genera un vinculo con las memorias en movimiento, grabadas
entre las relaciones de los sujetos y el territorio en su devenir espacio temporal.

En este recorrido y proceso interpretativo es posible encontrar diversas e inesperadas
relaciones de significado entre el petroglifo del encanto, la Maloca Jurama y la presencia de la
comunidad Uitoto en los barrios periféricos de la ciudad, estos espacios de analisis de los
imaginarios, permiten construir esta propuesta etnoliteraria, desde el acontecer oral portador de la
etnohistoria, las oralituras, la constitucion inacabada de las identidades de los sujetos narrativos,
los modos de vida, los imaginarios sociales, los procesos de subjetivacion e intersubjetividad; de
tal manera, se entreteje la poética de la diversidad amazonica, entre imagenes, palabras y gestos
portadores de aliento y fuerza vital, estética, ética, politica, ecosistémica y cosmopoliticas.

Los lugares en los que este proceso investigativo se aproximé brindan lecturas desde la
multiplicidad de perspectivas que ofrece la ciudad de Florencia. Entretejer constelaciones de
sentido permitié experimentar y pensar en las dinamicas socioculturales y las memorias vivas que
animan su devenir, constituyen sendas de conocimiento entre las huellas de la selva, ambitos de
encuentro y relacionamiento, de subjetivacion, de construccion individual y colectiva de imagenes
y pensamiento tanto literarias como artisticas, estas son también registros del acontecer al interior
de las comunidades como libros que se entreabren ante nuestra mirada. Asi, al atravesar por estos
lugares es posible experimentar multiples lecturas y sentidos y en la polifonia de voces que los
configuran, entre los imaginarios y las memorias en el presente, reinscribirlos, traducirlos, para
contarse y ser leidos, asi como resignificarlos, pues su transformacion o adaptacion son sinénimo
de en una doble via de cambio y transformacion de los sentidos que el ser humano les otorga, en
el caso de la ciudad de Florencia estos lugares que son ya parte de la identidad, merecen ser
resaltados y valorados, en el acontecer y patrimonio cultural y biodiverso de la nacion, pues estos
espacios entre concreto y selva permiten un contacto directo y la aproximacion a tradiciones
milenarias y por ende la necesidad de preservar el legado Uitoto Jurama como patrimonio de los

Caquetefios, de los colombianos y del mundo en relacion. El espectro de profundizacion que tienen



Huellas en la selva 112

los diferentes aspectos tratados, dan pie para encaminar estudios artisticos, etnoliterarios,
antropologicos, sociales, etc. en busqueda de evidencias, presencias, latencia y pulsiones, que
permitan complementar una lectura del basto universo amazonico, como por ejemplo la
exploracion de suelos antropicos o evidencias arqueolégicas que lleven a conocer mas de la
actividad humana previa en la zona que hoy es la ciudad o estudios linguisticos que permitan un
entendimiento y pervivencia de la compleja trama de ramas dialectales del habla Uitoto, estudios
culturales, investigaciones plasticas, estéticas, literarias, que se nutran de los imaginarios y las
memorias presentes en el pueblo Jurama y en otros pueblos con los que coexisten en convivencia
en la actualidad.

Se comprende las diferentes espacialidades, temporalidades y subjetividades que entretejen
constelaciones de mdaltiples sentidos como realidades dindmicas que hablan desde el habitar, el
permanecer, el migrar de los pueblos amazonicos, su vinculo cultural con el ecosistema, los
acontecimientos locales y globales que repercuten en la cotidianidad de la comunidad y que nos
recuerdan como: La permanencia se logra cuidando la vida, mediante relaciones de reciprocidad y
manejo de la naturaleza, en circunstancias que muchas veces exigen cambiar, pero sin que eso
signifique dafar el entramado y los intercambios que le dan sustento a todas las formas de vida.
Alvaro Velasco (2010).

Asi, esta propuesta de andlisis creativo puede fortalecer procesos comunitarios e
institucionales de organizacion, etnoeducacion, educacién popular, participacion comunitaria y
fortalecimiento de los valores culturales. La comunidad en general, especialmente la comunidad
estudiantil, podrd acercarse de manera asertiva a través del compendio bibliografico de esta
investigacion y los aportes de indole documental, creativo y estético a la tematica de conocer y
recrear los aspectos relevantes de la cultura Uitoto asentada en la cabecera municipal, de esta
manera se pretende dar valor a los relatos y las huellas presentes de las culturas que nos habitan
en la actualidad. También para poder entender las culturas amazénicas en relacién con su civilidad
y sus amplias obras sociales, culturales, espirituales, artisticas y politicas, que las vuelven
equiparables a las grandes culturas del mundo.

La memoriay la historia amerindias entre la Panamazonia estan sustentadas en imaginarios
y registros materiales que son claves en la conservacion del legado cultural de estos sujetos
colectivos, los cuales precisan ser leidos en dialogo y a la escucha de la palabra de los mayores.

Uno de los aspectos relevantes en el proceso investigativo consistio en que se establecid que la



Huellas en la selva 113

raiz linglistica y grupo dialectal Nipode, de quien es portador el cacique Emilio Fiagama es una
lengua a punto de desaparecer, pues quedan pocos hablantes. De alli la importancia de la
profundizacién que se debe hacer en este tema, ya que la extincion de la diversidad lingiistica es
una problematica cultural y ecoldgica que afecta al conjunto orgénico y relacional que constituye
la Amazonia tanto como la destruccion de su faunay flora.

También, se debe decir que las familias que conforman el cabildo urbano, estan en
constante relacion con las dinamicas de la ciudad y la hegemonia cultural que esta provoca, pero
a pesar de ello, sus espacios sagrados y de cosmovision proponen procesos de resistencia,
pervivencia y adaptacion a los nuevos retos globales. Es posible entender a la comunidad Jurama
inmersa en procesos de diversidad cultural y multiculturalidad desde su estructura formada por
individuos que pertenecen a diferentes etnias, es asi que, los imaginarios sociales son el punto
neuralgico donde convergen todas estas identidades dinamicas permitiendo el sincretismo, el
mestizaje y la hibridacion cultural.

Por otra parte, ahondar en la consideracion de la existencia de practicas y dinamicas
culturales entre las poblaciones indigenas amazonicas que producen conocimiento en registros de
lenguaje que no corresponden necesariamente a lo alfabético verbal que ha predominado en
occidente, permite ampliar nuestra concepcion y vivencia de la experiencia y el acontecimiento de
la escritura otorgandole otros significados; asi como, leer a través de imagenes y narrativas la
sabiduria ancestral y el didlogo de los saberes amazonicos como portadores de la memoria y de
posibles fuerzas de descentramiento del conocimiento como remocién epistémica con respecto a
la perspectiva impuesta desde el colonialismo euroccidental, como lo propone Carlos Pacheco, La
comarca oral la funcionalizacion de la oralidad cultural en la narrativa Latinoamericana
contemporanea (2016), donde se expone:

Desde una perspectiva semejante, la oralidad no puede entonces concebirse solo
como el predominio de una oralidad comunicacional ni, en términos negativos,
como privacion o uso restringido de la escritura ni, finalmente, como una suerte de
subdesarrollo técnico o atraso cultural, sino como una auténtica economia cultural,
relativamente autdnoma, que implica, en relacion directa con ese predominio o
exclusividad de la palabra oral, el desarrollo de peculiares procesos poéticos,
concepciones del mundo, sistemas de valores, formas de relacion con la comunidad,

con la naturaleza, con lo sagrado, usos particulares del lenguaje, nociones de tiempo



Huellas en la selva 114

y espacio Yy, por supuesto, ciertos productos culturales con caracteristicas
especificas que difieren en mayor o menor grado, pero de manera Siempre
significativa, de sus equivalentes en culturas dominadas por la escritura, laimprenta
0 los medios electronicos. (p. 35)

Cabe decir que nuevos acontecimientos mundiales como la pandemia de 2020, ponen en
riesgo a estos sujetos portadores de saberes tradicionales, puesto que las comunidades se
encuentran vulnerables para enfrentar las circunstancias limite de esta indole; ademas, algunos de
los sabedores y las sabedoras de estos conocimientos son personas mayores que corren riesgo. Y,
por otro lado, hay casos en que las generaciones jovenes de las comunidades que poco se interesan
de cultivar la herencia sociocultural, por el deslumbramiento que producen las nuevas tecnologias.
De esta manera creo que es preciso recordar que la Amazonia es un gran espejo donde se reflejan
todos los aconteceres de la humanidad, por lo que los cambios que se le provoquen pueden

modificar para siempre el destino del ser humano y de la tierra a la que pertenecemos.



Huellas en la selva 115

Recomendaciones

En cuanto a las recomendaciones que propician esta investigacion cabe decir que en
relacion al petroglifo del Encanto es urgente establecer una ruta de preservacion, mantenimiento
sefalizacion y salvaguarda de esta obra litica patrimonial, el acercamiento de las instituciones
educativas y culturales a este espacio de significacion de los imaginarios sociales es importante
para adelantar procesos de reconocimiento, comunicacion, sensibilizacion y apropiacion.

Desde el aspecto estético urbanistico el petroglifo del Encanto a pocos minutos del centro
de una ciudad amazdnica es un potencial turistico Unico, donde sectores académicos e
institucionales podrian organizar recorridos dando a entender la importancia del poblamiento
Amazodnico antes de la llegada del colono. Para el caso de la Maloca, debe haber un compromiso
institucional manifiesto, de leer y entender los imaginarios socioculturales del pueblo Uitoto
Jurama para disefiar estrategias, que garanticen el libre desarrollo de sus usos y costumbres dentro
de su territorio. También es urgente realizar un censo de la poblacion Uitoto dispersa en los barrios
de asentamiento ilegal y en la periferia de la ciudad para poder orientar programas de
etnoeducacion y acompafiamiento que generen dialogos de saberes y asi evidenciar hechos
culturales, oralidades, narrativas, poéticas, manifestaciones artisticas o posibles nuevas pistas y
huellas para intentar completar el sin duda interesante y complejo mundo de los imaginarios
sociales de una comunidad.

Es vital también para la riqueza linguistica de la nacion adelantar procesos de
interculturalidad y acercamiento de los grupos académicos e institucionales hacia el habla Uitoto
para asi de alguna manera contribuir a la preservacion de este legado de los pueblos amazénicos.
Finalmente en cuanto a la axiologia simbdlica presente en la cultura Uitoto, es menester de los
artistas y escritores y de la comunidad en general resaltar las manifestaciones mas importantes y
relevantes de la subjetividad amazonica en constante transformacién y adaptacion dinamica a las

mutaciones y nuevas exigencias de un mundo en relacion.



Huellas en la selva 116

Referencias

Alcocer, Paulina. (2015) Un siglo de estudios sobre la literatura y los cantos Rituales
Uitoto. Revista de estudios latinoamericanos. México.

Arango y Sanchez. (2008) Los pueblos indigenas de Colombia en el umbral del nuevo
milenio. Departamento Nacional de Planeacion. Bogota

Arcila. Nifio, Oscar, Gonzélez. Leon, Gloria, Gutiérrez. Rey, Franz, Rodriguez. Salazar,
Adriana, Salazar, Carlos. Ariel, (2002). Caquetéd construccion de un territorio amazénico en el
siglo XX. Instituto amazonico de investigaciones cientificas Sinchi.

Arguello, Garcia. (2003) Arte rupestre en Colombia. Revista la Tadeo. Bogota

Astaiza Bravo, Francy [y otros]. (2019) Cuidando semillas: tejiendo memorias. Bogota:
Oveja negra.

Bataille, Georges. (2003). Lascaux. El nacimiento del arte. Trad. Axel Gasquet. Cordoba:
Alcion.

Becerra. Bidigima, Eudocio; Marin. Pedro Silva. (1997) Oralidad y territorio en la cultura
Uitoto, Departamento de Linguistica universidad nacional de Colombia. Bogota.

Benchimol, Samuel (2010) Amazonia: Um pouco-antes e além-depois. Rio de Janeiro:

Benites, Leopoldo. (2002). Argonautas de la selva. Quito: Centro Cultural Benjamin
Carrion.

Bonnet, Balazut Amelie. (2014). Portrait de 'nomme en animal. De la duplicité de la figure
humaine dans I'art pariétal paléolithique. Préface de Jean-Luc Nancy. Aix-en-Provence : Presses
universitaires de Provence.

Brotherston, Gordon (1997). La América indigena en su literatura: los libros del Cuarto
Mundo. México: Fondo de cultura econdmica.

Buinaje. Corsino, Agapito (2013) “La maloca Uitoto como espacio educativo de vida desde
los principios tradicionales del clan Eimen+ de la etnia Uitoto de la chorrera amazonas Colombia.

Candre, Hipolito y Echeverri, Juan Alvaro (1993). Tabaco frio, coca dulce.

Casement, Roger. (2011). Libro Azul Britanico. Informes de Roger Casement y otras cartas
sobre las atrocidades en el Putumayo. Lima: Centro Amazdnico de Antropologia y Aplicacién

Préctica.



Huellas en la selva 117

Castafio Uribe, Carlos. (2019) Chiribiguete. La maloka cdsmica de los hombres jaguar.
Bogotéa: Editorial Mesaestandar.

Da Cunha, Euclides. (2000) Um paraiso perdido: reunido de ensaios amazénicos. Sele¢do
e coordenacgdo de Hildon Rocha. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial.

Davis, Wade. (2004). El rio: exploraciones y descubrimientos en la selva amazonica.
Bogota: Fondo de Cultura Economica.

Davis, Wade. (2015) Los guardianes de la sabiduria ancestral. Su importancia en el mundo
moderno. Trad. Juan Fernando Merino y Juan Manuel Pombo. Medellin: Silaba,

De Leon, Lydia. (1971). La novela de la selva hispanoamericana. Bogota: Instituto Caro y
Cuervo.

Derrida Jacques. (1967) La escritura y la diferencia. Anthropos. Barcelona

Derrida, Jacques. (2006) El animal que luego estoy siguiendo, edicion Galileo. Madrid.

Diaz, Laura Andrea; Delgado Ortega, Luis Gilberto; Ortiz Heredia, Edwin. (2019) Maloca
Muina Murui, construccion vernacula de los Uitoto. Universidad Gran colombiana. Bogota.

Duchesne, Juan (2017). Invitacion al baile del mufieco: méascara, pensamiento y territorio
en el Amazonas. Bogota: Ediciones Aurora.

Duque Fonseca, Claudia. (2020). La selva de concreto: procesos de urbanizacion y
planificacién urbana en Florencia (Caqueta, Colombia). Tesis de doctorado. Quebec: Universidad
de Laval.

Echeverri, J. A., & Pérez Nifio, C. (2011). Amazonia colombiana: imaginarios y realidades.
Memorias de la Catedra Jorge Eliecer Gaitan. Editorial Universidad Nacional de Colombia.
Bogota.

Echeverri. J. A. (2010) Canasto de vida y canasto de tinieblas: Memorias de la época del
caucho. Universidad nacional de Colombia. Bogota

Editora EDUA. __ (2013) Amazdnia — A guerra na floresta. Editora 247

Eliade, Mircea. (1994) Lo sagrado y lo profano. Grupo Editor Quinto. Santafé de Bogota.

Fajardo y Ceballos. (2011) Memorias en movimiento, universidad de Narifio.

Fajardo, Anyela; Moreno, Giraldo; Diaz Karla. (2019) Caqueta rastreo de una barbarie
silenciada del banco de derechos humanos y violencia politica. centro de educacion e investigacion

popular. DGP editores. Bogota.



Huellas en la selva 118

Ferro. Juan Guillermo; Uribe. Graciela (2002) Las marchas de los cocaleros del
departamento de Caqueta, Colombia: contradicciones politicas y obstaculos a la emancipacion
social. Universidad de los Andes. Bogota

Foro de cultivos ilicitos en Colombia. (2001) Universidad de los andes. Bogota

Garcia, Paola. Ruiz Sandra Lucia, (2007) Revista diversidad cultural del sur de laamazonia
colombiana. instituto Humboldt. Bogota

Garcia. Oscar Ivan. (2016) Danzando fakariya: los bailes Uitoto como modelo de
organizacion social en la Amazonia. Bulletin de I'Institut francais d'études andines.

Gaviria, Simon. (2006) construccion de la maloca para comunidades indigenas. Ministerio
de cultura, ministerio del interior. Bogota.

Horbath. Jorge; Gracia. Maria Amalia. (2018). la cuestion indigena en las ciudades de
América, procesos, politicas e identidades. CLACSO Primera ediciones, Buenos Aires. Argentina.

Kuan. Bahamon, Misael; Dirigido por: Salcedo. Martinez, Jorge Enrique, (1982) La mision
capuchina en el Caqueta. Maestria en historia facultad de ciencias sociales pontificia universidad
javeriana. S.J. Bogota
Lorio, Natalia (2014). La animalidad y lo sagrado en Bataille: de la diferencia antropoldgica a la
comunidad hombre-animal. Instituto latinoamericano de estudios criticos animales.

Landaburo, Jon y Pineda, Roberto. (1986). Tradiciones de la Gente del Hacha: Bogota:
Publicaciones del Instituto Caro y Cuervo-Unesco.

Leroi-Gourhan, Andre. (1971). El gesto y la palabra. Trad. Felipe Carrera. Ediciones de la
biblioteca. Universidad Central de Venezuela.

Lima, Simone de Souza (2014), Amazdnia babel. Linguas, ficcdo, margens, nomadismos
e residuos utopicos. Rio de Janeiro: Letra capital.

Linares, Eloy; Mufioz, Guillermo. (1988) 46 congreso internacional de americanistas.
Holanda — Amsterdam. simposium internacional americano de arte rupestre. ponencia: el
petroglifo en el altiplano cundiboyacense. gipri Colombia.

Llanos Vargas, Héctor y Roberto Pineda Camacho
(1982). Etnohistoria del Gran Caquetd. Bogotd D.C., Fundacién de Investigaciones
Arqueoldgicas Nacionales (FIAN), Banco de La Republica.

Lorio, Natalia (). La animalidad y lo sagrado en Bataille: de la diferencia antropoldgica a

la comunidad hombre-animal.



Huellas en la selva 119

Loureiro, Jodo de Jesus Paes (1995). Cultura amazbnica: uma poética do
imaginario. Belém: Cejup.

Mérquez, Custodio. (2010) Trabajo final de antropologia. Universidad externada de
Colombia.

Martinez Alier, Joan. (2006) Los conflictos ecologico-distributivos y los indicadores de
sustentabilidad. Rebelion

Melo, Alvaro Fabio (2014). Colonizacion y poblamiento del Piedemonte amazénico en el
Caqueta. El Doncello 1918-1972, Universidad Javeriana. Bogota.

Monsalve, Ana Maria; Aponte, Gloria; Sanchez, Ignacio (2018) LOS SALADOQOS Paisajes
sagrados para los Tikuna y Uitoto en el trapecio amazonico colombiano. Universidad Distrital
Francisco José de Caldas

Nancy, Jean-Luc. (2008). Las musas. Buenos Aires: Amorrortu.

Nifio, Hugo (2009) La epopeya secreta de Gitoma: narracion, territorio y conflicto en la
Amazonia, del siglo X1X a la actualidad. Revista Enunciacion Vol. 14, Nim. 1

Nifio, Hugo. (1976). Primitivos relatos contados otra vez. La Habana: Premio Casa de las
Américas.

Nifio, Hugo. (1996). "Otra vez: la doble historia de las epopeyas miticas amazénicas", en
Revista Casa de las Américas, La Habana, No. 204.

Nifio, Hugo. (2008). El etnotexto: las voces del asombro. La Habana: Casa de las Américas.

Pacheco. Carlos (2018) la comarca oral, la funcionalizacion de la oralidad cultural en la
narrativa latinoamericana contemporanea.

Petersen de Pifieros, Gabriele. (1992) La lengua Uitoto en la obra de K. Th. Preuss:
aspectos fonolégicos y morfosintacticos. Tesis de Maestria en Linguistica, Universidad Nacional
de Colombia. Santafé de Bogota,

Pineda Camacho, Roberto. (2000). Holocausto en el Amazonas. Bogota: Planeta
Colombiana Editorial.

Pizarro, Ana. (2009) Amazonia: el rio tiene voces. Fondo de Cultura Econdmica. Santiago
de Chile:

Plda Melo, Franklin Geovanny. (2010) Mito y ética una lectura al pensamiento mitico
Uitoto muinane. (Myth ad Ethics: An Interpretation of the Mythical Thought of the Uitoto and the
Muinane) (115 -150).



Huellas en la selva 120

Ricoeur, Paul. (1986). La identidad Narrativa. Paris

Ricoeur, Paul. (2006). La vida un relato en busca de un narrador. Agora. Paris

S4, Lucia. (2004). Literatura da floresta: textos amazénicos e cultura latino-americana. Rio
de Janeiro: EDUERJ.

Silva Celis, E. (1962). Los Petroglifos del Encanto. Florencia, Caqueta.

Souza, Marcio. (2014). ¢Literatura na AmazOnia, ou Literatura amazénica? Revista
Sentidos da Cultura - Belém/Paré. V.1. N. 1. Jul-dez.

Souza, Mércio. (2015). Amazbnia indigena. Rio de Janeiro: Editora Record.

Steiner Sampedro, Claudia; Paramo, Carlos; Pineda Camacho, Roberto (comp.) (2014). El
paraiso del diablo. Roger Casement y el informe del Putumayo, un siglo después. Bogota:
Universidad de los Andes.

Thomson, Norman. (1995). El libro rojo del Putumayo. Bogota: Planeta Colombiana
Editorial.

Trujillo. Quintero Herndn Felipe; Losada. Cubillos John Jairo; Rodriguez. Zambrano
Hernando. (2017) Amazonia colombiana, petréleo y conflictos sociambientales. Universidad san
Buenaventura. Bogota.

Urbina, Fernando. (1981) Informes preliminares: Mitologia murui-muinane, petroglifos en
el rio Caqueta y sus posibles relaciones con la cultura agustiniana. Boletin Museo del Oro. Nam.
12. Bogota.

Urbina, Fernando.(1994) El hombre sentado: mitos, ritos y petroglifos en el rio
Caqueta , Boletin Museo del Oro: Num. 36.

Urbina, Fernando; Pefia Jorge. (2016) “Perros de guerra, caballos, vacunos y otros temas
en el arte rupestre de la Serrania de La Lindosa (Rio Guayabero, Guaviare, Colombia): Una
conversacion”, Ensayos. Historia y teoria del arte, Universidad Nacional de Colombia. Bogota.

Urbina, Ximena. (2013) Expediciones a la costa de la Patagonia occidental en el periodo
colonial. Pontificia Universidad Catdlica de Valparaiso, Instituto de Historia. Paseo Valle. Vifia
del Mar. Chile.

Urbina. Fernando; de Corredor. Blanca; Lopez Maria Cecilia; Roman Tomas. (2000) La
metamorfosis de Yiida Buinaima. Versiones de los uitotos y muinanes sobre el origen mitico y la

hechura del maguaré. Bogota


https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/article/view/7314
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/article/view/7314
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/issue/view/381
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/issue/view/381
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/article/view/6989
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/article/view/6989
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/bmo/issue/view/368

Huellas en la selva 121

Velasco, Alvaro. (2010). Amazonia: el papel de los conocimientos tradicionales de las
comunidades indigenas locales, Revista Sustentabilidades, No. 5, Santiago de Chile.

Viveros de Castro, Eduardo. (2008) La mirada del jaguar. Introduccion al perspectivismo
amerindio. Buenos Aires: Edicion Tinta Limon.

Voigt, Rafael. (2015) Ensaios de histéria da literatura amazonica. Brasilia: RVL.

Warburg, Aby. (2004). El ritual de la serpiente. Trad. Joaquin Etorena. México: Sextopiso.

Zuluaga Hoyos, Gustavo. (2015) el mito de la serpiente monstro. Revista Italiana de

estudios latinoamericanos, Perugia.



Huellas en la selva 122

Cibergrafia

A Century of Studies about Literature and Uitoto's Ritual Chants.
https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S1665857415000344

Baile de fruta (ARARACUARA)- Entrada Pueblo Muinane, Maloca Familia Castro.
https://www.youtube.com/watch?v=mchsm0m-9rM

Cabildo Indigena Uitoto de Bogota. https://www.youtube.com/watch?v=SiLdLe74pF0

Comunidad Indigena Uitoto: Estudio sociolingtistico.
https://www.youtube.com/watch?v=kFPNYVmBVLM&t=536s

Danza Colombia Trayecto Indigena. Capitulo 4 Uitoto.
https://www.youtube.com/watch?v=R9koLF7H864

Danzando fakariya: los bailes Uitoto como modelo de organizacion social en la Amazonia.
2016. https://doi.org/10.4000/bifea.7805

Diego Martinez Celis. Historia de los procesos de documentacion de arte rupestre en
Colombia. 1997. http://www.rupestreweb.info/martinez.html

El Manantial Boletin Informativo Boletin virtual del Proyecto, Pasion Caqueta para la
Construccion del Capital Social e Inclusion Econémica a través del Turismo Comunitario en la
Reserva Eco Turistica del Manantial”. 2018.
http://ccflorencia.org.co/SUROSPaginaWeb/Recursos/Imagenes/Temporal/Boletin%20E1%20M
anantial%?20septiembre5094.pdf

El Valle sagrado de los petroglifos. https://www.youtube.com/watch?v=h1p5MGPgUPY

José Agustin lozano Jiménez. Maloca el manantial, Una Maloca es una casa comunitaria
ancestral, utilizada por los indigenas del Amazonas. 2014.
https://www.youtube.com/watch?v=uXyp_YHRXxyk

K.Th Preuss y el mito de la Serpiente-Monstruo. 2016.
https://www.researchgate.net/publication/320353190_KTh_Preuss_y el _mito_de_la_Serpiente-
Monstruo.

La Chorrera, el genocidio del oro blanco I y .
https://www.youtube.com/watch?v=2cFuFst_|d4&t=2611s

Lengua comunidad indigena Uitoto. https://www.youtube.com/watch?v=Hp7ggX7fnyw

Otra mirada: el pueblo indigena Uitoto. https://www.youtube.com/watch?v=8Jcve5aH170


https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S1665857415000344
https://www.youtube.com/watch?v=SiLdLe74pF0
https://www.youtube.com/watch?v=kFPNYVmBVLM&t=536s
https://www.youtube.com/watch?v=R9koLF7H864
https://doi.org/10.4000/bifea.7805
http://www.rupestreweb.info/martinez.html
http://ccflorencia.org.co/SUROSPaginaWeb/Recursos/Imagenes/Temporal/Boletin%20El%20Manantial%20septiembre5094.pdf
http://ccflorencia.org.co/SUROSPaginaWeb/Recursos/Imagenes/Temporal/Boletin%20El%20Manantial%20septiembre5094.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=h1p5MGPgUPY
https://www.youtube.com/channel/UC_zn2JT_xhoditbv5oaWmyg
https://www.youtube.com/watch?v=uXyp_YHRxyk
https://www.researchgate.net/publication/320353190_KTh_Preuss_y_el_mito_de_la_Serpiente-Monstruo
https://www.researchgate.net/publication/320353190_KTh_Preuss_y_el_mito_de_la_Serpiente-Monstruo
https://www.youtube.com/watch?v=Hp7ggX7fnyw
https://www.youtube.com/watch?v=8Jcve5aH17o

Huellas en la selva 123

Pagina oficial coorpoamazonia. http://www.corpoamazonia.gov.co/region/Etnias.htm.

Petroglifos en Colombia-Descubrimientos y tematicas version de 2011 Borrador
https://gipri.wordpress.com/2009/09/

Petroglifos en la amazonia ecuatoriana petroglifos de Cotundo - Archidona - Napo -
Ecuador (programa dia a dia). https://co.pinterest.com/pin/372250725430243064/

Rodolfo Franco. https://www.agendahoy.co/2018/04/guaviare-tendra-parque-
argqueologico-de.html

Tradiciones y costumbres vivas en territorio Uitoto.
https://www.youtube.com/watch?v=If5Wey-A3f4

Yuca - Plantas de Poder. https://www.youtube.com/watch?v=xMgaFgWPyLc


https://gipri.wordpress.com/2009/09/
https://co.pinterest.com/pin/372250725430243064/
https://www.youtube.com/watch?v=lf5Wey-A3f4
https://www.youtube.com/watch?v=xMgaFgWPyLc

Huellas en la selva 124

ANEXO 1. Entrevista con las autoridades del resguardo Uitoto-Jurama

La siguiente es una entrevista realizada el dia 28 de agosto del afio 2019 con una duracion
de 35 minutos aproximadamente, donde se indagd al yerno de la autoridad del resguardo Uitoto
de la ciudad de Florencia Caqueté el sefior Diego Diaz, en su ausencia, en la entrevista se pueden
dilucidar algunos aspectos relacionados con los imaginarios sociales y culturales de la comunidad,
de la misma manera se puede evidenciar la riqueza en la tradicién oral del encargado del cabildo,
quien dio buen recibimiento a ser parte testimonial en esta investigacion y después de brindar
productos medicinales tipicos de su etnia como lo son el mambe y el ambil, productos derivados
de la hoja de coca y de la hoja del tabaco respectivamente y teniendo en cuenta que en la narracion
oficial del departamento e incluso en programas institucionales, no aparece la perspectiva
trascendental de los habitantes originarios en el relato de construccion histérico del municipio,
siendo preponderante solo el imaginario del “colono” blanco, llegado posteriormente al
departamento desde diferentes zonas del pais, para ello se realizd 1a siguiente pregunta: ““; cual es
la vision que tiene el pueblo Uitoto habitante de la periferia de la ciudad de Florencia con respecto
a su territorio y los procesos de migracion y colonizacion?”.

“bueno primero darle la bienvenida aqui, a la maloca del cabildo “Jurama” del pueblo
Uitoto de aca de Florencia Caqueta, pa nosotros, pues nosotros manejamos dos conceptos sobre
territorio, uno que es el territorio de origen, - ¢si?, Y el otro que es territorio ancestral - ¢si? Pues
el de origen como su propia palabra lo esta diciendo es de donde nacimos, el territorio donde el
creador al que nosotros llamamos “Mogiiinaima” fue donde nos dejo para que ahi surgiéramos
como pueblo — ¢no?, y ya el territorio ancestral es el que digdmoslo asi, de esta forma, es el que
ya nosotros adquirimos humanamente, ¢si? Ya de pronto en guerras, en combates con otros

pueblos, entonces digamos ganabamos esos territorios, entonces ya fueron territorios ancestrales



Huellas en la selva 125

porque, fueron nuestros antepasados que los consiguieron o se los ganaron por llamarlo asi, ¢si?,
resulta y pasa que cuando, en lo que hoy se conoce como Florencia, cuando nosotros llegamos
aqui esto eran territorios baldios, ¢si?, segin lo que cuentan los ancianos, aqui en el Caqueta
practicamente no se encontré digamos ningln pueblo indigena que sea de este territorio, ¢si?, el
anico pueblo o agrupacion que encontraron aqui fueron los que hoy se conoce como los
“Andaquies”, ;si?, y resulta que segun lo que dicen los viejos es que ese pueblo era muy guerrero,
ellos con los otros pueblos que se venian para estos territorios, ellos los atacaban y no dejaban que
siguieran, pero resulta que con nosotros ellos no tuvieron ningun problema, ellos antes digamos,
nos ayudaron a nosotros, nos dieron semillas, de tabaco, de coca, de yuca de asi, de alimentos y
todo eso, e hicieron digamos como un pacto, dividieron este territorio, ¢si?, entonces por eso alli
estan los que otros le llaman los petroglifos del encanto, eso fue hecho por los “Andaquies” donde
dice que del rio para alla es territorio Andaqui y del rio para aca es territorio Uitoto, ¢si?, para no
tener esa dificultad, pero entonces nosotros nunca escribimos ¢si?, la cuestion de nosotros es todo
es oral, esos petroglifos los hicieron los Andaquies ellos si manejaban la escritura, ¢si?, entonces
pues, ese fue el Unico pueblo que se encontr6 aqui ¢si?, pero a la llegada aca, nosotros digamoslo
asi desde nuestro territorio de origen que es lo que hoy se conoce como “la chorrera”, que eso ya
es en el Amazonas colombiano, nosotros nos comenzamos a digamoslo asi a desplazar por una
cuestion externa de nosotros que fue la famosa Casa Arana ¢si?, que eso fueron dos hermanos
peruanos que ingresaron a la Amazonia colombiana a explotar la quinay el caucho ¢si? Y entonces
ellos, siguieron digamos ese mismo como te digo yo ese mismo modelo que veniamos trabajando
digamos con los brasilefios ¢si?, porque aqui los primeros que entraron a eso fueron los brasilefios
y aqui se hacia digamos con ellos el trueque ¢si?, ellos nos daban elementos por decir ollas,

machetes, lamparas, hachas, por ese material por la quina como aca se da de forma silvestre, con



Huellas en la selva 126

ellos tuvimos contacto mas o menos como en 1985 a 1890 con los brasilefios y en cierta forma
digamoslo asi se implanté digamos como un comercio entre comillas sano ¢si?, porque pues de
acuerdo a lo que nosotros sacamos pues asi mismo se ejercia el cambio ¢si?, entonces estos
hermanos Arana vinieron a este territorio y por debajo de cuerda ¢si?, porque para ese entonces
el estado colombiano decia que el territorio amazonico eran territorio baldios, no eran productivos
para el pais entonces pues no le ponia atencion a esto, entonces estos manes, estos hermanos Arana,
vinieron y negociaron con un paisano suyo un pastuso ahorita se me va el nombre donde él les da
la autoridad el poder de hacer lo que quieran en este territorio, pero por debajo de cuerdas del
gobierno vy es alli donde ellos comienzan ya a explotar la quina y el caucho digamos como se
venia trabajando con los brasilefios cierto, pero resulta que mas o menos como en 1905 mil
novecientos y algo no me acuerdo bien la fecha, esta empresa comenzé a quebrar y ellos, los
hermanos Arana, buscaron digamos quien les financiara este proceso e hicieron un acuerdo con
dos grandes multinacionales que es la “Firestone” y la “Good year” ;si?, de que ellos, digamos de
que estas empresas le inyectaran recursos para ellos poder seguir trabajando y lo que sacaban lo
mandaban para alla, pero resulta que en ese tiempo también comenzd el auge de la primera guerra
mundial ;si?, entonces la demanda que tenian estas empresas era muy grande Yy lo que le mandaban
de aqui no le servia era insuficiente, entonces ellos le pusieron digamos como un ultimatum a esta
empresa que después de ese convenio se llamo “ Perubean Company amazon”, ;si? , entonces le
dijeron que si no le iban a dar el caucho que ellos necesitaban, pues digamos suspendian ese
convenio, pues ellos por no perder eso ya comenzaron a esclavizar, a explotar, a subyugar a los
pueblos indigenas amazonicos y es alli donde ya imponen que semanalmente digamos, la gente
tiene que llevar un tope de este material, de la quina y el caucho, nosotros fuimos las victimas de

esto, ahi estan, los Uitoto, los Andoque, los Mirafia, los Muina, los Yucun, varios pueblos



Huellas en la selva 127

amazonicos ¢si?, y entonces el que no llevaba esa cantidad de caucho, delante de todo el pueblo o
los que estuvieran alli, lo cogia, lo amarraban, lo Golpeaban, para infundir terror, y en casos
extremos los mataban delante del pueblo, y les decia, el que no me cumpla con esto la va a pasar
esto ¢si?, entonces, muchos de nuestros paisanos de nuestros abuelos al ver que ellos no podian
completar eso, decidieron escapar se volaban de estos territorios y es alli donde ya comenzaron a
poner a trabajar desde los nifios hasta los ancianos (si?, entonces la gente al ver que no, no
cumplian con ese tope comenzaron ya a volarse y otros pues ya, a hacer resistencia también pues
digamos resistencia como digo yo armada ¢si?, y alli hubieron digamos pues una gran pérdida de
parte y parte tanto como de los pueblos amazonicos indigenas como, de los peruanos, y entonces
es0 causo de que nos desplazaramos y comenzamos a coger rumbo para el lado del Caqueta ¢si?,
y es alli donde llegamos digamos a las orillas del rio Caqueta y nos encontramos digamos a otro
pueblo indigena que eran los Carijonas y los Coreguaje ¢si?, pero la raiz, ellos tampoco son de
aqui la raiz de ellos son tucanos orientales o sea son de parte del Vaupés del Vichada, y mas que
todo esos tucanes orientales también vienen del Brasil ;si?, de ese sector, entonces el Caqueta era
una cola que estaba baldio entonces ellos desde ese territorio comenzaron a andar por la amazonia
del Vaupés del Vichada todo eso y comenzaron a descender hasta llegar al Caqueta por los lados
del Chibiriquete ¢si?, entonces nosotros al ver eso lo que hicimos fue que eh, como eran digamos
extrafios para nosotros lo que nosotros hicimos fue que digamoslo asi les robamos a una mujer,
para aprender del idioma de ellos de sus costumbres y todas esas cuestiones pero ellos pensaron
gue nosotros nos la habiamos robado para matarla y para comérnosla, entonces ellos dijeron que
tenian que hacer lo mismo entonces ellos, si se robaron a unas indigenas de nosotros y si las
mataron Yy se las comieron, entonces los ancianos se pusieron a investigar y encontraron que este

pueblo habia hecho eso, entonces eso, digamos, antiguamente para nosotros, eso era una ofensa



Huellas en la selva 128

que era guerra, entonces a partir de ese momento digamos comenzd esa guerra con esos pueblos
indigenas ¢si?, nosotros nunca antiguamente, cuando eso, nosotros nunca sabiamos que era
navegar por rios, porque nosotros digamos, los que estan en nuestro territorio no son rios grandes,
no son navegables, son rios pequefios entonces nunca hubo esa necesidad de digamos de manejar
bote ni nada de esa cuestion, nosotros aprendimos fue de los Coreguaje y de los Tarijona porque
nosotros comenzamos a perseguirlos y ellos en su judia dejaban votado todo entonces nosotros
cogiamos esos mismos botes de ellos y los perseguiamos por el rio ¢si?, y ya después, observamos
cdémo es que ellos los fabricaban y ya entonces comenzamos nosotros a fabricar rio entonces alli
comenzd esa lucha, ellos ya se habian apoderado digamos de lo que es parte de lo que hoy es el
municipio de Solano y de Milan, si entonces nosotros comenzamos a perseguirlos y eran combates,
en la medida de que ellos digamoslo asi iban perdiendo se iban alejando mas y nosotros los ibamos
siguiendo y donde ellos estaban asentados ese territorio lo ibamos cogiendo para nosotros y asi
hasta que digamos casi los acabamos, a lo ultimo, matamos al ultimo jefe que les quedaba a ello
de apellido “Piranga” ;si?, y después, que se mat6 a ese jefe de ellos, los que quedaban del pueblo,
ellos se rindieron ¢si?, entonces alli es donde ya, esto digamos, se negocid, digamoslo de que a
ellos los ibamos a dejar ir pero entonces que teniamos que solucionar ese problema que se habia
causado, entonces es donde ellos nos dijeron que el territorio que nosotros les habiamos ganado
en combate pues ya era territorio que iba a quedar para nosotros y nos entregaron unos cantos,
unas danzas, para cerrar ese pacto ¢si?, entonces asi fue y ellos ya se ubicaron practicamente en
lo que hoy se conoce como el municipio de Puerto Milan que es donde es territorio coreguaje y
nosotros ocupamaos casi todo lo que ellos tenian de Solano ¢si?, entonces siguiendo esa ruta del rio
Caqueta, cogimos por el rio Orteguaza (si?, y llegamos acd a Florencia eso fue cuando nos

encontramos con los Andaquies lo que te comente ahorita ;si?, entonces, pues eso fue mucho mas



Huellas en la selva 129

antes de la casa Arana y lo del caucho, que pasé ese conflicto ¢si?, entonces cuando ya llego la
casa Arana pues ya teniamos digamos unas rutas antiguas de todo este proceso, entonces esos
ancestros de nosotros pues dijeron no pues nosotros también tuvimos y tenemos territorio alla pues
segun en ese tiempo pensaron que no los iban a perseguir ni nada de eso, iban a estar a salvo por
decirlo asi y se vinieron para estos territorios, entonces es alli cuando ya nos asentamos aqui a
finales de 1890 a principios de 1900, aqui nosotros estuvimos asentados ¢si?, en lo que ahorita el
parque San Francisco que queda al frente de la catedral, ahi era una maloca Uitoto, en lo que es
ahora la casa de la cultura que es méas conocido como Curiplaya también era maloca Uitoto, en el
Cunduy era otra maloca Uitoto, donde ahorita es el batallon Liborio Magia era otra maloca Uitoto,
y al lado o al borde del rio San Pedro alli era maloca Uitoto ¢si?, entonces nosotros aqui nos
asentamos y pues digo yo entre comillas supuestamente estabamos a salvo, pero es alli en ese
tiempo cuando el estado se da cuenta de que Per( habia invadido el territorio colombiano y cuando
ellos ya se dieron cuanta Peru ya tenia hasta el rio putumayo para abajo todo eso ya era territorio
de Peru entonces es alli donde el estado manda tropas a este sector ¢si?, para defender y para
recuperar ese territorio que Peru le estaba robando y es alli donde segun la parte occidental
Florencia se fund6 en 1912 que fueron unos capuchinos pero nosotros ya estabamos aqui, entonces
cuando nosotros vimos que esa gente comenzo a llegar nuestros ancestros pensaron que eran esos
blanco que estaban abajo que los habian seguido persiguiendo y que venian a matarlos entonces
ellos decidieron abandonar esta tierra y se desplazaron a lo que hoy se conoce como el municipio
de montafiita ¢si?, y entonces pues cuando llegaron estos aqui y vieron digamos como sefias de
que aqui ya habia vivido gente entonces comenzaron aqui mismo a hacer el caserio por llamarlo
asi ¢si?, entonces nuestros ancestros pensaron que estando alla iban a estar a salvo pero entonces

la cuestion de la colonizacion, entonces comenzaron todas estas gentes y fue alli pues que llegd



Huellas en la selva 130

digamos llegaron gentes de todas partes de Colombia ¢si?, por eso hay mucha influencia de los
huilenses, del Tolima, de los paisas, bueno de todo ese sector comenzaron a llegar aca, porque
aqui vieron de pronto esa oportunidad de que no tenian nada, de pronto de conseguir algo y el que
tenia pues volverse mucho mas rico y entre esos llegé un huilense que se conoce como Oliverio
Lara ¢si?, que fue el gran terrateniente de todas estas tierras y practicamente casi todo el Caqueta
fue, el duefio del Caqueta y el comenzo a expandir, como era un caudillo tenia recursos entonces
el aqui vino a montar digamos su empresa ganadera ¢si?, entonces comenzo a adquirir territorio
y adquirir y adquirir, y asi fue el llegando hasta que llegaron a montafiita y resulta que nuestros
ancestros quedaron digamos en un cerrito ¢si?, y al lado de ese cerro se comenzo a hacer digamos
el caserio, entonces ellos se dieron cuenta que en ese cerro vivian los indios, porque asi se decia
en ese tiempo, indios entonces ellos siempre decian que en esa montafiita vivian indios, por eso de
alli salié el nombre del municipio, Montafita, pues porque se referian a los indigenas, entonces
muchos de nuestros antepasados, se desplazaron de alli, y se fueron a lo que hoy es Paujil, pero
entonces alla les llegaron, entonces ellos se volvieron a desplazar y llegaron a lo que hoy es
Doncello, alla también les llegaron y se desplazaron de alli a San Vicente ¢si?, y a la parte del
Yari pero alla también les llegaron y entonces ya cogieron por el rio Caguan y bajaron y llegaron
nuevamente al rio Caqueta ¢si?, entonces que esos municipios fueron primero asentamientos de
nosotros los Uitoto, ¢si?, pero resulta que en Montafiita, se qued6 unos paisanos de nosotros ¢si?,
Uitoto se quedaron alli, segun la historia occidental dice que el ultimo jefe Uitoto que hubo alla
fue en 1946, es el dltimo jefe Uitoto como tal, y alli quedaron unos paisanos de nosotros se
quedaron alli, ellos dijeron que no se iban a ir que se quedaban alli, entonces resulta que cuando
ya comenzaron a colonizar montafita, ese territorio donde estaban ellos fue dividido por colonos

y digamos estos colonos cuando abarcaron ese territorio pues habian cogido una parte de indigena



Huellas en la selva 131

entonces ellos digamos los adoptaron como trabajadores y es alli donde ya nos dieron nombres y
apellidos occidentales y entonces dependiendo de qué familia cogia que tanta parte de indigenas
entonces, as los patrones les daban el nombre de ellos y sus apellidos a estos indigenas, entonces
pues en ese tiempo estaban los de apellido: Manchola, Polania, Guatemala, Carvajal, ¢si?, entonces
los que ahorita tienen estos apellidos indigenas son descendientes de esa gente y esos son los que
nosotros decimos que son los primeros Uitoto que estuvieron aqui ¢si?, entonces, ya comenzamos
digamos a mezclarnos con los occidentales ¢si?, por este lado ¢si?, y es alli donde ya digamos
comienza a haber todo digamos como una revolucién, tanto en las costumbres, en el habla, en
todas esas cuestiones ;cierto’, y es alli donde también llega un momento digamos que es muy
critico para nosotros que es el de que de tanto mestizaje las nuevas generaciones ya no sabian su
idioma muchos ya no mambeaban, ya no chupaban su ambil, ya nada de esto, aunque tuvieran su
apariencia fisica como indigenas pero en tanto costumbres y eso pues digamos no se reconocian
como tal ¢si?, entonces eso fue y es todavia una causa de que nosotros como pueblos indigenas y
no solo Uitoto si no que en la mayoria de los pueblos indigenas sucedi6 eso y eso es lo que digamos
ahora nos esta afectando demasiado.

El cacique de nosotros digamos los papas del cacique de nosotros ellos si eran de la
chorrera ¢si?, si no que en ese tiempo cuando hubo el conflicto colombo peruano que llego la tropa
también llego la iglesia detras de la tropa ¢si?, y entonces el cuento de la iglesia es que ellos venian
a recoger a todos estos pobres huérfanos indigenas y textualmente dice que ellos venia a civilizar
a estos salvajes ¢si?, y entonces ellos comenzaron a recoger a todos estos esos paisanos que habian
quedado por ahi volando por ese conflicto y crearon los famosos orfanatorios ¢si?, entonces alli
fue donde comenzaron ya a prohibirnos, que teniamos que, nos prohibieron mambear, hablar

nuestro idioma porque eso para nosotros son actividades nocturnas, entonces ellos veian que esto



Huellas en la selva 132

eran cuestiones diabolicas, satanicas, porque hablabamos en lengua diferente a las de ellos y esto
y entonces decian que nosotros teniamos pacto con el demonio ¢si?, y entonces decian que al que
miraran mambeando o hablando el idioma de nosotros le cortaban la lengua o los quemaban vivos
¢si?, entonces, pues a raiz de eso muchos ancianos delante de la iglesia ellos no hablaban ni
mambeaban pero de noche o en la tarde ellos se iban para monte a escondidas y eso creo digamos
como unos corredores digo yo, desde la chorrera hasta llegar al Araracuara y es alli donde en
Araracuara mas arribita del Araracuara habia una comunidad que se llamaba Monochoa ¢si?, alli
es donde una parte comenzO a crear esa comunidad ¢si?, entonces dentro de eso pues venia el
papa del cacique de nosotros ¢si?, y pues alli ellos digamos se asentaron, tuvieron su familia,
entonces ya el cacique se crio alli ¢si?, y por cuestiones digamos también ya de ese choque cultural
pues el cacique también de alla salié a prepararse segun ese cuento al él lo habia cogido la iglesia
para que el fuera sacerdote ¢si?, siy lo llevaron para el seminario en Bogota y todo ese cuento, y
si él hubiera terminado eso, hubiera sido el segundo cura indigena del pais en ese entonces, si ho
que el cuando ya le iban a dar la orden ¢si?, se retird, si ya estaba en la fila para decir que si y él
erael ultimoy ya ibaa llegar y no sé qué le habra pasado a él, en todo caso él dijo no, esto no es
pa mi, en todo caso €l se salio y se fue ¢si?, y se devolvieron nuevamente para Monochoa, entonces
pues alli, se quedo alld y ya después en eso digamos el conflicto del narcotrafico y todo eso que
comenzd a azotar a las comunidades indigenas por la cuestion de la planta de la coca, entonces,
una gran mayoria de nuestros pisanos de ese sector tuvieron que desplazarse por cuestiones ya de
preservar la vida, pues estos grupos al margen de la ley ya querian, entonces ellos ya se desplazaron
para aca, eso fue mas o menos como en 1997, 98 algo asi y llegaron aca y aqui pues cuando usted
llega a un sitio que no conoce que no lleva nada una mano arriba otra adelante, entonces, cuando

llegaron aqui también habian llegado campesinos de estos municipios, cuando las famosas



Huellas en la selva 133

marchas campesinas ¢si?, entonces ellos venian revueltos con estos campesinos y lo digamos lo
gue encontraron mas cerquita no digamos tanto cerquita ni lejos, como un término medio era este
sitio, este sector, entonces aqui vinieron y comenzaron a hacer la invasion ¢si?, en este sector,
cuando eso este sector eran puros potreros por que como esto fue territorio de Lara, entonces esto
era puro potrero, puro potrero, entonces ellos se organizaron y crearon la primera junta de accion
comunal y esa junta de accion comunal fue a Bogota a negociar estas tierras con los herederos de
Lara, y ellos tienen una firma o una compania que se llama “mi Caqueta rueda” ;si?, que es la que
aun estd a cargo de las tierras que tiene por aqui esa gente, entonces ellos fueron y negociaron eso
y compraron esto digamos todo esa poblacion que estaba aqui Yy les dieron una escritura global
¢si?, entonces después de tener ya esa escritura el municipio no queria como reconocerlos,
titularlos, ellos fueron al consejo varias ocasiones y en una de esas pues, digo yo que negociaron
de que le dieran la titulacion, pero a cambio de eso aqui no se iba a urbanizar como en la parte
de la ciudad si no era mas bien parcelar y que cada parcela fuera productiva y que en cada parcela
se podia tener como maximo dos casa no mas, y se parcelo de a cuarto de hectarea ¢si?, y como
la mayoria eran campesinos entonces ellos sabian cultivar y entonces que de alli iban a sacar sus
productos para llevarlos a la ciudad de alli se iban digamos a subsistir, con esa propuesta fue que
ya el concejo dio digamos, via libre y ya se dio digamos el titulo y esto ain sale que es un
asentamiento subnormal el manantial, ¢si?, entonces en ese proceso nosotros ya estdbamos aqui el
cacigue ya estaba aqui y cuando se empez0 todo ese proceso de digamos, el cacique es uno de los
fundadores de esta vereda, nosotros no estabamos aqui, nosotros estabamos antes mas abajo, sino
gue cuando estabamos abajo antes era mucho mas pequefio ¢si?, entonces se dio la oportunidad, y
se consiguié digamos este terreno, entonces nosotros ya nos subimos para aca y fue donde ya nos

asentamos y como tal el empez6 con un mambeadero pequefio digamos personal como para el



Huellas en la selva 134

practicar y todas esas cuestiones, una chocita pequefia era como de tres por tres, la maloquita, un
mambeadero decimos nosotros, entonces cuando luego se comenzd a crear el cabildo Uitoto ¢si?,
entonces como éramos artos entonces dijimos ya esa maloquita 0 ese mambeadero no queda
pequefito para nosotros que somos artos ¢si?, entonces fue cuando se construyé ya estd maloca,
lo que se mide es el cuadro, esta es de seis por seis, el cuadro de adentro es la medida, lo de afuera
ya es la ganancia, lo que es la medida es el cuadro ¢si?, entonces de alli es que sale esta maloca,
cuando se crio esta maloca asi ya grande se crio digamos con dos propositos, el primero que es de
decirle al gobierno local, nacional y regional que estos territorios fueron y son de nosotros, y que
a pesar de ser duefios de esto no tenemos tierra, entonces que aqui vamos a estar y que vamos a
luchar por lo que es de nosotros, (si?, y que se nos garantizaran dos derechos, la salud y la
educacion ya desde contexto como ciudad y el segundo que si ya es de nosotros como tal, como
comunidad, es de fortalecer el conocimiento y la sabiduria que aun se tiene, nosotros no hablamos
de recuperar por que recuperar es cuando ya se perdid, entonces nosotros, pues si hemos perdido
ciertas cosas, pero lo fundamental todavia lo tenemos, por eso nosotros hablamos de fortalecer,
porgue nosotros todavia mambeamos, sabemos hacer el mambe, sabemos hacer el ambil, sabemos
sacar sal, hablamos nuestro idioma, tenemos esta figura que es de nosotros, entonces por eso

nosotros hablamos de fortalecer nuestra cultura y costumbre ¢si?.



Huellas en la selva 135

ANEXO 2. Entrevista autoridades del cabildo Jurama

Fecha Entrevista: 25 de octubre 2020.
Participantes: Emilio Fiagama y Diego Diaz autoridades del cabildo Jurama
Ciudad: Pasto — Florencia, via internet

Por: Carlos A. Benavides T.

¢Qué significa la Maloca para el pueblo Uitoto Jurama?

Emilio Fiagama: bueno pues entonces, inicialmente llegamos a este territorio de la
asociacion el manantial en calidad de desplazados y en primer momento nos encontramos que no
teniamos territorio donde ejercer nuestras actividades cotidianas como lo es la costumbre del
mambeo en cierta manera fortalecer la gastronomia los cultivos y en si la ensefianza de este pueblo
que digamos recientemente llega a la ciudad de Florencia y entonces se pensé una vez conseguido
el territorio se pensé construir la maloca teniendo en cuenta que dentro de esa maloca se va a
fortalecer toda la cultura empezando que alli se va a fortalecer lo que es la gastronomia los bailes
la historia, la lengua y después de inaugurar ya como tal la maloca siempre se escoge ya cada
duefio escoge la carrera dependiendo las raices que traen desde su origen en el caso mio pues mi
papa es hijo de Nagotero Cacique entonces no hubo la dificultad de hacer esa estructura con el fin
de sostener ese legado que nos es Util a través del tabaco la coca, para seguir sembrando esa semilla
cuidando la familia ensefiando para que al menos asi estando en la ciudad no olvidemos nuestra
cultura y nuestras costumbres entonces practicamente acd se hace baile de yuar o sea lo que
decimos de fruta que es de presentes y con sus cuatro componentes entre ellos esta el pobwe esta
murdiqui esta jigua y jimoma hay otros pero esos son los més centrales y se vienen realizando
cada vez que tengamos la forma porque usted sabe que para el baile se necesitan los alimentos, el
mambe el ambil, la comida la caguama, y tener el pueblo que esté interesado para seguir ensefiando
los cantos. La maloca es el microcosmos; o sea, ese pequefio mundo segun la cosmovision nuestra
es donde se nos une toda la naturaleza, y que de alli través de digamos de Moglinaima nosotros
fue nomas que la naturaleza se correlacionay alli se hace toda clase de bendiciones de permisos y
también de la proteccion tanto al hermano como digamos a esos seres Vvivos, es ese mundo ese
pequefio mundo, en resumen.

¢actualmente cuantos habitantes tiene la maloca Jurama y como se organizan?



Huellas en la selva 136

Diego Diaz : actualmente hay 24 familias las cuales son alrededor de ochenta personas las
que estamos actualmente digamos en el cabildo Jurama entonces eso no quiere decir que todos
estamos aqui en este sitio nosotros estamos dispersos por el caso urbano del municipio de Florencia
ya que no contamos con un territorio propio gque es lo que se le denomina hoy en dia los resguardos
entonces solo tenemos como digamos en calidad de préstamo o de comodato el lugar donde esta
construida la maloca digamos esa es como la sede del cabildo y es la estructura que nos representa
como comunidad indigena. En la actualidad hay digamos dos méas, que yo sepa que sean Uitoto
hay una gque se hace dos afios que se hizo, que es de otro clan que esta asentada en una invasion
gue se presento por la troncal y hay otra que se encuentra en zona rural de Florencia en la vereda
el Mochilero, existe una relacién de hermandad con las otras malocas para poder tener un buen
convivir, los caciques se visitan los unos a los otros, a veces son familia. Un pueblo sin maloca es
practicamente nada porque este es el punto central el neuralgico de donde sale todo digamos al no
tener el sitio las personas dispersas no pueden compartir con los otros es como si no existiera una
iglesia, la parte critica por estar en contexto de ciudad es que los joévenes al criarse en un contexto
occidental, la influencia que este le hace es méas fuerte que la misma cultura de ellos esto ocasiona
que los jévenes no se interesan mucho en la parte cultural y tradicional de ellos, si por la cuestion
de que el colono o el blanco o el occidental tiene metido en la cabeza que el indigena es menos
persona que ellos, es como algo por debajo de ellos al ver al otro indigena pues lo van a discriminar
eso para los jovenes es un trauma psicolégico y eso afecta en la comunidad de nosotros pasa mucho
eso, y la otra cuestion es que la cuestion del mestizaje también ha afectado mucho, porque la
mujer indigena se consigue un colono el colono es el que los lleva para el pueblo o para otro lado
y ella con quien va a hablar con quién va a impartir el conocimiento entonces ella pierde eso porque
no lo practica y como se cOmo se comunica en castellano con su marido entonces los hijos solo
van a aprender castellano entonces pierden el idioma, esa fue una de las razones por las que se hizo
esta maloca acd es como se dijo al principio para fortalecer lo poco 0 mucho que tenemos y a
través de los cantos es como se incita a la juventud a que comiencen en el cuento de aprender el
idioma de conocer sus costumbres su origen toda esa cuestion.

El Uitoto no es uno solo son varios dialectos, en la maloca Jurama quien impone el dialecto
es el cacique porgue él tiene su habla en este caso el cacique es del habla Nipdde del clan Caimd

entonces si nos aplicariamos a ese caso entonces todas las comunidades tendrian aqui que hablar



Huellas en la selva 137

el Nipdde asi sea Minica, Bue, Muica, tendrian que hablarlo porque el jefe es quien impone eso
entonces como indio no se puede imponer asi porque el que mas se habla entre los Uitoto es el
Muinica.

¢como ese pequefio mudo que el microcosmos de la Maloca organiza la vida social, la
familiar y la relacion con la naturaleza?

Diego Diaz: digamos la representacion como tal de la maloca tiene varios puntos ¢no?, uno
es el cacique que es la representacion del universo aca digamos en nuestro entorno de la maloca,
la otra representacion que tiene la maloca es que es nuestra madre es una mujer si y digamos el
cuadrilatero que hace la maloca ese es el Utero de ella si la puerta por donde entramos viene siendo
la vagina si y el techo son las costillas y la parte de atras donde estamos sentados nosotros que es
donde se ve el pendon del cabildo alli viene ubicada la cabeza con su cabellera si y las esquinas lo
que nosotros llamamos culatas, las de al pie de las puertas son las piernas y las que estan atras son
los brazos entonces visto desde digamos desde arriba ella es una mujer que esta acostada con las
piernas dobladas en posicion de parto y nosotros en este momento nos encontramos dentro del
utero de ella estamos con la proteccion de nuestra madre la que nos da la vida la que nos alimenta
la que nos da todo lo que necesitamos lo que por eso esa es la otra vision de la maloca si que en
Uitoto se conoce como Anaéneco,

la otra parte la que usted decia de cdmo se distribuye socialmente el espacio de la maloca
entonces hay que verlo en dos contextos uno que es la organizacién propia del clan o del maloquero
y la otra pues ya es la comunitaria si entonces vamos a hablar de la primera que es la del duefio de
la maloca el maloquero o el cacique entonces la parte donde estamos nosotros esta parte de atras
frente a la puerta ese rectangulo le corresponde al cacique a su esposa y sus hijos pequefios los
menores si esa es la ubicacion de ellos, la parte derecha esa parte le corresponde a los hijos varones
ya con mujer si la derecha, la parte izquierda le corresponde a los yernos, al lado de la puerta
izquierdo esta el maguare es donde van los abuelos los ancianos lo mismo que al lado derecho y
en las culatas que son las 4 esquinas de la maloca alli van los consuegros entonces cuando uno no
sabe quien es el jefe de la maloca usted entra y dependiendo de donde salga la persona usted ya
sabe quién es

¢es una descripcion?

Exactamente usted dice ese es el hijo, o el que le sigue o el que esta preparandose para

ocupar el puesto del cacique, si salio del lado izquierdo entonces usted dice este es el yerno, si



Huellas en la selva 138

salio de enfrente de la puerta usted dice este es el cacique el jefe y dependiendo de donde se dirige
entonces usted dice este es tal personaje que dentro de la estructura de esa maloca

si y esta la otra organizacion que esa ya la hace el mismo maloquero el mismo cacique es
cuando se hace el baile la ceremonia de baile, entonces dependiendo de qué comunidades invit6 a
ser parte de esta ceremonia, entonces €l va ubicando dentro de los espacios entonces en este espacio
va una comunidad en este va la otra si él va ubicando a la gente, si alrededor de la malocay en la
esquina que estaba alla , de la puerta al lado derecho alla se pone el mambeadero, hay uno que se
pone aqui en la mitad y otro que se pone alla en la esquina porque ellos van a estar pendientes de
todo el pueblo que esta aqui adentro de la estructura cuidando y poniendo atencién a lo que la
gente le vienen a cantar, en general se dice que la maloca es de la comunidad, pero es un decir
porque es de quien la mando a hacer y es quien vive dentro de ella y la mantiene; o sea, el cacique,
sino porque se dice que es de la comunidad porque toda la comunidad tiene que ayudar a su
construccién, como toda la comunidad participd, aporto, ayudo en la construccion entonces se
dice es la maloca de la comunidad Jurama pero como tal la maloca le pertenece al cacique Emilio
si no que es una forma representativa que tiene la unidad que tiene la comunidad y del apoyo que
tenemos entre nosotros.

¢Me puede usted por favor hablar del maguare?

Si claro o sea como mito dicen los ancianos que el maguaré es la voz divina de
Moguinaima, o sea a traves del maguaré que no es un instrumento musical sino un instrumento de
comunicacion si entonces como por regla cada maloca debe tener su maguaré digamos su teléfono
porgue es con ese e que €l va a notificar a la comunidad cuando hay un evento, hay una reunion,
que lleg6 un enfermo y no esta el medico entonces él toca un sonido especial que solo el medico
sabe cudl es para que lo escuche y se venga a atender el paciente, que si se murio alguien, que si
hay un bautizo, bueno, eso hay para cada digamos para cada actividad importante tiene su toque
como una clase de clave Morse si cada una tiene su significado y la gente tiene que saber que
quiere decir cada nota o cada togque como un lenguaje y ese a pesar de que dicen que es la voz
divina de Moguinaima se representa en los ancianos en los abuelos porque ellos donde usted los
ubique ellos se van a quedar siempre si usted a un viejito no lo mantiene moviendo de un lado para
otro porque alli ya no puede, entonces se deja quietecito para que no se canse para que no sufra
entonces cuando usted lo ubica él se queda mucho tiempo Y él tiene digamos también sus reglas,

encima del maguaré no se puede poner nada, no se puede sentar nadie, porque ellos son los



Huellas en la selva 139

ancianos si se dice que si usted se sienta en el maguare a usted le salen nacidos en las nalgas, si
porque hay que darle respeto si porgue son unos ancianos entonces uno tiene que respetar a los
mayores, por ejemplo el que esta aqui el que tenemos en la maloca digamos es el maguaré pequefio,
tiene un alcance efectivo de cinco kildmetros a la redonda que se escucha pero hay uno mucho
mas grande que se cuelga de una viga ese tiene un alcance de hasta treinta kilometros a la redonda,
hay dos clases de madera para el maguare pues uno es el comino o amarillo y el otro es el castafio,
entonces dependiendo de cual de las dos clases de madera usted saca el maguare entonces asi se
va a llamar, esta digamos el de amarillo ese se llama corabagd Y el de castafio se llama jobago.
¢me podria contar usted por favor lo relacionado a la ceremonia del baile?

Digamos la maloca tiene cuatro estantillos que los nombramos y son: yua buinaima, tiquita
buinaima, menigii buinaima, noguiri buinaima si, que son las cuatro ramas del conocimiento
entonces son cuatro clases de baile el de yua, el tiqui, el de menigti y el de yadico si entonces son
cuatro ramas principales en el caso de esta maloca se hace el primero el de yua buinaima que es el
baile de frutas o baile de presentes si, este a su vez tiene sus divisiones como sus ritmos que son
el de nicogue, el de murliqui, el de jaiyoma, el guidue y el de jimoma si cada uno de ellos son
diferentes a los otros y tiene su estilo de cantar de bailar y de elementos que utilizan, si, estos bailes
no tienen una fecha especifica porque donde hay territorio depende de que digamos el malogquero
0 cacique que va a hacer el baile tiene que tener una sobreproduccion en la Chagra de alimentos
entonces para que no se pierda ese alimento sin hacer nada entonces la mujer del cacique ellaes la
que maneja la chagra le informa le dice viejo hay que hacer baile porque se esta perdiendo la
comida entonces alli hace la actividad, si para ser el baile no hay una fecha especifica también
se hace baile cuando se cree que existen malas energia o guerra que afectan a la comunidad para
que la gente no mantenga en problemas ni en disputas ni en guerra si entonces se hace eso para
rechazar los espiritus malignos. Cuando es baile de frutas o de presentes la gente que digamos es
invitada tiene que llevar su mejor cosecha su mejor produccion y si hizo caceria su mejor caceria
porque usted le va a ofrendar simbdlicamente a Moglinaima eso que se lleva en agradecimiento
por la abundancia que le esta dando a usted y a su familia, pero también esta la contraparte por
que el maloquero o el cacigue tiene que tener comida si todo el mundo trae y es porque el cacique
tiene que recompensar a la gente que hizo su esfuerzo de venir desde su comunidad de donde este
cada uno a hacer esa ofrenda a ( Mo) Mogdiinaima entonces tiene que tener casabe, envueltos de

yuca, mani tiene que haber caguama, pescado, tiene que haber caceria también ahumada tiene que



Huellas en la selva 140

haber ambil por que con eso es que usted va a pagar al que trajo y el que no trajo nada tiene una
forma digamos de pedir él no va a decir deme porque yo tengo hambre no, el pide a través de
cierta clase de canciones, el en cierta manera en esos cantos le tira digamos indirectas a los duefios
del baile para que le den comida.

¢Podria usted narrar algo del mito y los alimentos con respecto a la maloca Jurama?

Se puede hablar de elementos o alimentos o plantas digamos que son del uso de la mujer
si y entonces estan, la yuca dulce si el aji, la albahaca, estas son las plantas mas representativas de
uso de la mujer y apara el hombre esté la coca y el tabaco y la sal vegetal que es lo que nosotros
manejamos para el ambil, aunque esta se divide en tres grupos una sal que decimos nosotros de
agua, sal de espina y sal de cascara de palo, esta la sal que es de monte

Emilio Fiagama: también se saca la sal de palmas puede ser de guajo, sal de aracia unos
bejucos grandes que salen, pero las méas usuales son la de espina y las de agua.

¢podria usted hablarme del ambil en relacion a su fabricacion?

Emilio Fiagama: toca primero coger las hojas de tabaco, luego se cocina y cuando esta bien
cocinado entonces se separa el agua digamos de ese bagazo y luego lo merma hasta cierto punto
que de una viscosidad y a eso se le agrega alguna baba, 0 algo que espese hasta ahi luego después
de sacar eso se lo mescla con una sal.

¢podria usted hablarme del mambe en relacion a su fabricacion y uso?

el mambe igual se sacan las hojitas no se raspa si no que se hojea o sea hoja por hoja y
luego lo tuesta o sea lo tradicional seria en un tiesto, pero lo puede tostar en una lamina o en una
ponchera lo importante es que sea con la llama del calor de la candela se tuesta bien como tostando
café, luego eso se pila en un pildn, después de pilar entonces se mescla con yarumo con ceniza de
yarumo y luego con una talega fina se zarandea, se cierne y de ahi ya sale el producto, exacto
depende de la organizacion digamos de la maloca o el jefe a ellos les corresponde a la juventud a
los jévenes que estan aprendiendo ellos son los que tuestan o sea un tostador especial ya ensefiado,
otro un pilador solo para pilar, y el otro solo para cernir y otro solo para quemar yarumo o sea
tradicionalmente como debe ser y si no hay pues uno mismo también puede tostar pero eso es una
informacién digamos como de tradicion.

Diego Dias: el mambeo tiene dos connotaciones, la primera que es la fisica que es de
introducir el ambil y el mambe a la boca, pero el propio sentido del mambe que es la segunda

mambear es adquirir un nuevo conocimiento, digdmoslo asi en este momento usted esta



Huellas en la selva 141

mambeando con nosotros porque esta adquiriendo un nuevo conocimiento. A través del mambe se
llega al cuido de su familia de su pueblo y de su gente y al adquirir eso pues usted ya tiene un
conocimiento sobre el entorno que usted lo rodea de cada planta animal y elemento de la
naturaleza, que si alguien tiene esta enfermedad con esto lo curo esta es la oracion este es el canto
de alli viene todo eso del mambeo porque es alli donde usted imparte el conocimiento, pero
entonces ese conocimiento no es del humano como eso conocimiento es de Moguinaima que es
el padre creador el que nos hizo a nosotros digamos para poder que él nos suelte un poquitico de
ese conocimiento nos dejé estos elementos del tabaco de la coca y de la yuca dulce, porque esa
es la representacion de él aqui en la tierra.

¢podria usted contarme algo relacionado con la chagra, la selva y la caceria?

Diego Dias: primero que todo la chagra es el sitio donde los Uitoto sembramos su huerto
digamos su cultivo, pero entonces estos espacios no son de monocultivo sino de policultivo si en
ese terreno que se escoge se siembra todo revuelto digamos, yuca fiame, bata, mafafa, mani, ortiga,
pifia, cafia, platano, tabaco, coca, aji, barbasco ,va de todo alli si y por lo general la chagra siempre
se hace retirada del sitio donde uno habita, porque razon porque el terreno que se escoge debe ser
un terreno 6ptimo para toda la clase de cultivos que usted pretende sembrar alli si, entonces por
esos se busca el terreno y cuando se lo encuentra digamos a una hora dos horas de distancia de la
casa si entonces antes de usted hacer su chagra la parte mitica, como alli viven otros seres digamos
los animales y las plantas que viven en ese espacio entonces lo primero que uno hace es ir observar
a ver cual es el terreno que le sirve a usted si eso también depende de que cuanta gente tiene su
familia porque si son poquitos usted necesita un pedazo pequefio de tierra pero si son artos entonces
necesita un pedazo mucho mas grande si, entonces después de lo que usted ya tiene visto el terreno
para hacer lo que quiere hacer es observar que clase de animales y de plantas habitan ese pedazo
de terreno que va a utilizar si entonces después de que observo lo que hay alli se va a su sitio
mambea y esa noche digamos usted habla con los espiritus jefes de los seres a los cuales usted
observo que habitan ese terreno usted les dice abuelos jefes hablen con sus hijos porque yo y mi
pueblo necesita ese terreno para sembrar si que se busquen otra casa, pero a cambio que sus hijos
salgan de ahi el pago de eso lo que se siembre y produzca ellos también pueden venir a comer eso
en cuanto a los animales, si ellos no hacen caso de buscar otro sitio lo que nosotros manejamos
digamos el machete digamoslo asi él no tiene espiritu no tiene alma no tiene nada y el no respeta

él va cortando va trozando él va matando lo que se le atraviesa inclusive a nosotros mismos



Huellas en la selva 142

también nos puede cortar y por eso le estamos diciendo para después no tener un problema con
ustedes si , en cuanto a las plantas uno observa que clase de vegetacion hay alli y entonces lo que
usted va a socolar a tumbar usted tiene que remplazarlo por otro que sea muy parecido a ese, pero
que sea productivo si usted fue y alli habia palma de cumare si entonces usted tiene que remplazarla
por algo parecido pero que de comida entonces cual es el chontaduro su usted encontré platanillo
pues tiene que sembrar platano si usted va y encontrd pifia de monte que esa no se come usted
tumba esa y siembra la pifia que comemos asi va reemplazando algo que sea productivo para
nosotros si para que se hace esto, para cuando ya digamos la gente ya abandonen ese territorio el
pedazo de tierra que usted utilizo para su chagra no tenga un cambio drastico en el ecosistema
antes le hace un beneficio porque va a traer mas animales va a traer mas cosas, va a traer un mejor
sitio por eso tiene que remplazar por uno que sea productivo de acuerdo a lo que usted encuentre
alli si luego de que usted digamos pidié ese permiso dicen los viejos a los jefes de esta gente
entonces usted invita si es su pueblo o su familia o pues entonces usted invita tal dia vamos a hacer
la socola si entonces ya van y como le dije se socola lo mas pequefio lo que se pueda tumbar con
machete luego viene la tumba que son los palos mas grandes lo més pesado y todo eso, después
deja eso unos dias para que se seque un poco todo lo que se tumbd y ya viene la quema para que
los nutrientes de la ceniza es el abono de la tierra entonces uno esta pendiente que solo queme el
pedazo que usted tumbo para que no se vaya a ir para el monte para adentro, no, después que se
queme lo deja descansar una semana para que la tierra se enfrie y ya comienza usted a traer la
semillay comienza a ayudarle a sembrar a la mujer y de ahi para alla ya le corresponde a la mujer
mantener la chagra, la mujer es la que tiene que estar pendiente de limpiar, crezcan, gechen y todo
eso, nosotros les ayudamos digamos en la parte de trabajo pesado. La chagra es el lugar donde se
educa se ensefia de la siembra, de la socola, de la tumba y de la quema, del mantenimiento, se
educa a la nueva generacion como es que hay que trabajar como hay que hacer las cosas alli se va

educando todo eso es alli tedrico practico, en la noche se habla sobre eso y al otro dia va y se hace.



