COSMOVISION DEL KATSA T#

LOS CUATRO ESPACIOS SAGRADOS DEL APRENDIZAJE, COSMOVISION
DEL KATSA T1, PUEBLO AWA DE CHIMBAGAL MUNICIPIO DE
BARBACOAS.

PAI NASTACUAS PEDRO FIDENCIO

UNIVERSIDAD DE NARINO
FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE HUMANIDADES Y FILOSOFIA
MAESTRIA EN ETNOLITERATURA
SAN JUANDE PASTO
2020



COSMOVISION DEL KATSA TF

LOS CUATRO ESPACIOS SAGRADOS DEL APRENDIZAJE,
COSMOVISION DEL KATSA T1, PUEBLO AWA DE CHIMBAGAL
MUNICIPIO DE BARBACOAS

PAI NASTACUAS PEDRO FIDENCIO

Tesis presentada como requisito para optar al titulo de Magister en Etnoliteratura.

ASESOR: Dr. JAVIER RODRIGUEZ ROSALES.

UNIVERSIDAD DE NARINO
FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE HUMANIDADES Y FILOSOFIA
MAESTRIA EN ETNOLITERATURA
SAN JUANDE PASTO
2020



COSMOVISION DEL KATSA TF

Nota de Responsabilidad

"Las ideas y conclusiones aportadas en el trabajo de grado son responsabilidad

exclusiva de sus autores".

Articulo 1 del Acuerdo No. 324 de octubre 11 de 1966, emanado del Honorable
Consejo Directivo de la Universidad de Narifio.



COSMOVISION DEL KATSA TF

NOTA DE ACEPTACION

83 Puntos (APROBADA)

= L 2nZ P

PRESIDENTE JURADO

ﬂwgq

Xz

JURADO

SE

JURADO

San Juan de Pasto, noviembre 2020



COSMOVISION DEL KATSA T#

Agradecimientos

EL autor expresa sus agradecimientos a:

La Universidad de Narifio. Javier Rodrizales, Asesor del presente trabajo investigativo

A la Comunidad Indigena Awa, Resguardo Indigena de Chimbagal, Municipio de
Barbacoas Departamento de Narifio.

Al Sefior Gobernador del resguardo de Chimbagal Alfonso Pascal y a los mayores Stella

Guanga, Libio Pai y a Manuel Demetrio Pai Garcia. (Q.P.D)



COSMOVISION DEL KATSA TF

Dedicatoria

A Dios, por brindarme una familia llena de valores y por bendecir mi vida con
unos padres ejemplares, Pedro Antonio Pai Pérez y Filomena Nastacuas, ellos me
dieron la vida y me ensefiaron a realizar mis metas con responsabilidad, guiado siempre
con amor y comprension.

A Maria Leonor Romero Mora por ser mi amiga y compafiera de lucha; a mis
hijos Rosa Elizabeth Pai Romero y Pedro Leonel Pai Romero, mis jévenes adorados y la
alegria de mi vida.

A mis hermanos Héctor Horacio, Myriam Consuelo, Jairo Miguel, Jesus
Geovanny, Pablo Alfonso, Oscar German y Jorge Eliécer.

A todas las personas que de una u otra contribuyeron en mi formacién humana y

profesional



COSMOVISION DEL KATSA T#

CONTENIDO

RESUMEN ..ottt ettt te st te et e e seesa et et e sbesbeebeasaaneeneesee e 8
ABSTRARCT it bbbttt bbb bbbt et b ettt b 9
INTRODUGCCION ..ottt eeses st ssnes s asn s sensesnsanens 10
DESARROLLO DEL TRABAJO INVESTIGATIVO ...t 12
CAPTTULO UNO ..ottt ettt bbbttt e e bbbt 14
1. Recopilacién de la memoria oral del origen del hombre Awa de la Comunidad
Chimbagal, en el Municipio de Barbacoas............ccocuririiiiiiiiiieniseneseeee e 14
1.1.  Elorigen del NOmMBre AWA...........ccoiieiiiiiiecce e 15
CAPITULO DOS ...ttt sttt et ste st beareese e e e testesnesnennens 21
2. Representaciones simbdélicas que se revelan en el relato Katsa Ti sobre el origen de
los alimentos y los cuatro espacios sagrados del aprendizaje. .........cccccveveeiieeiieiieenieenn, 21
CAPITULO TRES ..ottt st st te et ns et saesnesnenne s 31

3. Interpretacion de algunas narraciones orales del pueblo Inkal Awd, como propuesta
pedagdgica articulada a los espacios sagrados del aprendizaje de la Comunidad
ChIMDAGAL. ... 31

CONCLUSIONES ...ttt e s e e st e sabe e e bae e e ebre e s ebe e e s bee e entee s 56
BIBLIOGRAFTA ...ttt ev oo iError! Marcador no definido.



COSMOVISION DEL KATSA T#

RESUMEN

La presente tesis es producto del trabajo titulado “Los cuatro espacios sagrados del
aprendizaje, cosmovision del Katsa Ti, pueblo Awa de Chimbagal Municipio de
Barbacoas”, tuvo como objetivo Analizar cuales son los simbolismos e imaginarios
alrededor de las narraciones del pueblo Inkal Awa, como parte integral de los espacios
sagrados del aprendizaje, se desarrolla en tres capitulos principales que se titulan: Capitulo
Uno, Recopilacion de la memoria oral del origen del hombre Awa de la Comunidad
Chimbagal, en el Municipio de Barbacoas, este se base en la presentacion de dos
narraciones muy significativas en la memoria cultural y la cosmovision del Pueblo Inkal
Awa, el segundo capito estudia las representaciones simbolicas que se revelan en el relato
Katsa Ti sobre el origen de los alimentos y los cuatro espacios sagrados del aprendizaje.
Un capitulo que permite la interaccion entre la memoria oral y la teoria tomada en la
Maestria en Etnoliteratura, el tercer capitulo estd focalizado en Interpretar algunas
narraciones orales del pueblo Inkal Awda, como propuesta pedagogica articulada a los
espacios sagrados del aprendizaje de la Comunidad Chimbagal. Al final se presentan

algunas conclusiones muy propias del trabajo investigativo.

Palabras clave: Mito, Educacion, Tradicion oral, Cosmovision, Cultura.



COSMOVISION DEL KATSA T#

ABSTRACT

The present thesis is the product of the work entitled The four sacred spaces of learning,
worldview of the Katsa Ti, Awa people of Chimbagal Municipality of Barbacoas, its
objective was to analyze what are the symbolisms and imaginaries around the narrations of
the Inkal Awéa people, as an integral part of the sacred spaces of learning, it is developed in
three main chapters that are titled: Chapter One, Compilation of the oral memory of the
origin of the Awa man of the Chimbagal Community, in the Municipality of Barbacoas,
this is based on the presentation of two narratives Very significant in the cultural memory
and worldview of the Inkal Awé& People, the second chapter studies the symbolic
representations that are revealed in the story Katsa Tt about the origin of food and the four
sacred spaces of learning. A chapter that allows the interaction between oral memory and
the theory taken in the Master's Degree in Ethno-Literature, the third chapter is focused on
Interpreting some oral narratives of the Inkal Awa people, as a pedagogical proposal
articulated to the sacred spaces of learning of the Chimbagal Community. At the end, some
conclusions very typical of investigative work are presented.

Keywords: Myth, Education, Oral tradition, Worldview, Culture.



COSMOVISION DEL KATSA T#

INTRODUCCION

El presente trabajo investigativo pretende realizar una recopilacion de la narracion oral y la
cosmovision de la Comunidad Awé Chimbagal, y su correspondiente anélisis e
interpretacion, lo cual permitird el cumplimiento del objetivo general que es; analizar
cuales son los simbolismos e imaginarios alrededor de las narraciones del pueblo inkal
Awa, como parte integral de los espacios sagrados del aprendizaje.

Para llevar a cabo este trabajo se trazaron tres objetivos especificos; el primero sera
realizar una recopilacion de la memoria oral del origen del hombre Awa de la Comunidad
Chimbagal, en el Municipio de Barbacoas, esto permitird entender la cosmovision del
origen, sus costumbres, creencias ademas de identificar cuéles son los cuatro espacios
sagrados del aprendizaje del hombre Inkal Awa.

El segundo objetivo especifico estara orientado a estudiar las representaciones
simbolicas que se revelan en el relato Katsa ti sobre el origen de los alimentos y los cuatro
espacios sagrados del aprendizaje, al final luego de investigar y mantenerse inmerso en la
comunidad se realizara la recopilacion de algunas narraciones orales del pueblo Inkal Awa,
esto permitird por primera vez tener por escrito la recopilaciéon de muchas narraciones
orales de la comunidad del Chimbagal una propuesta pedagdgica que servira como
resultado de la investigacion Etnoliteraria, cumpliendo asi el tercer objetivo propuesto en
esta investigacion.

Por otra parte, dentro de los campos emergentes en el marco investigativo del estudio
Etnoliterario, es interesante resaltar los codigos linguisticos, estéticos e imaginarios del
mundo que, a través de lo Etnoliterario, se pueden visualizar como simbolos culturales que
vivencian en el hombre, la practica de la oralidad, la cosmovisién, la mitologia de la
palabra hecha vida y un sin nimero de narraciones que hace de cada comunidad, un
auténtico entretejido cultural.

Es por ello que se hace necesario el sentido practico de intentar recopilar esas
expresiones miticas y simbolicas, y a la vez, buscar interpretar su cosmovision para que no
se pierda en el anaquel narrativo de una historia como pasado y olvido, sino que ayude a
mantenerla y transmitirla desde perspectivas pedagogicas a la generacion infantil Awa. Si
de algo ha de servirnos el discurso Etnoliterario, es precisamente de esto, de dejar la
historia como fuente del pasado y redimirla como un devenir historico de cada cultura que
converge entre el modernismo y futurismo poco prometedor para ellas, pero que, por

medio de la cultura y su praxis, busca el salvavidas de su cultura para que no desaparezca.



COSMOVISION DEL KATSA T#

Una muestra clara que se puede evidenciar en este trabajo investigativo implica la
narracion oral, que en la cultura Katsa Tt, se visualiza en el origen de los frutos y semillas,
fundado en el contexto y en el imaginario colectivo del Resguardo Awéa de Chimbagal, una
comunidad que desde tiempos inmemoriales ha venido socializando a través de la palabra
sus relatos y leyendas, siendo la oralidad el medio mas efectivo para explicar la creacion
del universo donde se asienta el pueblo Awa.

El estudio del arbol grande, conocido en lengua Awapit como Katsa Ti, representa
filos6ficamente un todo. El génesis de creacién del primer hombre y la primera mujer
comenzo en la barbacha de un &rbol y el Katsa ti es el otro génesis que brinda los alimentos
a los primeros hombres de la tierra. Este es el protagonista en varios relatos y leyendas del
pueblo Awa y puede identificarse un numero considerable en importancia de narraciones
donde se da cuenta de aquel como ser sobrenatural, en la cosmovision. El destino del Awa
comienza y finaliza pensando en éste como ser legendario que crea y recrea el mundo
encontrandose fervientemente cefiido a las actividades de la cotidianidad que lo
acompafian a lo largo de su existencia.

De esta manera, el Katsa ti posibilita al nino Awa partir de sus campos de aprendizaje,
permitiendo entender mejor las cosas y facilitar un acercamiento al mundo de las letras y
su proyeccién al conocimiento del mundo occidental sin perder su esencia, su estar en el
mundo de la cultura a la cual pertenece y abre el camino para que desde la Etnoeducacion,
se brinden estrategias que permitan poner en contexto la oralidad, el mito, la tradicion, la
cultura 'y se logre asi, una relacién antropoldgica mas efectiva entre el hombre, su cultura 'y
su tiempo, pues reconocerse en un espacio determinado lo involucra en el compromiso
maés radical que tiene con su naturaleza y entorno. Por su parte, la practica pedagdgica
puede generar un espacio mas asequible al discurso Etnoliterario y la palabra retomaria el
camino de la trascendencia, dejaria entonces su papel de “un dia fue”, para llegar a un

“seguird siendo”.



COSMOVISION DEL KATSA T#

DESARROLLO DEL TRABAJO INVESTIGATIVO

Dentro de los campos del marco investigativo del estudio Etnoliterario, es interesante
resaltar los cddigos linglisticos, estéticos e imaginarios del mundo que, a través de lo
Etnoliterario, se pueden visualizar como simbolos culturales que vivencian en el hombre,
la practica de la oralidad, la cosmovision, la mitologia de la palabra hecha vida y un sin
numero de narraciones que hace de cada comunidad, un auténtico entretejido cultural.

El presenté trabajo investigativo titulado “Los cuatro espacios sagrados del
aprendizaje, cosmovision del Katsa Ti, pueblo Awa de Chimbagal Municipio de
Barbacoas. Se hace necesario el sentido practico de intentar recopilar esas expresiones
miticas y simbdlicas, y a la vez, buscar interpretar su cosmovision para gque no se pierda en
el anaquel narrativo de una historia como pasado y olvido, sino que ayude a mantenerla y
transmitirla desde perspectivas pedagdgicas a la generacion infantil Awa. Si de algo ha de
servirnos el discurso Etnoliterario, es precisamente de esto, de dejar la historia como fuente
del pasado y redimirla como un devenir histérico de cada cultura que converge entre el
modernismo Yy futurismo poco prometedor para ellas, pero que, por medio de la cultura y
su praxis, busca el salvavidas de su cultura para que no desaparezca.

Una muestra clara que se puede evidenciar en este trabajo investigativo implica la
narracion oral, que en la cultura Katsa ti, se visualiza en el origen de los frutos y semillas,
fundado en el contexto y en el imaginario colectivo del Resguardo Awé de Chimbagal, una
comunidad que desde tiempos inmemoriales ha venido socializando a través de la palabra
sus relatos y leyendas, siendo la oralidad el medio més efectivo para explicar la creacion
del universo donde se asienta el pueblo Awa.

El estudio del arbol grande, conocido en lengua Awapit como Katsa ti, representa
filos6ficamente un todo. El génesis de creacion del primer hombre y la primera mujer
comenzo en la barbacha de un arbol y el Katsa ti es el otro génesis que brinda los alimentos
a los primeros hombres de la tierra. Este es el protagonista en varios relatos y leyendas del
pueblo Awa y puede identificarse un numero considerable en importancia de narraciones
donde se da cuenta de aquel como ser sobrenatural, en la cosmovision. El destino del Awa
comienza y finaliza pensando en éste como ser legendario que crea y recrea el mundo
encontrandose fervientemente cefiido a las actividades de la cotidianidad que lo

acompafian a lo largo de su existencia.



COSMOVISION DEL KATSA TF

De esta manera, el Katsa Ti posibilita al nifio Awa partir de sus campos de aprendizaje,
permitiendo entender mejor las cosas y facilitar un acercamiento al mundo de las letras y
su proyeccion al conocimiento del mundo occidental sin perder su esencia, su estar en el
mundo de la cultura a la cual pertenece y abre el camino para que desde la Etnoeducacion,
se brinden estrategias que permitan poner en contexto la oralidad, el mito, la tradicién, la
cultura y se logre asi, una relacion antropoldgica mas efectiva entre el hombre, su cultura'y
su tiempo, pues reconocerse en un espacio determinado lo involucra en el compromiso
mas radical que tiene con su naturaleza y entorno. Por su parte, la préctica pedagdgica
puede generar un espacio mas exequible al discurso Etnoliterario y la palabra retomaria el
camino de la trascendencia, dejaria entonces su papel de “un dia fue”, para llegar a un
“seguird siendo”.

Asi, encontramos como un primer escalén en la consecucion de este trabajo, la
recoleccion de todas las expresiones orales presentes dentro del grupo social en el
Resguardo, y proceder ordenadamente a un anélisis sobre su contexto simbdlico e
imaginario, que pueda organizar una idea clara de la cosmovisién dentro de estas
comunidades, por su puesto comprendiendo que aquella interpretacion puede ser solamente
un intento por rescatar la narratividad de la comunidad, pues la palabra en boca de otros, se
enajena, se oculta, se disfraza de otro modo, lo realmente importante aqui, es lograr el
canal desde la educacion para que esa palabra, no sea olvidada.

Por eso, podria afirmarse que un eje central de esta investigacion no es solamente
recopilar e interpretar los rasgos caracteristicos de esta comunidad, sino poderlos utilizar
como insumos en la praxis educativa de los nifios Awa para que la ensefianza y educacién
no caigan en el olvido de su cultura, sino mas bien, sean fomentadas desde el mismo
aprendizaje y lograr que el estudiante logre adaptar el contexto curricular a su contexto
cultural que seria evidenciado en el quehacer cotidiano, pues identificarse dentro de su
cultura permitira formar personas apropiadas de su cosmovision, de su palabra, y por
supuesto seran individuos garantes de su devenir en la cultura. Y como aporte de esta
investigacion esta la elaboracion de una cartilla en el area de Humanidades, con la cual se

defina una mejor didactica y material de apoyo en el desarrollo de las clases.



COSMOVISION DEL KATSA T#

CAPITULO UNO

1. Recopilacion de la memoria oral del origen del hombre Awéa de la Comunidad

Chimbagal, en el Municipio de Barbacoas.
Siendo el pueblo Awé uno de los grupos étnicos que alun sobreviven en las selvas y que
ocupan una gran extension de tierra en la costa pacifica narifiense, el relato del arbol
grande que ha originado los frutos y semillas como alimentos para el hombre Awa, se
encuentra en la actualidad desconocido en las generaciones jovenes de la cultura Awa, por
lo que es imprescindible investigar esta memoria oral ancestral que hace parte de un sector
de la poblacion aborigen de este territorio. Al respecto una de las investigaciones sobre
este pueblo expresa:

La comunidad fnkal Awa tiene una cultura propia, al igual que los demas grupos

originarios que se asientan a lo largo de la geografia colombiana. Con una lengua

y una cosmovision, caracteristicas, que la identifican esencialmente como una

sociedad que ha construido, a lo largo de cientos de afios, una vision del mundo

muy diferente a la del mundo occidental. (ARCOS MEZA, 2013)

De esta manera, se hace importante rescatar este relato pues permite al futuro hombre
Inkal Awéa
empoderarse del valor de la palabra y redimir su compromiso con el medio ambiente y
la madre tierra que, de alguna manera, provee de los alimentos a la comunidad. Interactuar
con el relato del arbol grande para los nifios y nifias de la comunidad Inkal Awa, implicaria
de algin modo, restablecer esa conexion matriarcal que se ha perdido entre el hombre y la
naturaleza, por este motivo, tal vez el hombre “moderno” vive las consecuencias de una
“desnaturalizacion” con el medio ambiente que lo ha llevado a una urbanizacién
congestionada de pavimento y que lo Unico que ha logrado es su autodestruccion. Al
respecto se puede decir que;
La imposicién de la Educacién por medio de escuelas, en la casi totalidad
de los casos, ha penetrado de tal forma que parece un pisoteo de la misma
cultura. Los conceptos con los que llega el maestro, han determinado que la
educacion de las nifias y los nifios Awa se realice con modelos educativos
occidentales, sin tener en cuenta las necesidades y aspiraciones del grupo
comunal y lo que es mas grave sin tener en cuenta la cultura de esta
sociedad. (ARCOS MEZA, 2013)



COSMOVISION DEL KATSA T#

Para la cultura Awa4, la tradicion oral constituye de gran trascendencia, por tanto, el
mito encarna la esencia misma de toda una trama filosofica que caracteriza las culturas que
generacion tras generacion se identifican dentro de sus imaginarios y permite mantener su
cosmovision en consecuencia el mito es la conjugacion con la vida misma que desarrollan
estas comunidades en su cotidianidad.

A continuacion, se presentaran los mitos sobre los cuales se desarrollan la vision y el

origen de las cosas.

1.1.El origen del hombre Awa
La Barbacha

Py,

Fuente esta investigacion

Los siguientes relatos son producto de una entrevista realizada al Médico tradicional
narrador: Manuel Demetrio Pai Garcia (Q.P.D) a El a su memoria y su sabiduria que

quedara plasmada en este trabajo investigativo un agradecimiento especial.

“En la antigliedad no existia gente, solo arboles con barbacha o musgos, animales y
aves. Habia un arbol grande que tenia bastante barbacha negra colgada en sus ramas.
Esta fue creciendo en el arbol hasta que llegé a la tierra, transformandose poco a poco en
hombre Awa.

El primer hombre fue de nariz larga y hombre grande. ElI hombre vivié mucho tiempo
solo y trabajaba, cuidaba de los seres vivos, asi vivio hasta que se hizo viejo, canoso,
arrugado, ya habia vivido mucho tiempo, sélo era casi mas oscuro que mestizo, del color

del Awé del monte.



COSMOVISION DEL KATSA TF

Este personaje solo comia frutas de un arbol. Este primer hombre se llamaba “hombre
antiguo sin bautizar”.

Entonces quiso Dios que este sefior no estuviera solo e hizo aparecer de una barbacha
mas blanca a una mujer muy bonita y joven, y le preguntd a esta joven si queria vivir con
él y ella respondid que si, al igual que también él respondio que si. Asi quedaron viviendo
ellos juntos.

La mujer tenia sed, cogia barbacha y tomaba. Luego mir6 una quebrada y alli
encontr6 un cangrejo. Este se metia en la cueva, la mujer luego lo cogi6. La mujer ordend
al hombre para que cogiera un cangrejo que se encontraba en aquel lugar.

Cuando el cangrejo vomita, hace crecer el rio, esto porque el cangrejo tiene sus
cuevas y alli conserva el agua para los demas seres; como cogieron al cangrejo, la
quebrada se seco.

Al tiempo llegaron a tener un nifio que les acompafaba y les ayudaba mucho con todo
trabajo. Luego en una noche oscura tuvieron una nifia. Los dos hijos hicieron procrear la
poblacién, pero como los arboles miraban esta gente cuando queria tener relaciones
sexuales, se escuchaba una voz que decia: “ya lo miré”. Todo esto porque los drboles
cuidaban todas las acciones.”

Los arboles en esa época se comunicaban entre ellos. Hoy también se comunican, por
es0 Nno se pueden machetear porque son personas y sangran.

Luego aparecio Dios y dio la orden de que los arboles ya no tuvieran sangre como los
arboles de sangre de drago, tangare y mancharopa (son arboles caracteristicos de la
region).

Las semillas sélo eran pepas, Dios realizaba recorridos entre todas las familias y lo
que la gente le pedia, al otro dia amanecia lleno de lo que habian pedido. Luego se fue,

aconsejando a las familias para que vivan bien.

Todo relato parte de situaciones culturales y fenémenos naturales que permiten al ser
humano encontrar sentido a su realidad, y solucion a los diferentes problemas que se le
presentan en su cotidianidad, con una oportuna interpretacion y reflexion de ese
metalenguaje que no solo narra historias, sino que, para este tipo de culturas orales, como
la de los Inkal Awa de Chimbagal, se constituye en el fundamento de su pensamiento y

conocimiento profundo y complejo de su cosmovision.



COSMOVISION DEL KATSA T#

La importancia de las categorias en el mito de la creacion del pueblo Inkal Aw4, radica
y tiene especial significacion cultural en el relato de la “Barbacha” relato donde podemos
evidenciar componentes caracteristicos de la etnicidad de los rasgos y bioldgicos de la
creacion del hombre y la naturaleza.

Quizéa volviendo al relato de la comunidad Inkal Awa, se logre salvar por un tiempo
mas, esa relacién hombre naturaleza que el hombre de hoy busca afanosamente en
diccionarios, enciclopedias y manuales para la preservacion del medio, cuando la respuesta
estd en la palabra, esa que no debe perderse en el tiempo, aquella que traducida en la
oralidad vuelve al hombre mas humano, mas cercano a su génesis, su origen, ese mito que

se regenera en el devenir de un tiempo cultural.

El arbol grande (Katsa T#)

Fuente esta investigacion

Este arbol era tan grande que alcanzaba el cielo y pertenecia a una Vieja del Monte;
de éste era que ella se mantenia, o sea vivia, comia. Por esta razon ella no le comentaba a
nadie que este arbol existia y las personas que vivian en ese tiempo no se habian dado
cuenta de aquel arbol.

En esa época no habia nada sembrado, el hombre y la mujer tenian que irse a la
montafia para comer. Mata no habia, sembrado no habia.

Cuando el papa y la mama se iban a trabajar, La Vieja venia a cuidar a los dos nifios;
agarraba frijol del arbol grande y después les daba cocinado de comer. Un dia se dio



COSMOVISION DEL KATSA T#

cuenta la maméa que el nifio orinaba frijol. La mama le pregunté de dénde comieron
frijoles, el nifio contesto que la vieja llega como la mama misma y nos da de comer.

Entonces al otro dia siguieron a La Vieja, caminaron hasta una parte y alla dizque se
encontraron con un arbol grande que en sus ramas tenia un montén de alimentos. Ella
meneaba un bejuco de guandera y decia: frijol y caia frijol, decia maiz y caia maiz, y asi
con todos los demas alimentos, y del arbol caian toda clase de comidas preparadas y sin
preparar y La Vieja recogia todo lo que caia.

Cuando ella se fue, las personas intentaron bajar los frutos diciendo lo mismo que
decia ella, y meneaban la guandera, pero los alimentos no caian.

Después que ya miraron eso, regresaron a las casas y se comunicaron con las demas
familias. Todos ellos conversaron que deberian tumbar ese arbol; en ese tiempo habia
toda clase de animales, pero ellos eran personas como conejo, papagayo, ardilla, pajaro,
pizanchit, chichu (aves), pilmo (especie de ardilla voladora), etc.

Entonces hicieron como si fuesen al trabajo y para ellos poder tumbar tranquilos, las
mujeres se quedaron haciendo bulla con un mazo como si estuvieran majando la
damajagua (la corteza de un arbol), para no dejar escuchar a La Vieja, pero ella decia:
estéan tumbando mi arbol grande.

Entonces hicieron un estudio para matar a la vieja: colocaron una olla vieja de barro
y pusieron a desleir brea.

Le colocaron una grada de balsa resbalosa para cuando ella fuera subiendo a la casa
se cayera en la olla caliente de brea. Asi la mataron y la taparon para que no pudiera
salir.

Cuentan que salia un poco de humo porque no lo taparon bien y de ese humo salieron
varias clases de insectos chupa sangre y moscos.

Ese dia todos hicieron el intento de tumbar el arbol, pero se les hizo de noche y
cansados de trabajar se fueron a dormir. Asi fue como temprano regresaron, pero qué
sorpresa cuando miraron el arbol y estaba sano, no tenia ningin corte. Decidieron no
darse por vencidos y continuaron nuevamente.

Cuando el arbol ya estaba casi cortado el tronco no cayo, asi que mandaron a la
ardilla a trepar y llegd hasta la mitad y no pudo mas y regreso.

Entonces vino el pilmo, que es una ardillita voladora, y se subid a ver por qué no caia
el arbol y cuando llegd arriba se dio cuenta que estaba amarrado con un bejuco que
colgaba del cielo; entonces el pilmo bajo a avisar a los deméas y lo mandaron a que lo

cortara, pero lo primero que hizo antes de subirse a cortar fue buscar un caparazon de un



COSMOVISION DEL KATSA T#

caracol; se subio y tan pronto cortd, el pilmo bajé rapido y se metié en la caparazon del
caracol, y el arbol cayo al suelo y cayeron toda clase de frutas.

Desde alli toda la tierra se poblé de toda clase de cultivos. Toda fruta y comida que
habia all4 arriba se regé por todas las zonas de Colombia. Por una parte, cayo
chontaduro, por otra chiro y asi todo lo que habia en el arbol.

La parte del tronco cayo por Sabalo y toda esa parte de la costa, por eso la tierra de la
costa es mala para sembrar y el producto no dura. Las ramas que tenian frutos, cayeron
para la parte de arriba, por eso la parte de arriba es buena para sembrar.

Si el arbol no se hubiese tumbado no se tuviera los frutos y alimentos de la selva.
Nuestros abuelos también dicen que los animales que comieron diferentes frutas de igual
manera hoy dia comen las mismas pepas. Ejemplo: el loro comié maiz y asi se quedo6 que
ahora el Inkal Awa no puede regar maiz y recogerlo todo porque el loro y el papagayo se
comen el maiz tierno o casi por secar.

El perezoso se subié a comer ramas tiernas de los arbolitos, por esta razon se quedd
comiendo so6lo hojas de arboles de los arboles y se acuesta a dormir.

Y como el papagayo era el que mas alborotaba para que tumbaran el arbol, de igual
manera se quedd escandaloso hasta ahora.

Los animales que no trabajaron son los animales que hoy molestan los sembrados del

hombre y se comen el maiz, el chiro y otros.

En relacion a los mitos, Carl Jung, en su obra Introduccion a la esencia de la mitologia,
sefiala:

“La configuracion de la mitologia es imaginada. Una acumulacion de imdagenes

mitologicas progresa hasta la superficie. Una acumulacién que al mismo tiempo es

una eclosidn: si se consigue contenerla, de la forma en que los mitologemas estan a

veces fijados en el molde de las tradiciones sagradas, se convierte en una forma de

obra de arte” (JUNG C. , Introduccion a la esencia de la mitologia., 1951)

La ensofiacion, estando despierto, proporciona un desfile de imagenes de todo tipo
de clases, pero, en nuestro caso, la ensofiacion en estado de vigilia se alinea en torno al
arbol grande, un arbol que esta presente en todo momento de la existencia del indigena. El
arbol como relato junto con todas sus imagenes, permanece tan vivo que es evocado en las
actividades diarias de todas las familias y, consciente o inconscientemente, actos de diversa
indole van ligados al arbol invitando en esta investigacion a dar una mirada comparativa

entre el relato y la realidad que puede encontrarse en un dia de la cotidianidad.



COSMOVISION DEL KATSA T#

El desarrollo investigativo del relato identifica y da valor cultural a los habitantes
de la comunidad Awa, Mircea Eliade, refiriéndose a la significacion y funcion del relato
vivo en la colectividad, afirma:

Estos mitos albergaron situaciones y aspectos de caracter significativo,

participativo e ideoldgico donde se pretende a través de la palabra, en

primer lugar, persuadir y orientar al ser humano sobre el camino vy el

sentido que debe tomar su vida para ser fiel a pardmetros y conceptos

culturales, sociales y cosmicos con el fin de garantizar una buena

convivencia entre los miembros de la comunidad y los seres
sobrenaturales” (ELIADE M. , Imagenes y simbolos. En ensayos sobre el

simbolismo maégico religioso., 1983, pag. p. 63.)



COSMOVISION DEL KATSA T#

CAPITULO DOS

2. Representaciones simbdlicas que se revelan en el relato Katsa Ti sobre el origen

de los alimentos y los cuatro espacios sagrados del aprendizaje.

El presente trabajo investigativo permite el estudio de la trama mitoldgica que se
realiza alrededor del Katsa ti, especialmente aquellas que estan relacionada con los
simbolismos e imaginarios y el relato del origen de los alimentos como parte esencial de la
cosmovision de dicha comunidad y que puedan servir como herramientas pedagogicas en
el mejoramiento de la calidad de la educacion de los nifios y nifias Awa.

En este sentido, se hace necesario vincular el relato, la historia, la narracion al aula
escolar, con el fin de apropiarlo a través de diversas estrategias didacticas, principalmente
para garantizar su permanencia y sirva como herramienta escolar en el aprendizaje de las
presentes y nuevas generaciones Awa.

Dando respuesta a la pregunta orientadora que generd el proceso de investigacion:
¢ Cuales son los simbolismos y los imaginarios que se tejen alrededor de las narraciones
de Katsa Ti y el origen de los alimentos, que permiten identificarlos como parte
integrante de la cosmovision fnkal AwWa?

Encontramos cuatro espacios significativos dentro de la cosmovision del Inkal Awa
alrededor de los imaginarios y el origen de los alimentos; el rio, la casa, la huerta y la
selva. A continuacion, desarrollaremos el simbolismo de aprendizaje en cada uno de estos

espacios.

El rio (Pi): Este es un lugar donde se
desarrolla distintas actividades, como la
natacion el nifio Awa aprende a nadar desde
temprana edad, se aprende a construir canoas y
balsas para cruzar el rio, se aprende a pescar, se
aprende a organizar trampas para coger los
peces, se aprende a pescar con barbasco (planta

que tiene veneno) y se aprende a curar.




COSMOVISION DEL KATSA T#

Fuente esta investigacion

Los Awa tradicionalmente han forjado su formacién dirigida a la supervivencia en las
dificiles condiciones de la selva, los padres de familia se convirtieron desde edad temprana
en los institutores que ensefian cuidadosamente cada detalle que forma parte de la vida del
Awa, esas circunstancias y de manera descriptiva aprenden en los rios el arte de la pesca en
trampas, anzuelo, y con el uso del veneno, venenos que a diferencia de los venenos
guimicos no contaminan pues son netamente naturales.

Todos estos conjuntos de aprendizajes son esenciales para el futuro Awéa adulto, nada
mas importante que las anteriores descripciones pueden componer un aprendizaje para la
vida, al que los padres e hijos depositan total interés para el aprendizaje en los primeros

afios de vida.
La casa (yal):

Este es el espacio donde se recrea la memoria, aqui se realizan muchas actividades asi:
en las tardes los mayores y nifios se retnen a lado del fogén para contar lo que ha ocurrido
durante el dia y narran historias que los ancestros contaban, alrededor de la casa se siembra
plantas medicinales como también matas de platanos, chiros,
banano y cafas, se hacen algunas trampas para coger ratones y se finaliza en la realizacion

de casas pequefias, en todo este proceso el nifio Awa estd muy atento observando.

Fuente esta investigacion



COSMOVISION DEL KATSA T#

Aqui en la casa los nifios y nifias hacen replica de lo que aprende en los cuatro espacios
de aprendizaje por ello en la casa se encuentran trampas, canoas, siembra de plantas
medicinales, ranchos pequefios, siembra de matas platanos y redes para pescar.

Desde una mirada investigativa sobre el mito y la educacién en la cultura del pueblo
Inkal Awd, se puede presentar la siguiente cita textual que ayudara a contextualizar el
simbolismo de este espacio.

Habria necesidad de hacer un refugio para proteger de las inclemencias del
tiempo, una casa o Yal, pero la necesidad mas imperiosa era de evitar las miradas de los
arboles en los encuentros amorosos de los dos primeros amantes.

Con la construccion de la primera casa, la privacidad en el amor, el calor del
hogar facilitaria que poco a poco se empezara a poblar la tierra de gente Awa.

Los primeros padres transmitieron todas sus ensefianzas en el arte y destreza de
todos los oficios que les permitan vivir en la selva. Estos primeros hombres y mujeres
fueron los Awa Bravosgente que andaba con sus cuerpos pittim* desnudos, habiles y
valientes guerreros, orgullo de los actuales Awa. (ARCOS MEZA, 2013)

Huerta (pata kuat): Espacio donde se hace la practica de la siembre, aqui se hace la
siembra de maiz, platano, chiros, banano, cafias, pan del norte, arboles frutales, frijoles,
yucas, se hace trapiches y ranchos, aqui se realizan todas las practicas de siembra en

agricultura y en plantas medicinales que pue de existir en el pueblo Awa.

Fuente esta investigacion
En la huerta se aprenderd las formas de siembra, cuidado y cosecha de los
productos que se puedan cultivar. De acuerdo a las expresiones mitoldgica en este espacio
Los espiritus que originaron los alimentos recuerdan al Awa como se formé la agricultura.
Asi mismo se aprenden a conocer Yy clasificar las tierras que son aptas para cultivar

de acuerdo a las plantas que crecen, al color, forma y textura de la tierra y su localizacion



COSMOVISION DEL KATSA T#

en medio del terreno. Para la cultura Awa ser auto sostenible o por lo menos tener
alimentos para el intercambio, es una caracteristica pues saben que la naturaleza les brinda
un bienestar y como tal deben mantener el equilibrio.

La selva (Inkal su): Este es el espacio donde se realiza actividades la caza de animales,
recoleccion de plantas silvestres, realizacion de diferentes trampas, recoleccién de frutos,
recoleccion de mieles de abeja, adquisicion de bejucos para la construccién de artesanias,

este es el lugar donde existe todo lo que el hombre Awa requiere para su supervivencia.

Fuente esta investigacion

El hombre Awa ha podido mantenerse en un permanente equilibrio con estos recursos
haciendo uso racional de todo lo que existe. Aqui también tiene contactos con los
diferentes espiritus, es un deber poder saber las sefiales que ellos nos dan para seguir
viviendo en armonia con la madre naturaleza.

Al respecto Bayron Rodrigo Arcos Meza, en su investigacion MITO Y EDUCACION EN
LA CULTURA DEL PUEBLO INKAL AWA, expresa;

La vida transcurre para el Awa en medio de sus bosques y selvas a las
cuales ha dispuesto una taxonomia sin igual donde se encuentran ti akkua o arbol
madre, ti paishpa o arbol hijo, chanul o palma que camina etc.

La selva le brinda todo lo necesario para poder sobrevivir, los primeros
vestidos son extraidos de la misma cascara de un arbol llamado Damajawa
Timajawa, el cual después de una cuidadosa tarea de machacado adquiria una
textura como de tela para poder cubrir del frio a los hombres. (ARCOS MEZA,
2013)

Las ensefianzas de los padres van ligadas a las narraciones que describen los
espiritus que habitan en el mundo del Awa y que a la vez se constituyen en un cédigo
normativo que regula el comportamiento del hombre dentro de la selva. Su cosmovision va

ligada intimamente con el respeto a la madre tierra a su ciclo natural y a su equilibrio.



COSMOVISION DEL KATSA T#

Cada lugar donde convive el Awa tiene la facultad de compartir el mito como
directriz de obligatorio cumplimiento para que las cosas salgan como deben ser. No se
debe cazar si las circunstancias no lo ameritan o la selva no lo permite, la desobediencia a
las pautas expresadas en la mitologia pasa a ser una terrible transgresion donde
sobrevienen castigos terribles para los individuos, por tanto, se deben respetar los espacios
y los tiempos.

En todos estos cuatro espacios los nifios estan presentes, por ello en la casa al atardecer
se relinen para conversar de todo lo que paso en el dia y cierran esta conversacion con una
narracion que los mayores contaban desde tiempo milenarios.

El relato dentro de una comunidad, debe considerarse como tal en la plena
capacidad de incidir en la forma de vida de las personas. Cuando el relato es capaz de
lograr que una determinada persona asuma actitudes particulares en sus quehaceres diarios,
podemos llegar a concluir que esa trama narrada tiene un poder de persuasion de tal
magnitud que mantiene en el colectivo imaginario una virtud de vitalidad. Lo sobrenatural
estd presente y da paso al conjunto de seres poderosos que tengan presencia constante en
cada momento significativo de la vida del Awa.

Por consiguiente, el relato descubre el origen de las cosas, para desde alli desplegar
una serie de simbolos, que ayudan al hombre a comprender y reflexionar sobre el mundo
que lo rodea.

Cuando los miembros de la comunidad indigena de Chimbagal se retnen en familia
a escuchar una diversidad de relatos cargados de misticismo y espiritualidad, es lo que,
segun Mircea Eliade, establece una ruptura total en el tiempo cotidiano y se traslada
inmediatamente a un tiempo sacro y legendario, que relata historias y eventualidades ya
pasadas pero que aun siguen vivas y latentes en la memoria colectiva del pueblo. Por ello
Katsa ti estd vivo en el imaginario colectivo, persiste en el tiempo y hace parte de su
memoria. En esta forma Mircea Eliade persiste en que:

“Esta apertura del gran tiempo se logra por la recitacion periodica de los

mitos, los cuales prolongan indefinidamente el orden metafisico, ético y

social que conduce de modo alguno a la idolatria de la historia.

Los mitos difieren de los cuentos tradicionales en que se refiere a un

tiempo diferente del tiempo ordinario que hace que la secuencia de este

sea extraordinaria, desarrollada en un tiempo anterior al nacimiento del



COSMOVISION DEL KATSA T#

mundo convencional, en lo que hace que el lenguaje del mito sea un texto

expresivo de simbolos”. (ELIADE M. , 1983, pags. p. 17,63,64)

Cuando el relato se expresa no unicamente oral, sino que pasa de la palabra a los
hechos, toma un papel decisivo en las personas, porque facilmente puede afectar en las
formas comportamentales y ser asi mismo creador de normas de comportamiento que
modulen cada hecho pronunciado por un grupo de gente.

Por tal razon, el simbolo se constituye en el aspecto dinamizador del relato, pues
ambos entablan una relacion de interdependencia y complementariedad al mismo tiempo,
con el fin vital de designar y conceptualizar las esferas de las formas simbdlicas que
sostienen, impregnan, iluminan y dan sentido a la totalidad del mundo humano, ya sea
desde lo sacro o lo profano, como lo afirma Eliade.

Desde esta vision, Paul Ricoeur, afirma que el mito, “‘expresado en simbolos, es

necesario para una serie de valoraciéon de los origenes, procesos y abismos del

pensamiento humano” (ELIADE M. , 1983)

El pensamiento decantado en la filosofia se pronuncia intrinsecamente en una serie
de actos de la voluntad direccionados por un ultra pensamiento proveniente de la filosofia
de un colectivo social que se ve involucrado a compartir las mismas ideas en un grupo
humano. Esta misma situacion es la que permite estudiar los mitos dentro de un territorio
para realizar un andlisis comparativo del grado de afectacion que puede llegar a presentar
un relato mitico frente a una sociedad.

En consecuencia, el hombre Awa solo puede conocer y descifrar el valor simbdlico
de las cosas, acontecimientos y vivencias por medio de historias cargadas de imagenes, de
suefios, situados y creados fuera del tiempo histérico; solo por medio de los relatos surge y
se establecen relaciones que descubren la profundidad de los fendmenos y procesos. Por
consiguiente, sirven como modelo de representacion de conceptos amplios, demasiado
dificiles de ser imitados y que s6lo se expresan en su totalidad a través de la imaginacion.
Al respecto Gastdn Bachelard expone;

Cuando se investigan las condiciones sicoldgicas del progreso de la ciencia se llega
muy pronto a la conviccion de que hay que plantear el problema del conocimiento
cientifico en términos de obstdculo. No se trata de considerar los obstdculos externos
como la complejidad o la fugacidad de los fendmenos, ni de incriminar a la debilidad de

los sentidos o del espiritu humano: es en el acto mismo de conocer intimamente, de donde


https://www.google.com.co/search?hl=es&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Gaston+Bachelard%22

COSMOVISION DEL KATSA T#

aparecen, por una especie de necesidad funcional, los entorpecimientos y las confusiones.

(Bachelard, 2000)

La comunidad indigena Awa de Chimbagal se constituye en un claro ejemplo de lo
que significa vivir y concebir en medio de la oralidad, por medio del ejercicio continuo de
la expresion oral, la cual se convierte en la mejor forma que tiene el indigena Awa y, por
ende, el hombre debe concebir, representar y simbolizar mediante las palabras
acompafadas de gestos y entonaciones, su relacién con él mismo y con el entorno que lo
rodea, generando un lenguaje rico en saberes a la luz de lo legendario, simbdlico y
religioso, donde la relacion hombre, naturaleza y mundo configura una cosmovision
plasmada de conceptos, valores, deseos, y costumbres, que regulan la conducta y
comportamiento de los individuos generacion tras generacién. Al respecto Lotmam

formula:

“Los signos suelen ser distintos tipos, en dependencia de lo cual cambian su grado
de convencionalidad, los signos de tipo “palabra” unen de modo completamente
convencional cierto significado con determinada expresion (un mismo significado
tiene una expresion diferente en diferentes lenguas)” (LOTMAN L. M., 2000, pag.

68).

De esta manera, el lenguaje simbdlico como lo reitera Eliade, hace posible
observar, describir y explicar el mundo desde su conciencia legendaria y establece
relaciones entre el origen del mundo y el hombre mismo.

Necesariamente, la parte concerniente al manejo de imagenes y simbolos tendra que
remitirnos a un pujante trabajo donde interactien muchisimos elementos que permitan el
estudio del pensamiento colectivo, lo que hace que se involucren con ciertos nexos
territorios andinos, amazénicos y del Pacifico narifiense donde se asienta el pueblo Awa en
la actualidad.

Esto permite que el pensamiento colectivo de la comunidad, depositado en la
imagen de la narracion sea integrador y regulador de emociones explicativas de la realidad
del mundo natural. En esta forma, Eliade aclara que el relato es: “la recitacion de las

tradiciones legendarias”, por lo que se constituye como “patrimonio de unos cuantos

individuos” (ELIADE M. , Mito y realidad, 1963., pag. 153).



COSMOVISION DEL KATSA T#

Naturalmente, pensadores de gran talla han dedicado sus reflexiones en la busqueda
de intentar entender y explicar el mundo de los relatos y los imaginarios socio-culturales
que afectan a una cultura en un contexto determinado. De esta forma, para Gilbert Durand,
en su actuacion socioldgica y cultural, “El ser humano estd dotado de una incuestionable
facultad simbolizadora; por consiguiente, la creacion artistica y literaria no debe ser
concebida fuera de una poética de lo imaginario, que interpreta los simbolos y las
imdgenes recurrentes como proyecciones inconscientes de los arquetipos en que se
configuran las profundidades del inconsciente colectivo” (DURAND G. ).

Asi que, los imaginarios legendarios de Katsa Ti en una comunién magica entre el
hombre y la naturaleza para explicar el arte de su creacion en si mismo y en la naturaleza.

Este lenguaje, en las culturas étnicas como la perteneciente a la comunidad
indigena de Chimbagal, se expresa de manera ritmica y homeostatica, rica en experiencias
a la luz de lo simbdlico, legendario y religioso, que le otorgan a la palabra no solo una
funcién comunicativa sino de poder de transformacién y regulacion de las actuaciones
humanas, donde la palabra adquiere gran poder porque origina cambios en las acciones; a
través de ella podemos curar o enfermar.

De otra parte, Ernest Cassirer afirma: “El lenguaje y el mito son especies proximas
a las etapas primarias de la cultura humana, su relacion es tan estrecha y su colaboracion
tan patente que resulta casi imposible separar el uno del otro. Son dos brotes diferentes de
una misma raiz” (DURAND G.).

Si esta afirmacion es valida e imposible de separar, es tan evidente que alrededor
del fogdn, los mayores cuentan sus narraciones contando a sus hijos, nietos, y demas
familiares, la extension de la palabra en la imagen de la significacion de Katsa Ti.

Y siguiendo a Cassirer, entre la dualidad de la palabra y el relato, elabora las
nociones acerca de los aspectos logico-intelectuales e intuitivo-imaginativos del relato en
su estudio del significado del relato y del grupo social. Apoyd, ademas, a quienes dicen
que el relato surge de las emociones. Insistio sin embargo en que el relato no es idéntico a
la emocion de la que surge, sino que es expresion objetiva de la emocion. En esta
expresion u objetivacion, la identidad y valores basicos del grupo reciben un significado
absoluto. Cassirer creia que el relato y los modos legendarios del pensamiento forman un
profundo sustrato en las culturas cientificas y tecnologicas de occidente. Por este concepto

el relato es una consecuencia objetivada de la emocion, y las culturas andinas como la Awéa



COSMOVISION DEL KATSA T#

constituyen el sustrato en el objeto simbdlico de la selva como madre progenitora de la
vida.

Al ser los relatos narraciones e historias que describen o reactualizan elementos de
una cosmovision, su mejor medio de expresion, difusién y conocimiento es el lenguaje
que, desde su flexibilidad y dinamismo, se adapta a cualquier realidad y ayuda a un grupo
social a mantener su identidad y diversidad cultural. Tanto el relato como el lenguaje son
herramientas esenciales en la configuracion del pensamiento y la actuacion humana.

Edward Vernet Tyler, pensaba que el relato en las culturas arcaicas estaba basado
en una ilusion sicoldgica y en una inferencia Iégica errada, mediante una confusion
de la realidad subjetiva, de lo real y lo ideal; Tyler creia que el relato, aunque
ilégico, tenia valor moral. En lo que implica sustentar como obra ilusoria del origen
de los alimentos en la comunidad Awd, es un orden también de regulacion del

hombre en la naturaleza para explicarse un origen
(elantropologoysusobras.blogspot.com/2009/04/edward-burnett-tylor.html ,
2009).

Mircea Eliade, ofrece una vision comprensiva y definitiva del relato como algo
I6gico e intuitivo-imaginativo al mismo tiempo. En la interpretacion del relato revela una
antologia primitiva, una explicacion de la naturaleza del ser. Sin embargo, ve en el sustento
del relato como una aproximacion a la realidad que debe ser explicada segun el concepto
del hombre en su contexto, los Awa hacen su interpretacion del origen de los alimentos en
el Katsa Ti, en que, segun su imaginario, la creacion empieza en la selva, siendo el arbol
elemento representativo de algo simbdlico, donde se genera la vida por la produccion
misma de los frutos y semillas que pueden generar otras vidas.

Aqui la etnoliteratura nos acerca a interpretar los conceptos legendarios de cada
grupo social, pues ella abre un velo ante nuestros ojos para poder discernir el pensamiento

que demuestra una sociedad. Al respecto el profesor Héctor Rodriguez menciona;

Se perfila como el espacio tedrico-investigativo que permite acceder a los
cddigos lingliisticos, estéticos e imaginarios y al mundo de sentido que
identifica a capas socioculturales determinadas a través de sus
estructuras significantes: mitos, ritos, leyendas, cuentos, consejas,
historias, relatos, etc. A través de las imdgenes, signos y simbolos y que
definen formas comunicativas, integradoras, determinado, en esta forma

una especie de identidad cultural de un grupo social: un pueblo, una



COSMOVISION DEL KATSA T#

region, una localidad, un barrio o un grupo humano cualquiera

(RODRIGUEZ, 2001., pag. 78)

En este sentido, se construira el texto Etnoliterario fundado en el contexto del
pueblo de Chimbagal en el Katsa ti, realizando una averiguacion minuciosa en los nucleos
familiares y comunidad en general, por lo que hard una profundizacion etnogréfica,
analizando los elementos simbolicos que estan latentes en el relato mencionado, y que adn
persiste en la memoria de los mayores. Sin embargo, la memoria del Katsa ti, al parecer,
tiende a desaparecer en las nuevas generaciones, por lo que es de suma importancia
estudiar este relato como patrimonio cultural de esta region.

Entonces la etnoliteratura nos lleva a estudiar el espacio simbélico de los Awa en su
manera de conceptualizar la fundacién de los cultivos en el arbol legendario del cual se
desprenden todas las formas de plantacién agricola en la regién y otras aledafas.

“De manera andloga los obstdiculos que encuentra €l conocimiento etnoldgico
pueden ofrecer un medio de ingreso en la realidad. Basta admitir que el fin ultimo
no es saber lo que son, cada uno por su cuenta, las sociedades, que estudiamos,
sino descubrir en que difieren unas de otras” (Levi STRAUSS, 2004, pag. 65).

Es importante estudiar esos acontecimientos que dan origen a los imaginarios, por
lo que es oportuno decir que los seres sobrenaturales que se encuentran en el territorio Awa
cada dia nos orientan y permiten sofiar y hacen que los imaginarios lleguen a la mente Awé
desde tiempos inmemoriales, creando y recreando territorios, simbolos en los espacios del
mundo circundante. De igual manera, conducen a crear cosmovisiones, mentalidades y
formas de comportamiento.

“Conocemos el inconsciente desde siempre. Por supuesto, hay un montdn de cosas

que son inconscientes, incluso sobre las que todo el mundo habla desde hace

mucho tiempo en la filosofia. Pero en el sicoanalisis, el inconsciente es un

inconsciente que piensa tenazmente”. (LACAN, 2008., pag. 37)

Esto permite al Awa escuchar sus palabras, concebidas del mundo natural y sobrenatural,
en las siguientes expresiones: si escuchas a los espiritus e interpretas los secretos de la
selva, los dioses te guiaran para que tu mente se llene de sabiduria, si la selva te da

generosamente su sabiduria es para que la coloques al servicio de la comunidad.



COSMOVISION DEL KATSA T#

CAPITULO TRES

3. Interpretacion de algunas narraciones orales del pueblo Inkal Awd, como

propuesta pedagogica articulada a los espacios sagrados del aprendizaje de la

Comunidad Chimbagal.

El Analisis e interpretaciones de las diferentes concepciones del mundo que se manifiestan
en el relato Katsa Ti de la comunidad Awa de Chimbagal, es necesario por la pérdida de
los diversos simbolismos e imaginarios que se tejen alrededor de las narraciones de Katsa
ti, origen de los alimentos, comunidad Awa Chimbagal, Municipio de Barbacoas. Se
entiende como un problema de la oralidad genera una serie de interrogantes para las
sociedades que desconocen ese mundo Awa, quizas por ello les advienen a los jovenes
indigenas otras ideas que conducen a sentimientos contradictorios, y como no existe un
mecanismo que fortalezca todo ese conocimiento ancestral, que aprendieron de la relacion
con la madre naturaleza y los mayores, los jévenes Awa pierden progresivamente el interés
por sus valores orales.

Por esta razon, se presenta como una alternativa para que la nifiez y la juventud puedan
valorar y examinar su historia y de alguna manera encuentren apoyo e identidad en la
riqueza oral de su pasado, y de esta forma orienten su vida al conocimiento que los
espiritus y dioses han manifestado, su presencia simbdlica en el Katsa ti, dado a los padres
y abuelos a través de los tiempos.

La riqueza de la tradicion oral de los Awéa puede ser utilizada directamente en el
aula escolar como un eje que atraviese todas las areas curriculares y, de esa forma, se
apropie el conocimiento con una mejor motivaciéon. El curriculo estructurado con la
narrativa mitolégica en torno al Katsa ti, puede tener un efecto positivo en el estudiante
Awa.

Podemos mirar los relatos del Katsa ti, desde la perspectiva Etnoliteraria y obtener
un analisis para la difusion y fortalecimiento de la riqueza oral, de tal manera que pueda
servir de material de apoyo para los centros educativos del territorio Awa de esta manera
los nifios y jovenes que entran a estudiar, lean y refresquen la memoria acerca de los
acontecimientos que estan inmersos en este relato, lo cual establece normas y ensefia como
interactuar con el medio ambiente y su entorno cosmogonico.

Por tanto, el relato del Katsa ti, y otros relatos son un trabajo desde la perspectiva

Etnoliteraria, que permitira reflexionar sobre el imaginario que se encuentra inmerso en el



COSMOVISION DEL KATSA T#

Katsa ti, para valorar su riqueza significativa como patrimonio propio de la cultura que
identifica a la gente Awa.

3.1.1. Propuesta pedagdgica articulada a los espacios sagrados del aprendizaje de la

Comunidad Chimbagal.
Las actuales politicas educativas de los Gltimos gobiernos tienden a la estandarizacion de
tematicas, sin tener en cuenta que existen comunidades dentro del territorio colombiano
que tienen una cultura propia, que los identifica y es muy diferente de las culturas del resto
del pais.

Esta situacion debe tenerse en cuenta dentro de la comunidad Inkal Awa, objeto de
estudio dentro de este proyecto investigativo, pues muchos elementos culturales
expresados en sus relatos y leyendas sefialan una cosmovision unica, digna de propender
porque se mantenga y no se diluya con la modernizacion.

Es importante considerar que hay muchos problemas en los curriculos educativos que
radican fundamentalmente en una pérdida de su identidad y tradicién cultural como pueblo
Awa, inmersa en su oralidad, debido a la intervencion continua de conceptos y pardmetros
occidentales, que dia a dia los apartan méas de su filosofia, involucrandolos en un mundo
alejado de sus intereses y expectativas como grupo étnico caracterizado por su gran riqueza
cultural.

Lo anterior radica eventualmente a la carencia de un curriculo contextualizado a las
comunidades que se apartan del linaje propiamente occidental, convirtiéndose entonces en
huérfanas educativas que se ven obligadas a moldearse dentro de lo que se ha establecido
como educacion formal, tal vez lo anterior se explica en la ausencia de un proyecto
etnoeducativo que transversalice toda esta gama cultural con los saberes propios dela
educacion, que al contrario de emitirse en contravia, lo etnoeducativo y el curriculo
fomenten dentro de lo formativo, la contextualizacion de la comunidad y le permita
afianzar ain mas el discurso propio de la region.

De alli que sea necesaria una investigacion con miras al fortalecimiento de la identidad
cultural del pueblo Awa4, la cual permita revitalizar e investigar el mito del arbol grande,
presente en su cosmovision y en sus practicas socioculturales, con el fin de registrar y
promover su tradicion y oralidad como sustento de los imaginarios colectivos.

Todo relato parte de situaciones culturales y fenémenos naturales que permiten al ser
humano encontrar sentido a su realidad, y solucion a los diferentes problemas que se le
presentan en su cotidianidad, con una oportuna interpretacion y reflexion de ese

metalenguaje que no solo narra historias, sino que, para este tipo de culturas orales, como



COSMOVISION DEL KATSA T#

la de los Inkal Awa de Chimbagal, se constituye en el fundamento de su pensamiento y
conocimiento profundo y complejo de su cosmovision.

En otra circunstancia, el protagonista en los hechos vinculantes frente al relato lo
constituyen los mismos Awa; en primer lugar, en una “minga de pensamiento”, son las
mismas personas quienes pueden dar una interpretacion del relato y el significado para su
etnia.

En relacion a los mitos, Carl Jung, en su obra Introduccion a la esencia de la mitologia,
sefiala: “La configuracion de la mitologia es imaginada. Una acumulacion de imagenes
mitoldgicas progresa hasta la superficie. Una acumulacion que al mismo tiempo es una
eclosion: si se consigue contenerla, de la forma en que los mitologemas estan a veces
fijados en el molde de las tradiciones sagradas, se convierte en una forma de obra de
arte” (JUNG C. , 1951. , pag. 17).

Se distingue proporcionalmente un aspecto muy relevante, frente a las iméagenes y
simbolos que se presentan a lo largo de la trama narrativa presente en el estudio pertinente,
imagenes que permanecen unidas a cada generacion por el hecho de ser transmitidas
continuamente por parte de las familias a su descendencia, en una tradicion oral continua.
Esta realidad del relato se trasluce en una bella ilustracion del arte etnoliterario que
promueve la oralidad de las gentes Awa4, unas obras literarias dignas de ser estudiadas pero
que, por provenir de autores andnimos y principalmente humildes, permanecen en la
oscuridad académica.

Pues una de las funciones primordiales de las narraciones de creacion dentro de las
comunidades orales, como la de Chimbagal, es de explicar el origen y creacion de los
frutos y semillas en el relato del Katsa ti desde la configuracion de historias que narran y
describen los hechos historicos, los cuales transcienden entre las personas y regulan sus
actuaciones en la comunidad de generacion en generacion.

La clasificacion de los grandes simbolos de la imaginacién en categorias

motivacionales distintas, en efecto y debido al propio hecho de la no

linealidad y del semantisismo de las imagenes, presenta grandes
dificultades. Si partimos de objetos bien definidos por el encuadre de la

I6gica utilitaria como la hacian las clasicas “clave de los suefios”,

rapidamente caeremos, por la masividad de las motivaciones, en una

inextricable confusién. A nuestro juicio, mas serias son las tentativas por
distribuir los simbolos segin los grandes centros de interés de un

pensamiento, por cierto, perceptivo, pero todavia totalmente impregnado



COSMOVISION DEL KATSA T#

de actitudes asimiladoras en las que los acontecimientos perceptivos solo
son pretextos para la ensofiacion imaginaria. Realmente estas son las
clasificaciones mas profundas de los analistas de las motivaciones del
simbolismo religioso o de la imaginacion literaria. (Gilbert, Las
estructuras antropoldgicas del Imaginario, 2004., pag. 36)

Como un aporte significativo dentro de la comunidad de Chimbagal y, en
general, el pueblo Inkal Awa tiene que ser una contribucion a la didactica de la
Educacion que se estd impartiendo a los nifios de las montafas, pues hasta el
momento, junto con algunos pocos colegas que trabajan en esta misma direccion,
se puede convertir en una esperanzar para el mejoramiento y fortalecimiento del
curriculo propio.

En estas condiciones, el proyecto aqui expuesto apunta, dentro de su
metodologia, a una Investigacion de Accion Participativa que postule soluciones a
corto plazo para una comunidad marginada en las selvas del pie de monte del
Pacifico.
3.1.Relatos o narraciones del pueblo #rnkal Awa

Los presentes relatos pertenecen a la memoria oral del Pueblo inkal Awa y fue
producto de una entrevista al médico tradicional narrador, Manuel Demetrio Pai Garcia,

Q.P.D por tanto pertenece a la comunidad Awa y sus descendientes.

El mundo de abajo
Dos hermanos fueron a buscar armadillo en las cuevas donde estos animales viven,

después de un rato encontraron una de estas casas subterrdneas y empezaron a sacar
tierra con una palanca.

Cavaron tanto que la tierra se rompio, asi que los dos hermanos y el armadillo
cayeron al otro mundo. Ellos al inicio no se dieron cuenta donde estaban. Llegaron a una
casa donde la gente les avis6 que se encontraban en otro mundo y que por donde ellos
habian caido ya no habia hueco sino una pequefia cueva. Pero la gente no los quiso llevar
al lugar de la cueva para que salieran.

Los habitantes del otro mundo al armadillo lo llamaban zapallo. Tenian el zapallo
amontonado, lo partian, lo cocinaban y lo comian todos los dias, pero para sorpresa de
los dos hermanos no comian las presas sino el humo. Los pedazos del armadillo los

dejaron para los hermanos.



COSMOVISION DEL KATSA T#

Una mafiana la gente se llevo a los dos hermanos para cargar maiz y les dijeron para
llegar alla hay que pasar un puente de palo. Pero cuando se acercaron no era un puente
sino apenas una raiz de la mata de rascadera que hacia de puente.

Cuando ya habian cosechado mucho, y no regresaban a la casa, como ellos no eran
buena gente sino gente convertida en hormiga, entraron con el maiz a la cueva de la pefia.

Otro dia fueron a tumbar para sembrar maiz, y hubo una mata de rascadera la cual la
gente del otro mundo la llamaba Pulgande; a los dos hermanos no les costé mucho trabajo
tumbarla, sin embargo, los habitantes de alla se demoraban mucho tiempo.

Uno de los dos hermanos se consiguié una mujer y se fue con ella a vivir dentro de la
cueva en la pefia, entraron de noche y el hombre no podia respirar; se muri6 roncando y
ya no salié.

Después de un mes, cuando el maiz estaba choclo las hormigas lo sacaron arrastrando
como un insecto y lo botaron. Antes de entrar la mujer le habia avisado al hermano que
ella no tenia genitales ni piernas, y que €l no la acompafiara, pero el hombre no quiso oir
y se fue con ella; el otro hermano quedd solo y alli se encontrd con otra gente que eran
hormigas que le dieron noticias de su casa porque venian del otro mundo, le dieron razén
de su mujer y le dijeron que estaba bien.

Cuando le contaron esto, el hermano le pregunto al kuguin como se podia subir alla y
éste le respondio: lo puedo subir pagandome un quintal de maiz. El kuguin le advirti6 que
se quedara bien dormido encima de una hoja de bijao para poder alcanzarlo al otro
mundo y que no despertara porque se caeria. Asi fue que éste lo devolvié al mundo y el
hermano dej6 el maiz que le habia pedido desgranado en la cueva y al otro dia volvi6 a

mirar y ya no lo encontro.

Los siguientes relatos pertenecen a la memoria oral del Pueblo Inkal Awa y fue
producto de una entrevista al médico tradicional narrador, Alfonso Pascal Pai por tanto

pertenece a la comunidad Awa y sus descendientes.

Awa muerto: historia del mundo de arriba

Antiguamente vivia una familia en una casa y un dia murio el esposo. La mujer quedd
llorando, todos los dias lloraba hasta perder el conocimiento. Después de unos dias,
cuando ella se fue al cementerio, de pronto silbé una persona; era el aguila que hoy dia
chilla chik chik.



COSMOVISION DEL KATSA T#

El marido se le acerco en forma de aguila como si no hubiera muerto y le dijo:
¢Por qué estas llorando? La mujer preguntd: ¢Cdémo vino? Y le pidio que la llevara con
él. Entonces el marido dijo: ahora vamos, pero antes de eso le aconsejo que cerrara los
ojos para que no fuera a caerse del cielo y después de decirle esto se fueron. Al llegar al
cielo el hombre le dijo: ya estas arriba y desaparecio.

Llegd la mujer a una casa donde estaban todos los muertos, alli encontr6 a la
madre y dijo ya amanece, y era cuando iba a oscurecer, y la madre le sirvio frijoles y
chontaduro. Cuando la mujer vio el canasto, le parecié una higra (mochila o bolso) pero
ellos decian que era canasto.

Alli vivian cuatro mujeres y fueron a cosechar frijoles y chontaduro. La olla que
tenian era de barro. Al otro dia se fueron para donde el esposo, que era en otra casa, y
cuando iba llegando miré que estaba sentado en la grada. Ella le salud6, pero él no
respondid. Se quedd mirando al esposo, traté de tocarlo, pero no estaba, sélo tocé que
estaba mojada la chonta.

Al otro dia por la tarde el esposo le habl6 bravisimo y le dijo: mafiana te vas a la
tierra, porque anoche me estabas tocando mis ojos. La mujer se fue a la casa de la
comadre y le dijo que lleve semilla de frijol y le aconsej6 que la secara al sol.

Ella la colocé al sol y se olvidé de recogerla y en ese momento la semilla se
transformo en lagartijas que se fueron vivas. La comadre les cont6 a todos lo que habia

sucedido y después de tres dias murio.

El trueno: el abuelo de los Awa

En una época de escasez de chiro, de comida, los sabios se reunieron e hicieron
apuestas para salvar esa situacion, entonces dijeron:

“No nos quedemos quietos, hay que trabajar, hay que salir adelante, la cuestion es
de hambre, alguien de aqui tiene que convertirse en un espiritu mas poderoso que los
demas”

Entonces empezaron a hacer ensayos, diciéndoles que cerraran los 0jos e hicieran
caer rayos para prender la candela, comenzaron a tomar guarapo y dijeron no, pues de
todos los que estamos aqui, de todos los sabios tiene que salir uno de fuera, y ensaye,
ensaye y nada y después uno de ellos dijo:

Démele guarapo al que esta en el fogon, que estaba sentado todo el tiempo, que era

como apagado, nifio atrasado, un nifio quedado, o sea él nunca se integraba con la



COSMOVISION DEL KATSA T#

familia, no desarrollaba ni crecia, permanecia alla en el fogon, siempre le gustaba estar
asi, al lado del fogon, y cuando se levantaba dice que se levantaba con las cenizas o
carbon; total que cuando los viejos estaban haciendo ensayos para relampaguear, salio un
rayo muy fuerte.

Fui yo, decia uno; fui yo, decia el otro y todo el mundo queria ser trueno para no
morir y vivir toda la vida. Pero el nifio siguié relampagueando mas, hasta que los mayores
se asustaron.

Yo relampagueé, yo lo hice, yo fui, dizque dijeron. pero alli habia juez o habia
personas de los mismos sabios que vigilaban porgue iban a poner en practica: o sea, el
que quiera convertir tiene que demostrar.

Entonces hicieron nuevamente ese esfuerzo y nada; al rato sintieron mas fuerte,
primero un poco suave y después mas fuerte y ahi dijeron: no, ustedes no son, sino que es
este nifio que esta en el fogdn; es preciso que salga de aqui; entonces dijo: listo,
traigamoslo aqui y hagamoslo para comprobar, porque todo el mundo sabia que tenia que
convertirse porque era muy importante. como premio ellos tenian oro, o sea para este
joven o el sabio que se convirtiera le iban a entregar el oro; entonces ya dice que en ese
momento nuevamente demostrd y los sabios dijeron: este joven es el preciso para dirigir el
destino del pueblo Awa.

Entonces dijeron: listo, usted no puede convivir con nosotros, tiene que ir a una
parte alta, porque ahi habita el trueno.

En el momento en que se convirtid, la entrega la hicieron muy formal con todos los
sabios: usted se va a otra parte a vivir, pero tiene este, y le entregaron como muestra de
agradecimiento una bola de oro.

Al retirarse del lugar, en el camino se encontr6 a un mono que gritaba; éste, al ver
al trueno, le dijo: vamos una apuesta a ver quién grita mas duro.

El trueno le contestd: yo no puedo gritar, pero el mono le exigid. entonces el trueno
le dijo: grite usted primero; el mono bien alegre subié en un arbol llamado chalbiande, en
el cogollo, y grito, entonces el trueno le dice: ¢eso era todo?

El mono le contesta: si, entonces el trueno le dice al mono: voy a gritar yo,
agarrese duro y no se vaya a soltar y gritd, y con el relampago hizo pedazos el arbol y el
mono cay0 privado.

Después de un tiempo, el trueno le dice al mono: vamos otra apuesta y el mono le

contesto: yo no apuesto mas porque el chiste no era con candela, simplemente era con



COSMOVISION DEL KATSA T#

grito. Ya de ahi pa’rriba dijeron: usted es una persona que vamos a tener respeto y a

partir de ahi les dio consejos.

La fiesta en el arbol

El conejo era el alcalde, mandaba a todo el mundo y era muy jodido, ordend cierto dia
que limpiaran alrededor del arbol; se reunieron y preguntd el conejo que quién se
comprometia a poner la escalera para hacer la fiesta en el arbol; entonces dijo la arafia
que ella lo hacia.

Subi6 primero el alcalde donde estaba el creador y saludd y dijo al Sefior que hiciera
que se criara mas grande, que se hiciera méas alto para mandar; entonces Dios dijo: vos,
mentiroso y asi lo hizo orejon y lo jalo de las orejas. Ese conejo es vivisimo y vaya pa alla:
VoS, picaro, y se quedd pequeiiito.

Luego siguieron subiendo todas las personas a donde el Sefior y él le preguntaba:
¢Quién eres?, ¢qué haces?, ¢Coémo quiere vivir? Y asi gualte (palma) y chachajillo (arbol)
de palo decian vamos a vivir parados, y guayaba decia: parado, voy a mudar cascara.

Un cangrejo repartia guarapo, el grillo tocaba marimba, tio sapo y tia zorra
preguntaban al Sefior: ¢quién canta?, y ellos dijeron: primero tio sapo, segundo tia zorra
y arafia tocaba guitarra.

Asi hicieron la fiesta, arriba donde nuestro Sefior, y bailaron. Pitayo tocaba marimba,
arafia tocaba guitarra y tio sapo cantaba: comadre arafia caga cabuya y la arafia decia:
compadre sapo, no busque bulla, asi no cante, cambie al cantante.

A lo ultimo bailaron hasta las diez de la noche. Tio sapo borracho cant6 hasta las tres
de la mafiana y se quedd dormido y los demas se despertaron antes y bajaron por la
escalera y el Sefior se quedo barriendo la casa y dijo a tio sapo que se levante y se vaya.
Pero al bajar no habia escalera, entonces cayé y quedo plancho y se convirtié en rana por
haber cantado feo, y la zorra atrés iba y cay6 sobre un chuzo y se rompié la barriga y se
puso una chuspa y se convirtié en raposa y por eso cuelga a los hijos.

Luego un hombre Awa preguntaba por su mujer, y se encontré un raton, que era
mitad raton y mitad hombre y le pregunt6: ¢y mi mujer? Alla esta, dijo, en una pampa
donde todos bajaron e iban a terminar la fiesta. Y habia un palo grande, el arbol que
mandé a limpiar el alcalde y alli el hombre Awé buscaba a su mujer. No la encontraba,

solo habia otros animales como la perdiz, gallinas y conejos de monte, pero gente ya no



COSMOVISION DEL KATSA T#

habia y el palo lleno de animales. ¢Y mi mujer?, decia el hombre, ¢ddnde esta? y cuando

volvid a ver estaba una ardilla, era que su mujer se habia convertido en ardilla.

La china bonita

Vivia una sefiora que tenia un hijo hombre; el hijo trabajaba como sembrador de
maiz, la mama era vieja, pero cuando iba a dejar almuerzo se acomodaba, se arreglaba
bien pintosa, para verse hermosa, porque ella se habia enamorado de su hijo. El hijo no la
conocia; cuando regresaba de su trabajo preguntaba quién es que llega y la mama no
contestaba.

Luego de tantas veces de visita, se quedd escondido para mirar quién era o de
donde venia esa mujer tan hermosa; después de un rato la mama, que era una viegjita, se
levantd y se saco el vestido y se colocé otro bien nuevo y se fue a dejar almuerzo al hijo.

El hijo sali6 de donde estaba escondido, se dirigié a donde estaba el vestido que habia
dejado la mama y con rabia lo colocé sobre la escalera y con el machete lo hizo pedazos;
cuando lo estaba cortando le salia sangre al vestido. En esos momentos la mamé
regresaba con su nuevo traje; volvio a buscar su traje viejo y ya no lo encontro; luego
mird hacia la escalera y alli estaba el vestido pedaceado; en ese instante empez6 a llorar
de modo distinto a como lo hacian las demas personas y decia quién me corté mi vestido y
en ese instante salid el hijo con rabia y le dijo que no moleste, pareces pajaro, y desde ese

instante ella salié volando y se sentd en el pico de un tronco.

El gavilan

En los tiempos antiguos habia un muchacho que paseaba por todas las casas, sin
destino alguno; entonces, cada vez que servian comida él no comia nada, y asi era todo el
tiempo, casi hunca comia en las casas.

Pero un buen dia llegé a la casa de un amigo y le sirvié comida con gallina y
chiro. El no hizo nada por comer, sino que pedaceé toda la gallina y los pedacitos los
tiraba para todos lados. Entonces salio el amigo y le pregunto: ¢por qué tiras asi la carne,
No Ves que es para comer?

El joven dijo: yo no puedo comer, el sefior le pregunto: ¢por qué no puedes comer
carne?, el joven dijo: no sé. El sefior le dijo: vos pareces gallina y en el mismo momento
salié volando y se le llevo un pollo; luego regreso el joven y le dejé no mas la cabeza del

pollo.



COSMOVISION DEL KATSA T#

Latortola 1
La tortola y Maria Vicente viajaban en una canoa, iban a vender brea; pasando

largo tiempo de ir en la canoa, la tortola le dice a Maria Vicente: voy a ayudarte a remar,
y ella tan confiada acept6 que la tortola le ayudara; pero lo que ella no pensaba era la

trampa, la mala intencién que tenia la tértola.

La tortola rem6 hasta cierta parte y luego hizo voltear la canoa y la brea que
llevaban para vender se hundi6 en el rio. Maria Vicente desesperada se pone a buscar en
el rio, de arriba hacia abajo, pero fue imposible recuperarla.

Mientras que la tortola estd en un arbol riendo de ver todo lo que sucedid con
Maria Vicente, ésta se cansd de buscar la brea y entonces fue cuando se convirtié en
mariposa y desde ese entonces hasta hoy ha quedado una mariposa de color azul mas

grande que anda en los rios de arriba hacia abajo.

La Tortola 2
La tortola que anda en el suelo anteriormente dizque era una persona bien elegante.

Dizque vestia camisa blanca.

Un dia borracha dizque queria pelear con la tértola mas grande que mantiene en el
arbol. La tortola del arbol dizque le dijo: ¢por qué quiere pelear conmigo?

La tortola bien vacante le dijo: quiero pelear y se sacé la camisa. La tortola que vive
en el arbol le quitd la camisa y la rompio por la parte de la espalda.

Entonces a la tortolita le tocé remendar con otro color y compré una gorra, de la
verglienza, para que no la vieran, y se volvio tortola. Por eso anda de dos colores, porque

le peg6 otro pedazo en la parte rota.

Los siguientes relatos pertenecen a la memoria oral del Pueblo Inkal Awa y fue producto
de una entrevista a la Médica tradicional narradora: Estela Guanga por tanto pertenece a la

comunidad Awa y sus descendientes.

El oso
Una vez unas familias fueron a preparar el terreno para regar maiz; cuando todos

estaban trabajando habia un hombre que llevaba un hacha y un machete, pero el hacha
estaba sin afilar. Entonces los demas comparfieros que estaban con él miraban aquel
compafiero que no podia tumbar los arboles y entonces le preguntaron que por qué no
tumbaba con el hacha y él contesto que a él le gustaba tumbar méas con el machete; luego

le dijeron se parece a un 0so.



COSMOVISION DEL KATSA T#

En ese momento que le dijeron esas palabras fue que él se convirtié en 0so para
siempre. Las herramientas que él utilizaba se convirtieron: el hacha en las ufias y el

machete en trompa.

Taluk: El pajaro carpintero

El taluk era un Awa, tenia una esposa y éste andaba en caceria y pescaba. En las
tardes regresaba con mucho pescado; asi realizaba esta actividad todos los dias. Un dia
invitdé a la mujer para que le ayude, pero en el camino la dejo perdida porque caminaba
muy rapido.

La mujer sintiéndose perdida comenzo a buscar al marido; solo escuchaba sonar
un golpe; ella se guio6 en direccion a donde sonaba y sélo encontré un pajaro carpintero
que con su pico golpeaba el palo. Como no encontr6 nada mas, regresé a la casa; el
marido lleg6 tarde con pescado y le pregunt6 por qué no fue, ella le respondié que como
la dejé perdida no pudo llegar; pero el marido le dijo que si no escuché los golpes de las
piedras; ella respondi6 que no encontrd a nadie, que s6lo encontrd un pajaro carpintero.

El marido dijo que la mujer no resistia caminar. Entonces, como alli vivian con los
cufiados, uno de ellos dijo: yo voy. Al dia siguiente salieron a pescar, pero ocurrié lo
mismo; lo dejoé perdido, como a la mujer; el cufiado comenz6 a buscarlo, buscarlo y no lo
encontrd; después de un rato sond un golpe, pero no encontré a nadie, solo un pajaro
carpintero que con su pico golpeaba un palo; luego regreso a la casa.

Por la tarde regresé el taluk cargado de pescado y le pregunt6 por qué no fue; el
cufiado enojado respondié que no encontrd a nadie, que sélo habia un pajaro carpintero;
le dijo que si él era el pajaro carpintero; en ese instante se convirtio en pajaro carpintero,

se peg6 en el puntal de la casa y los pescados se convirtieron en gusanos.

El quinde

En el tiempo de antes los quindes eran personas, indios bravos, eran adivinadores; entre
ellos siempre peleaban, eran jefes y mandones. Cuando ellos iban a pelear se iban a cazar
animales para comer en la guerra; ya traidos los animales, los cocinaban y se agrupaban
en un circulo para comer los animales que cazaban.

Los que estaban enojados se sentaban mas lejos cuidando el circulo, y las personas
mas bravas dentro de ese grupo no dejaban comer a la gente buena y tranquila; la pelea

la gano la gente mala.



COSMOVISION DEL KATSA T#

Después llegaron donde la gente que estaba comiendo carne que ellos habian
cogido; después los mataron con flechas, chuzos. Cuando los mataron, se transformaron
en lombrices, insectos acuaticos, también se convirtieron en moscardones y en quindes,

que hasta este momento son animales que avisan a la gente.

El machin

Anteriormente el Machin habia sido persona, habia tenido una casa, vivia con su mujer; el
machin trabajaba en la montafia sembrando maiz.

Cuando salia de la casa para ir al trabajo era persona, por el camino se convertia en
machin y por la tarde regresaba a casa como persona. Ese animal estaba preparando el
terreno para sembrar maiz como si fuera persona; cuando ya termind de hacerlo se fue a
la casa, después trajo un canasto de maiz para sembrar. Dejé sembrado la mitad y como
le falto semilla, se regreso a la casa.

Al otro dia se fue a la casa del suegro a pedirle el favor que le preste maiz para
terminar de sembrar. El le dijo al suegro que se le habia terminado la semilla. El suegro le
presta la semilla. EI machin desgrana las mazorcas con el suegro; después que terminaron
de desgranar llend un canasto y se fue a sembrar.

Entonces el suegro dijo: me voy a ayudar a tumbar palos a mi yerno. El suegro
vivia en una loma y cuando él iba bajando media loma, bajaba y decia: ¢Ddnde esta el
terreno de maiz de mi yerno? Pero el suegro no vio nada y se quedo pensando donde es
que trabajaba su yerno.

El yerno machin no sembré el maiz que habia pedido prestado al suegro, sino que
lo tostd en una olla grande para comer. Después que tostd el maiz y al lado de la casa
habia un bejuco de guandera. EI machin tenia la olla encima del fogon y €l se brincaba de
la casa, se colgaba a ese bejuco, regresaba de alla y se comia un pufiado de maiz tostado.

Cuando de pronto llegé el suegro, el yerno quedo avergonzado; pero el machin que
estaba subido en un arbol grande mira al suegro, se baja rapidito por el bejuco de
guandera, el suegro no le dijo nada.

El yerno se bajo de alla, llego al fogon, agarro la olla que tenia llena de maiz
tostado, se la coloc6 en la cabeza y se fue subiendo por el bejuco de guandera y se
convirtié en machin.

Se quedo viviendo para siempre en la montafia, por eso a él hasta ahora le gusta

comer maiz.



COSMOVISION DEL KATSA T#

La conga

Cuentan los mayores gque en el comienzo del mundo no habia agua y los nifios se
morian de sed, entonces Dios dio a guardar el agua a una hormiga grande, la cual era
miserable con el agua y hacia que los nifios murieran de sed.

Entonces Dios bajo a la tierra y pregunt6 a la conga: ¢donde esté el agua? Y la
conga callaba. Insistia Dios y de nuevo preguntaba por el agua, pero ella no respondia.

Entonces Dios mandd a traer un bejuco, amarrd y apretd con toda la fuerza a la
conga por la mitad de su cuerpo, hasta que la conga abri6 la boca y sali6 el agua de ella.

La conga era gente, y por miserable, Dios le dijo: animal serds, y en conga se
convirtid, y del apretdn que Dios le dio quedd la cintura delgadita.

El tigre

El tigre antes era Awa y estuvo viviendo en la casa propia y también tenia mujer y
vivieron varios afnos. Al esposo le gustaba cazar animales con la bodoquera para
mantener la alimentacion, porque él se iba cada dia para poder cazar, él tenia machete de
piedra o de oro, que esto era para cortar palo, para hacer trampas, para rodeo de cada
mafiana a mirar las trampas. Por la tarde él llegaba con buen canastado de animales, y la
mujer los preparaba con mucho gusto y le servia a su esposo y asi vivieron con mucha
alegria y la mujer estuvo muy callada con su propio esposo.

El altimo dia le dijo la esposa que la llevara y el esposo contest: vamos mafiana, y
le pidié que viniera detras de él, que él la esperaba en un kilémetro lejano, que va a estar
haciendo la trampa; cuando ella llegd a donde estaba la trampa, su marido ya no estaba y
cuando se dirigia de regreso a su casa en medio de los caminos vio a su esposo
trasformado en tigre; ella se asusto pues el tigre no dejaba de bramar.

Llegando a la casa le dijo por qué no viniste, y ella contesto que si vine por el camino,
en el atras sola y después le dijo que usted estaba transformado como un tigre pintado, en
la mitad de cuerpo era medio Awa y la mitad era como tigre. El estaba oyendo o
escuchando y asi Awa se fue transformando en tigre, para no volver nunca y hasta ahora

vive en la montafa.

Los siguientes relatos pertenecen a la memoria oral del Pueblo Inkal Awa y fue
producto de una entrevista al médico tradicional narrador, Libio Pai por tanto pertenece a
la comunidad Awa y sus descendientes.



COSMOVISION DEL KATSA T#

La culebra

Un dia una persona hizo asustar y enojar a Dios y Dios le dijo: Ahora usted andara
por la tierra rodando y hasta ahora anda por la tierra y Dios dijo a la culebra usted se
sentara en la hoja.

Pero la culebra no escuchaba a Dios y entonces Dios le dio en el oido. Hasta ahora la
culebra no tiene oido, porque le pegé Dios por no escucharlo.

El jilguero pizanchit

El esposo y la mujer vivian juntos en la casa, él siempre se dedicaba a cultivar el maizy a
la sefiora le gustaba el maiz choclo; la mujer le dijo al hombre un dia: te invito a coger
maiz choclo y fueron juntos al maizal.

Cuando miraba el esposo le faltaba al maiz como tres semanas, cuando miraba la
mujer ya estaba listo para ser cosechado. Asi toco coger el maiz como mando la mujer y
en la tarde llegaron a la casa con una canastada y se sentaron a desgranar el maiz, pero
al hombre le costaba mucho trabajo y la mujer lo hacia facilito. Ella se dedicd a moler
toda la noche y a cocinar chicha y envuelto.

Después de hacer todo el oficio se durmi6 en la madrugada junto con el esposo y
mas tarde el hombre se despertd y la mujer estaba dormida tranquila y el hombre mir6 a
la mujer que estaba transformada medio cuerpo Awa y medio cuerpo en pajaro y después
se despertd y el esposo pensé planear a la mujer y luego le planed con machete.

Ella le dijo: ¢me planeaste? Y después se convirtio en pajaro y se fue al cielo y otro
dia llego a la casa nuevamente como mujer para dar el consejo al esposo. Ella le dijo que
se va a bajar cuando esté el maiz choclo para moler envuelto y chicha y luego se regreso
nuevamente al cielo mismo.

Gavilan chiquiz

La vieja dizque es duefia del gavilan. Lo mantiene encerrado en un canasto. Un dia dizque
lo soltd y el gavilan se fue a andar lejos y llego por la tarde.

Entonces la vieja lo agarro y le arrancé todas las plumas de las alas. Un hermano le
pregunto: ¢Qué le pasd a mi hermano que esta todo desplumado? La vieja le contestd: Por
llegar muy tarde le pasé eso.

El hermano todo asustado se puso a llorar y se fue para siempre. Por eso el gavilan

chiquiz sale cada afio cuando le crian las plumas.



COSMOVISION DEL KATSA T#

El hombre maiz

El maiz era persona como nosotros. Este después de muchos afios, tuvo un hijo con la
mujer Awa. Al hombre maiz le gustaba trabajar bastante en la finca para sembrar maiz,
dizque un quintal de rastrojo terminaba en un dia.

El dizque apenas regaba con guarapo, regaba asi guarapo y con eso al otro dia
amanecian puros maizales. El queria ensefiar al Awa para que nosotros trabajaramos, asi
como él.

Los cufiados le decian: mi cufiado parece que no esta sembrando maiz y preguntaban
al maiz Awa, cuanto regd de maiz, y el dizque respondid: ya terminé un quintal y me falta
otro quintal, dizque dijo.

El cufiado del maiz le dijo: usted no esta regando maiz. El canasto esta entero, es que
dijo, usted solamente anda volando los afrechos de maiz. Cuando el cufiado miraba,
parecia que no estaba regando maiz, pero el maiz Awa ya tenia regado bastante maiz.

Un dia se fueron a ayudar a socalar al ser maiz, pero a él no le gustaba que le
ayudaran a socalar porque de un solo machetazo él trochaba un quintal de rastrojo.

El cufiado Awa trabajaba muy despacio, y al ver que trabajaba muy lento, el maiz Awéa
lo trozo y por la tarde regresd a casa del suegro y la suegra y les aviso que se habia
perdido; perdié lagartija es que decia, y cuando iban a mirar donde ellos habian estado
trabajando pues lo encontraron trozado y ya muerto.

El suegro lo acompafié al socal y el suegro, mirando que no habia nada socalado, todo
era montarfia, palo grande, monte sin socalar y oy6 un grito por alla abajo, venia sonando
machete, y entonces ahi se cortd la tierra, entonces cuando llegé ya estaba socalado.

Entonces se fue a conversar donde la mujer y la muchacha bravisima, todos los de la
familia bravisimos porque el hombre habia matado al papa. Entonces el hombre, todo
regafiado, dijo: ustedes ya no me quieren, ya no me quieren ver, yo estaba era
ensefiandoles, y asi se fue, y ¢ese hombre por donde se fue?

Después paso un fracaso. Al hombre maiz le gustaba regar maiz con el guarapo y un
dia mandd a la mujer a traer un calabazo con guarapo y aunque la gallina ya se estaba
cocinando para el almuerzo, el marido le dijo que regresara rapido.

Cuando llego al trapiche encontrd varias gentes borrachas. A la mujer del maiz Awéa
la violaron los borrachos que estaban en el trapiche y cuando le hicieron el amor, le
quedd guindado, dizque pataleaba, pataleaba y después al ultimo agarré machete y le dejé

cortando el pene al hombre abusivo. Después que ya corto, regreso a su casa a repartir el



COSMOVISION DEL KATSA T#

almuerzo a los obreros o a la gente de la minga. Cuando estaba repartiendo, se salio el
pedazo de pene de la vagina de la esposa y el dizque dijo: ¢qué es eso?

Rellena, dijo ella. Mirando esas cosas raras, el hombre se enojo, no regreso a la casa,
se quedd en el socal hasta que ya estuvo la cosecha.

El hombre del maiz tenia un hijo y a este le gustaba mucho conversar con él; mi papa
anda en la montafia, es que dijo, anda soplando flauta y la esposa iba a ver donde estaba,
pero él no se dejaba ver de la mujer, se iba mas lejos.

Después que cosechd, se fue con el hijo que ya estaba mas grandecito para Nalbu, en
el sector de cerca de Altaquer, y por eso en la Chimbusa es buena tierra. Al hombre maiz
le gustaba sembrar harto maiz y en su casa no faltaba el maiz. Si nosotros hubiéramos

trabajado asi, estuviéramos bien.

El chiro

Anteriormente los mayores cuentan que no existia el chiro en este planeta tierra.
Un tiempo, desde que andaba en la tierra un sefior bien sucio y con chandas, el sefior iba
repartiendo a cada familia las semillas de chiro. La gente estaba asustada porque el sefior
estaba repartiendo dichas semillas. La gente no creia que €l era poderoso.

Ellos preguntaban al sefior que cuando vamos a comer el chiro con estas semillas
tan pequefias. El sefior les respondié que no estén asustados, que vayan y siembren.
Entonces ellos sembraron las semillas.

El sefior dejé una orden, que no fueran a ver todos los dias la semilla, que fueran a
ver después de tres semanas de haberla sembrado. Cuando fueron a ver a las tres

semanas, encontraron chiros hasta pudriéndose.

La cafa

Anteriormente dicen los mayores que no habia cafia. La cafia era hecha por el diablo;
ellos la llamaban cafia brava, que era muy agria. En un momento determinado se presentd
un ancianito muy feo, sucio y con chandas.

El pasaba revista por donde estaban sembrando y preguntaba a la gente: ;Qué estan
sembrando?

Algunos le respondian con malas expresiones, otros le respondian estamos sembrando
cafia bravay al otro dia, cuando regresaban, efectivamente el sembrado estaba convertido

en cafia brava.



COSMOVISION DEL KATSA T#

Pero el ancianito se dio cuenta que estaban sembrando cafia brava y que no servia
para que la gente comiera.

El ancianito que llegd era Dios, por esa razén les regalo una semilla de cafiita para
que la gente comiera. En ese momento sembraron la semilla de cafia dulce, a la semana
que fueron a ver habia cafa tierna y se fue gechando después. Entonces la gente le

agradeci6 a Dios porque asi tenemos cafia para sembrar todos.

Lavieja

Cuentan que los Awa eran diferentes, habia unos buenos y otros bravos, ambos
hablaban en awapit. Los Awéa buenos no tenian camisas, solamente se ponian piel de tigre,
perico, cuero de chonta y corteza de un arbol que, después de un proceso de preparacion,
se asemeja a la tela, estera de chapil, que eran de este mantener de lo propio camisas; que
ellos no conocian ni ropa, ni hacha, machete, ni sal, ni trabajaban con estos.

Para poder trabajar en la finca utilizaban machete de piedra y hacha de piedra,
que eso eran machetes propios de los Awa, y por otra parte también utilizaban olla de
barro, fésforo de piedra con concha de corozo para poder prender candela, y para
prender necesita un trozo de algodon de chiro. Hablaban en voz fuerte para poder
dialogar con los demas; para poder comunicar mandaban un mensaje desde lo lejano;
tenian el poder de hablar hasta donde vive otro compafiero y desde alli conversaban en
voz fuerte, contestaban en awapit.

Los Awé& buenos cierta vez preguntaron a una familia Awa como estaban viviendo
en su casa, y ellos le contestaron: aca en mi casa me paso algo malo, vino la vieja y se
comi6 a mi nifio, y por eso estamos muy tristes y enojados porque a la vieja le gustaba
vivir conjunto con los Awa y nos hace muchos afios.

La vieja, de tanto estar con los Awa, empez6 a comer a los nifios, de los bravos y
de los buenos, y por este sentido empezd la pelea con ella 'y después, de rabia, avisaron al
gobierno indigena para poder hacer una reunién general, y el gobernador empezé a hacer
una reunion para dialogar con las comunidades Awa.

La vieja se ponia muy contenta cada vez que nacia un nifio; decia qué rico, para
poder alimentarme y asi vivié mucho afio causando problema a las comunidades.

Cuando comia mucho a los nifios, los Awa pensaron matar a la vieja, pues estaban
preocupados por sus nifios porque no los dejaban vivir; cansados de la vieja, los papas se
hicieron los dormidos en sus propias casas y la vieja empez0 a levantar donde habia nifios

dormidos, actuaba como la mama de ellos dandoles el seno para que no lloren, porque el



COSMOVISION DEL KATSA T#

nifio chupaba el seno y ella se daba risa diciendo que es hijo de ella y contenta por eso;
después, teniendo al nifio y luego se lo comio por tener hambre ella.

Como los padres de los nifios los extrafiaban mucho, junto con los gobernadores
decidieron prepararse para encender la casa de la vieja; el gobernador tenia un secreto
para mantener dormida por mucho tiempo a la vieja, y era soplar un veneno que tenia
para dar un calambre, que mandaba por el aire hasta donde estaba dormida, y por eso
ella se quedd privada, no podia despertar, y antes de despertarla empezaron a cavar la
tierra de cuatro mts de hondo.

Después de cavar la taparon con hojas secas y una bolsa resbalosa estuvo puesta
como el puente en el medio del hueco de la tierra, y dentro de esta pusieron la candela
grande para que guemara la casa de la vieja.

Cuando empez06 el incendio, la vieja se despertd muy brava diciendo que por qué el
incendio de la casa, y ellos le dijeron que la quemarian a ella; esta, enfurecida, se reshald
en el puente de balsa y luego cayd dentro de la candela y ella hablaba en awapit
diciéndoles que la alcen, y los Awa bravos no hicieron caso.

La vieja hablaba diciendo que le van a quemar todo el cuerpo, que por favor la
salven que ya se le quemé un pie y ahora sigue el otro; después les dijo: ahora se me
quema el brazo y otro esta bien le dijo, y ahora que me quema otro brazo, les dijo, que la
alcen rapido, porgue ella hablaba en awapit: ahora me quema el ojo, dijo, y luego dijo
guema otro ojo, y si le dijo: me quemé ambos ojos, que ya no puedo mirar, les dijo.

Ahora les dijo me quemé todo el cuerpo humano, me voy a morir; la tierra

temblaba como si se fuera a perder el mundo.

La viejay el cazador

Era un hombre que le gustaba cazar en la montafia todos los dias, le gustaba mucho
armar trampa, estaba acostumbrado a madrugar, tenia mujer y unos nifios pequefios.

Este cazador acostumbraba, cuando venia de regreso, gritar en una loma todas las
veces que traia sus animales cazados, para que la mujer machacara el platano en la
piedra, y cuando él llegara, ya estuviera listo.

Los hijos se ponian alegres cuando oian gritar al papa y decian: ya viene mi papa. Se
afanaban a subir el agua y cocinar los platanos para machacarlos.

El sefior estaba muy acostumbrado a ir bien lejos a traer sus ratones que caian en sus
trampas; de pronto un dia en una trampa habia caido un animal bien grande y el duefio se

puso muy alegre; cuando €l alzd, encontré una tortola, la cogi6 y la meti6 en la higra 'y



COSMOVISION DEL KATSA TF

siguid rodeando las siguientes trampas; mas alla también encontré otra con un ratén mas
grande; en la siguiente también pensd que era un animal bien grande, pero cuando lo
alzd, le salié una sefiora y le dijo: ¢vos sos el que me matas todos mis animales, mis
gallinas, mis pollos y los cuyes que tengo?; el sefior no contestd nada.

Esa era la vieja, la duefia de los animales, esta cogié toda la higra del cazador y
fue soltando a todos los animales, soplaba y ellos volaban; los que eran de caminar,
caminaban.

El sefior cazador pensaba que la vieja se lo iba a comer. Cuando esta terminé de
hacer ir a todos sus animales, se fue a coger hojas de cuero mas grandes para atar al
cazador. Cuando regresé de coger las hojas, la vieja cogio al sefior y le quebro los brazos
y las piernas, lo envolvié en las hojas que habia cogido, lo amarrd con bejuco y lo metio
en la higra, pero no lo mat6 todavia.

La vieja cargé la higra, lleg6 a la loma donde el cazador tenia la costumbre de
gritar y grit6 la vieja bien duro.

Los hijos del sefior decian que esa no era la voz del pap4a, pero la mama no creyé y
siguio preparando la comida.

La vieja le habia sacado la ropa al sefior y se la habia colocado para que la mujer
lo confundiera, llegb a la casa y debajo de esta colgo la higra en la que venia el papa de
los nifios envuelto.

La vieja subié a donde la mujer y le dijo que le prestara una olla. Cuando la vieja
estaba diciendo eso, un nifio mas vivo bajé la grada y destapd un hueco de la higra
(mochila) para mirar qué traia la vieja envuelto, entonces el nifio metio el dedo casi en el
ojo del papay rompio otro poquito la hoja. El papa le dijo que le dijera a la mama que le
preste a la vieja un cedazo o una olla rota porque la vieja lo va a cocinar para comérselo,
y le dijo que ellos se fueran bajando de la casa cuando la vieja fuera a traer el agua.

Asi fue que la sefiora le prestd una olla rota y la vieja se fue al chorro a traer agua.
Alla en el pozo renegaba porque cuando metia la olla al agua y alzaba, se le regaba; asi
estuvo hasta que se aburrio.

Los hijos lograron irse de la casa y cuando iban mas alla oian que gritaba el
sefior; era la vieja que se lo estaba comiendo; cuando acabd de comerse al cazador, la
vieja se quedo6 dormida.

La sefiora se fue al pueblo a avisar lo que habia sucedido con el marido. Como en
el pueblo habia un adivinador, este le dijo que era la vieja del monte que se habia comido

al marido y estaba dormida encima del techo.



COSMOVISION DEL KATSA T#

La mujer pregunté como podia hacer para matar a la vieja y entonces este le dijo:
coja cosas benditas y lleve gente para quemar a la vieja porque esta dormida esperando
que llegue el resto de la familia para comérselos.

Asi fue que la gente del pueblo y el adivinador se fueron a donde estaba la vieja y,
en efecto, ella estaba bien dormida.

Echaron cosas benditas y quemaron la casa. Como era de hoja cogi6 fuerza y
cuando la candela llegd a la vieja, ella gritaba que la salven, que no va a comer hijo
ajeno. Luego se acabo de quemar la casa y la vieja quedo en cenizas.

El adivinador dijo que cogieran la ceniza de la vieja y la botaran al agua envuelta
en hojas; asi fue que recogieron la ceniza y mandaron a una persona a botar ese atado,
pero el que iba era muy curioso y, antes de llegar al agua, destap6 un poquito para mirar
qué iba en ese atado y de alli salié un poco de zancudo volando y el resto lo boté al agua.

Por eso dicen que hay mé&s mosco en la costa y estos son de ella; cuando los

moscos chupan sangre de la gente se la llevan a la vieja.

Los siguientes relatos pertenecen a la memoria oral del Pueblo Inkal Awa y fue
producto de una entrevista al médico tradicional narrador, Alfonso Pascal Pai por tanto

pertenece a la comunidad Awa y sus descendientes.

Dos hermanos cazadores y el astarén

Andaban dos cazadores cazando cerdos de montes, a ellos les gustaba cazar cada
semana; ese dia se fueron lejos a cazar y mataron cinco tatabras, dos conejos, dos
venados y muchos animales; como les cogid la noche se durmieron en media montafia.

El uno se subio arriba de un arbol para dormir, pero alli vivia el astarén; por ahi a las
seis de la tarde comenz6 a gritar desde lejos, entonces el hermano le decia al otro que
suba. Y este le respondié: Yo no voy a subir, voy a dormir aqui, si viene el astarén, voy a
pelear con él.

El otro estaba sentado arriba con palo y escopeta. Por ahi a las siete de la noche se
escuchaban los gritos del astarén mas cerca y el que estaba sentado abajo decia: yo si voy
a pelear y el otro le decia: suba, hermano, suba.

Por ahi a las ocho de la noche lleg6 el astarén y le dijo al hombre: ¢qué haces aqui?

Aqui es mi cama, ¢para qué venis a quitarme mi casa? Y este le dijo: ¢qué? ¢Es que



COSMOVISION DEL KATSA T#

querés pelear? Pues peleemos, entonces se agarraron a pelear y siguieron peleando y
peleando.

El hombre le iba ganando al astaron, de alli el hombre se acobard6 y gand el astaron.
Este se tragd al hombre; cuando se lo iba tragando, el hombre grit6: veni a defenderme,
hermano, me esta comiendo. El hermano estaba asustado, ni cémo bajar a defenderlo ya
que se lo estaba comiendo. A lo ultimo se lo tragd y no alboroté mas.

El hermano pensaba desde arriba: como comi6 a mi hermano, ¢como bajar? Estaba
asustado. El astardn, después de haber comido al hombre, durmié hasta las doce de la
noche; sin embargo, el otro hermano que estaba en el arbol no podia dormir porque
estaba asustado.

Cuando el astaron subio al palo a comerse al otro, los perros ladraban; el hombre
agarro la escopeta y jpum! Un tiro le pegd en todo el pecho. Abajo cayé el astarén y lo
mato.

Al otro dia, asustado, el hombre no sabia como bajar, lo hizo despacito y vio que el
astaron estaba muerto; entonces dejé a los animales y se fue a avisar a la familia lo que
habia pasado.

La familia no creia que el astaron se habia comido al hermano, creian que €l lo habia
matado; este les dijo: yo no lo maté, vamos a ver, y si quieren lleven méas gente pues el
astaron se lo comid y lo tiene en la barriga.

La gente fue a alzar al muerto donde estaba; llegaron hasta el lugar llevando candela
para quemar al astarén. Cuando llegaron, el astaron estaba muerto; entonces le abrieron,
la barriga y le sacaron al hombre que estaba muerto. Dejaron quemando al astarén y la

familia se fue llevando al hombre muerto a enterrar.

El astaron y la mujer conejo

Resulta que en un tiempo una mujer Awa llegé a su casa cargando un canasto pequefio
lleno de yucas; ella estaba robando yucas ajenas. Cuando el papa se dio cuenta en qué
andaba, entonces le pregunté de donde traia esas yucas y ella le contesto que se las habia
robado al vecino. A la mafiana nuevamente se fue y a la una de la tarde regreso con su
canastado de yucay al otro dia ya no volvid rapido.

Cuando iban siendo las tres de la tarde, el papa se fue a mirar por donde caminaba la
hija buscando los rastros y cuando menos penso escucho el grito del conejo; él pensé que
era la hija, pero no. Cuando se dio cuenta, venia el conejo borracho y el padre de la

muchacha le pregunt6: ¢por alla no miraste a mi hija? Y él le contesto: no, pero atrasito



COSMOVISION DEL KATSA T#

venia la hija; ella le dijo: vengo de donde mestizo, pero en realidad venia de donde el
astaron.

El papa se puso triste, pero ella le dijo: siga por donde camine yo, hasta llegar a mi
casa, pero no vaya a subir por afuera; si sube por la cocina se lo puede comer el tigre
pues hay dos tigres en las escaleras amarrados, y subiendo la escalera por la cocina se
encontrd con mujeres Awa que le dijeron: su hija esta aqui, pero usted no se vaya a entrar,
dandose cuenta que habia bastante guarapo. El se dio cuenta que habia bastante guarapo.

Como Astardn era un hombre negro muy grande, el papa no se pudo llevar a la hijay
regreso a su casa.

Cuando llegd le dijo a la mujer: a la hija no se puede sacar, ya se quedo alli. Y se

convirtio en conejo.

El cueche

Un dia dos hermanas estaban mirando peces sentadas sobre una piedra. Ellas iban a
mirar todos los dias el charco donde se unen dos rios, Yaslambi y el rio Nulpe; ese dia,
cuando las mujeres estaban sentadas sobre una piedra, se les aparecio un hombre
desnudo.

Las mujeres le dijeron: hay muchos peces, y el hombre les respondié diciendo:
¢Ustedes saben comer? y las mujeres respondieron si sabemos; en seguida el hombre les
dijo que esos no eran peces sino cucarachas de la casa, las cuales muerden mucho y no
dejan dormir.

¢Usted sabe comer chapul?, le pregunté a una y ella le respondié: si, yo sé comer,
dizque le dijo. Si sabe entonces le voy agarrando: bueno, dijo la muchacha. Vaya a
agarrar guasca para hacer una sarta, le dijo el hombre.

La mujer trajo un bejuco. Pero a este el cueche le tiene miedo; alli el hombre se asustd
y dijo: esto no es bejuco sino una culebra. Al instante fue y trajo una culebra negra.
Cuando ella mir6 se asustd de verdad porque el hombre habia traido una culebra.

El hombre volvio a entrar al charco, y trajo la culebra llena de pescados y le fue
pasando uno por uno a la mujer para que llevara en el bejuco y le advirtio que mientras él
no llegara no podia preparar ni hervir el agua, porque él iba a ir més tarde con el abuelo.

Antes de esto le aconsejé para que tenga lista hojas de matapalo, para que cuando
llegue el abuelo lo barie. Ella se fue y le conto a la mama: alli me salié un hombre y ella le

dijo: traigalo, si él quiere; como aqui estamos solos.



COSMOVISION DEL KATSA T#

Por la tarde empez6 una tempestad y después lleg6 el abuelo con la creciente del rio y
al momento una de las mujeres empezo a echarle, asustada, agua desde lejos porgue él era
grande y grueso como un palo. Pero ella tenia que echar el agua desde cerca; entonces
cuando acabd de echar el agua, el cueche se iba transformando como una piel de una
persona; lo que pasé fue que como la mujer se asustd, no pudo echarle bien el agua, y el
cueche quedo por partes como piel de persona.

Al ver que no hubo transformacion, el cueche se llevo a la mujer con toda la casa y lo
que alli habia a vivir juntos para toda la vida en el agua. La otra hermana se subié a un
arbol a mirar y conté lo que habia pasado.

Los siguientes relatos pertenecen a la memoria oral del Pueblo Inkal Awa y fue
producto de una entrevista al médico tradicional narrador, Manuel Demetrio Pai Garcia por
tanto pertenece a la comunidad Awa y sus descendientes.

Un hombre pequefiito, 0jon y negro

Un dia un Awa se fue a pescar, lleg6 al rio y tir6 el anzuelo y comenzd a pescar y
pescar en un mismo charco, cosa que ya iba a llenar la higra. En un rato hace como si se
le enreda el anzuelo, entonces el Awa se pone con una vara a tratar de desenredar, pero
no podia; ya cansado, se puso a mirar en el agua qué era lo que le atrancaba.

Cuando mira que dentro del agua estaba cogido al anzuelo un hombre pequefiito,
0jon y negro, que le habla: otra vez no pesques asi en un mismo charco; en el mismo
charco solo puedes sacar tres o cuatro, pero no hasta llenar la higra; la proxima vez que

pesques asi, te voy a matar.

El temblor

Esta historia nos dice que el temblor era un hombre que vivia muy lejos, donde
comenzaba el nacimiento de la tierra; la parte donde él vivia era pura pefia; esa parte era
donde terminaba la tierra; no seguia mas tierra, sino que seguia pura pefia cerrada.

Un dia se desplazd a caminar hacia abajo por encima de la tierra y encontré mas alla
una casa de los Awa; el temblor invitd a un Awa que encontro partiendo lefia, y se fueron
los dos; le dijo que se agarrara atras de la espalda de él; al mismo tiempo le dijo al

hombre Awé que cerrara los 0jos.



COSMOVISION DEL KATSA TF

El hombre Awa obedecié lo que el temblor le decia, porque él no caminaba como un
hombre normal sino lo hacia brincando de un lugar a otro y en cada brinco temblaba la
tierra.

Desde donde él vivia se gastaba un dia de camino para llegar al mar; cuando ya
llegaron al sitio, le dijo que él sabia caminar en esa forma; antes de llegar al mar dejo al
hombre Awa en una quebrada, lo dej6 echando barbasco (clase de veneno natural), para
que el Awa recogiera pescado; el barbasco, para el Awa, eran los huesos de los Awéa
muertos y el temblor sigui6 hacia el mar, aunque no era muy lejos donde qued6 el hombre
Awa.

El hombre Awa sigui6 recogiendo pescados todo el dia, hasta que llego la tarde. El
Awa ya estaba aburrido de esperar y se fue a mirar qué estaba haciendo el temblor, pero
no llegd hasta donde él estaba porque este le habia advertido que no fuera a donde él
estaba pescando; pero mird de lejos lo que estaba pescando y vio que los pescados que €l
cogia eran demasiado grandes; al mirarlos de lejos los veia de color azul; para el Awéa no
era pescado, sino que era cueche. Al ver esto, el Awa regresd al sitio donde estaba
recogiendo pescado y después de un momento llegd el hombre temblor con hartos
pescados, Cuando regreso estaba muy tarde.

Al lado de la quebrada habia una pefia seca; el temblor raj6 lefia de esa pefia seca,
pero para el hombre Awéa no era palo, era pura pefia. Con la lefia que rajé hicieron un
fogon para ahumar los pescados, prendieron la candela con golpes de piedras y un pedazo
de algodon.

Al amanecer el temblor le dio haciendo atado a los pescados, porque el Awa no podia
hacerlo con una gran cantidad de pescados.

El temblor aconsejo al Awé en esta forma: no vaya a desbaratar el atado sino en el
medio del sal6n de la casa, y después de darle el consejo le dijo: cierre los 0jos para irnos
a la casay el Awa cerr6 los ojos, fue como haberse dormido; cuando abrié los ojos estaba
en la casa de él y mird el atado y le pareci6 que estaba muy pequefio; el rompio él atado
pequefio y al romper aparecié la cantidad de pescado que él habia recogido y se regaron
fuera del piso.

En otra version de la historia el consejo es: no lo vaya a soltar en el monte porque se
le va a convertir en gusanos, moscos y otros, y asi fue que no obedecid y, pensando que
estaba poquito y por desconfiado, se puso a desbaratarlo en el monte antes de llegar y los

pescados se convirtieron en gusanos e insectos.



COSMOVISION DEL KATSA T#

El trueno también le dijo que él salia en los tiempos de verano; que cuando haya otro
verano no se asusten porque tiemble la tierra pues es cuando pasa hasta el mar

nuevamente a pescar.



COSMOVISION DEL KATSA T#

CONCLUSIONES

El presente trabajo promovio la investigacion en la Etnoliteratura, logrando de manera
considerable la transcripcion de la memoria oral a la escritura, componente fundamental
para las nuevas generaciones, asi se consolida una propuesta pedagogica para los

docentes de la Comunidad Inkal Awa, quienes podran hacer uso de esta investigacion.

El presente trabajo investigativo permite el estudio de la trama mitoldgica que se realiza
alrededor del Katsa ti, especialmente aquellas que estan relacionada con los simbolismos
e imaginarios y el relato del origen de los alimentos como parte esencial de la
cosmovision de la comunidad y que puedan servir como herramientas pedagdgicas en el
mejoramiento de la calidad de la educaciéon de los nifios y nifias Awa.

El presente trabajo investigativo contribuye al conocimiento de diversos entornos
culturales porque analiza desde la vision de la comunidad sus formas y costumbres a
partir de las narraciones estudiadas. Ademas, determina una fuente de identidad del

pueblo Inkal Awa.

Cumple con los objetivos de la Maestria porque Fortalece la investigacion interdisciplinar

y propiciar la reflexion y el saber sobre la literatura desde el trabajo con la Etnoliteratura.



COSMOVISION DEL KATSA T#

BIBLIOGRAFIA

(s.f.). Recuperado el 29 de 06 de 2020, de https://www.cbd.int/undb/media/factsheets/undb-
factsheets-es-web.pdf

(1998). Obtenido de https://unfccc.int/resource/docs/convkp/convsp.pdf

(25 de 09 de 2015). Recuperado el 3 de 07 de 2020, de
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/09/la-asamblea-general-
adopta-la-agenda-2030-para-el-desarrollo-sostenible/

(2020). Recuperado el 30 de 06 de 2020, de
https://www.cbd.int/lundb/media/factsheets/undb-factsheets-es-web.pdf

ARCOS MEZA, B. R. (2013). MITO Y EDUCACION EN LA CULTURA DEL PUEBLO
INKAL AWA. En A. M. Rodrigo, MITO Y EDUCACION EN LA CULTURA DEL
PUEBLO INKAL AWA (pag. 47). Pasto: Grupo de investigacion:“Historia
Educacion y Desarrollo.

Arteaga E., A. L. (Enero - abril de 2016). La ensefianza de las ciencias en el nuevo milenio.
Retos y Sugerencias. Revista Universidad y Sociedad, 2,5,10.

AUSBEL, D. (2009). Psicologia Educativa. México: Trillas.

Bachelard, G. (2000). La formacion del espiritu cientifico. Siglo XXI.

Banco de la Republica. (2017). banrepcultural.org. Obtenido de
https://enciclopedia.banrepcultural.org/index.php/Oralidad#:~:text=Existen%20dos
%20clases%20de%20oralidad,y%20significaciones%20que%20permiten%20descu

brirlas.



COSMOVISION DEL KATSA T#

Brossa, C. (21 de Diciembre de 2010). oralidadlatinoamericana. Obtenido de
https://oralidadlatinoamericana.wordpress.com/2010/12/21/memoria-oral-la-
importancia-de-la-palabra/

CASSIRER, E. (1971). Filosofia de las formas simbdlicas. México: Fondo de la cultura
econdmica.

Centro de Estudios Cervantinos. (2016). centroestudiocervantinos. Obtenido de
https://www.centroestudioscervantinos.es/literalidad/

Colombia Aprende. (s.f.). Recuperado el 13 de 07 de 2020, de
http://aprende.colombiaaprende.edu.co/es/node/90597

Concepto.de. (2019). concepto.de. Obtenido de https://concepto.de/aprendizaje-2/

Cortés, D. (2 de Febrero de 2018). aprende.colombia,aprende. Obtenido de
http://aprende.colombiaaprende.edu.co/es/node/107555#:~:text=Desde%20esta%20
perspectiva%?20intercultural%2C%?20el,facilitando%20estrategias%20de%20mejora
miento%20que

Cultid, L. (2020). Aprendiendo a insertar normas APA. Bogota: Oveja Blanca.

Derechos Humanos. (2017). sites.google.com. Obtenido de
https://sites.google.com/site/derechoshumanosfavu/9-avisos/segundo

DINle. (3 de Marzo de 2014). dinle.usal.es. Obtenido de
http://dinle.usal.es/searchword.php?valor=Narraci%C3%B3n%?20oral.%20Cuentacu
entos#:~:text=La%?20narraci%C3%B3n%200ral%20es%20una,tan%20antiguo%20
como%20el%20hombre.

DURAND, G. (s.f.). Estructuras antropolodgicas de los imaginarios,. Material multicopiado



COSMOVISION DEL KATSA T#

DURAND, G. (s.f.). Estructuras antropoldgicas de los imaginarios. Material multicopiado

Ecured. (2018). ecured.cu. Obtenido de
https://www.ecured.cu/Proceso_de_ense%C3%B1lanza-aprendizaje

EcuRed. (2019). ecured.cu. Obtenido de https://www.ecured.cu/Tradici%C3%B3n_oral

elantropologoysusobras.blogspot.com/2009/04/edward-burnett-tylor.html . (2009).

ELIADE, M. (1963.). Mito y realidad. Madrid: Taurus.

ELIADE, M. (1983). Imégenes y simbolos. En ensayos sobre el simbolismo magico
religioso. Madrid: Madrid: Taurus.

ELIADE, M. (1983). Imégenes y simbolos. En ensayos sobre el simbolismo magico
religioso. . Madrid: Taurus.

Gilbert, D. (2004). Las estructuras antropolégicas del Imaginario. . México:: Fondo de la
cultura econémica.

Gilbert, D. (2004.). Las estructuras antropoldgicas del Imaginario. México: Fondo de la
Cultura Econdmica.

JUNG, C. (1951). Introduccion a la esencia de la mitologia. Madrid: Siruela.

JUNG, C. (1951). Introduccion a la esencia de la mitologia. Madrid: Biblioteca Siruela,.

JUNG, C. (1951.). Introduccién a la esencia de la mitologia. . Madrid: Siruela.

LACAN, J. (2008.). Mi ensefianza. Buenos Aires: Editorial Paidos: Paidos.

Levi STRAUSS, C. (2004). Antropologia estructural. México: Siglo Veintiuno editores.

Lépez, A. (2012). unam.mx. Obtenido de
http://conceptos.sociales.unam.mx/conceptos_final/495trabajo.pdf?PHPSESSID=ff
c42510e755335¢76404a255913b8ab

LOTMAN, L. (2000.). La Semiosfera. Madrid: Catedra, 2000.



COSMOVISION DEL KATSA T#

LOTMAN, L. M. (2000). La Semiosfera. Madrid: Ediciones Catedra.

Mateu, J. (2019). psiclogiaymente.com. Obtenido de
https://psicologiaymente.com/inteligencia/pensamiento-simbolico

Medina M., E. A. (Enero de 2012). eumed.net. Obtenido de
https://www.eumed.net/rev/cccss/17/mpev.html#:~:text=Las%20dimensiones%20di
scurridas%20en%20torno,asociados%20de%20una%20representaci%C3%B3n%20
colectiva

Ministerio de Medio Ambiente y Ministerio de Educacion Nacional. (2010). Recuperado el
11 de 07 de 2020, de
http://www.corporinoquia.gov.co/files/Educaci%C3%B3n%20y%20cultura%20am
bienta/AGENDA INTERSECTORIAL_2012.PDF

Monografias . (2014). monografias.com. Obtenido de
https://mww.monografias.com/docs/Etnoliteratura-PKCJ5AK69LCP

MOREAS, J. (s.f.). wikipedia. Obtenido de https://es.wikipedia.org/wiki/Simbolismo

Ortiz, M. (2018). Simbolismo. Cultura Genial, 6,12,28.

Perlaza, J. (2018). utp.edu.co. Obtenido de
http://repositorio.utp.edu.co/dspace/handle/11059/9255

Revista AARC . (2015). Espacios Sagrados. AARC, 28.

Revista UNIR. (2019). Pensamiento simbolico en los nifios. UNIR, 3-5.

RODRIGUEZ, H. (2001.). Introduccion a la teoria de los imaginarios sociales. San Juan
de Pasto.

(s,f). Obtenido de
https://www.ecured.cu/Fertilizante#:~:text=Fertilizantes.,de%200btener%?20altos%2

Orendimientos%20agr%eC3%ADcolas.



COSMOVISION DEL KATSA T#

(s.f). Recuperado el 06 de 07 de 2020, de
https://www.constitucioncolombia.com/historia.php

(s.f.). Recuperado el 10 de 07 de 2020, de https://www.constitucioncolombia.com/titulo-
2/capitulo-3

SENTIDO COMPARTIDO. (6 de Abril de 2019). elsentidocompartido. Obtenido de
https://elsentidocompartido.com/la-representacion-simbolica/

sicologiasinp. (2019). sicologiasinp. Obtenido de https://www.sicologiasinp.com/social/los-
imaginarios-sociales/

Slideshare. (2020). es.slideshare.net. Obtenido de
https://es.slideshare.net/martin1672/cosmovision-filosofia

STRAUSS, C. L. (2004). Antropologia estructural. México: Siglo Veintiuno editores.

Turismo, M. d. (12 de 03 de 2019). Colombia Turismo. Obtenido de Colombia Turismo
web.com:
http://www.colombiaturismoweb.com/DEPARTAMENTOS/NARINO/MUNICIPI
OS/BARBACOAS/BARBACOAS.htm

UNIPA, C. Y. (2012). ACTUALIZACION PLAN DE SALVAGUARDA ETNICA DEL

PUEBLO AWA. Ricaurte .



